

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's broads discoverable outline. The book is observed to be sufficient to the control of the co

It has an word anger using it or an experign to exper and one room or enter me pather contain. A pather contain counts are that never angect or copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may very country to country. Public domain books are our entranses in the next representation is within the history colours and larendyless that for fulfilled to distinct.

are our patterns to the past, representing a weath of history, outbure and knowledge that well on difficult to discover.

Marks, nonzinou and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the robbither to a filter and findly to see

#### Usage guidelines

Google in ground to prainter with librations to digition paths domain materials and make them workly accountle. Daths domain books belong to the toppublic and we are morely their causalisms. Nevertibeet, with two which is expensive, on it mode for keep providing this resource, we have taken steps to prevent taken by commercial parties; including placing technical restrictions on automated querying.

- Mode non-commercial use of the files We designed Geogle Book Search for use by individuals, and we request that you use those files for personal, non-commercial purposes.
- Refreite free convented govering Do not send concented queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other eross where access to a large amount of text is helpful, please context us. We executing the use of a hill formed materials for these removes and two by this hoshie.
- Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional property through Google Server. Blood dozen property in the project and helping them find a distributed property through Google Server.
- Robbins or normalism in course y waternists y varieties for species can true excelsion are maning proper accurate in prepara more proper accurate production of the country of course from a contract production of the country of

#### About Gorele Book Search

anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

Google's mission is to expanice the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readere discover the world's books while belging authors and publishers reach new audiences. You can search through the full next of this book on the web additional or additional control is control.



#### Oher dieses Borb

Des ist en dignike literapier enne Boutes, dus seit Generationen in des Registen der Bildierheiten aufbreuder wurde, bewer es von Geogeie Bellenne insein Spielar, mit dem die Bilder diese wirdt einer Weitellung menntek werden beilte, songfällig genantet werden. Die Herstellen aufgeligdelte Bellen der Schauften der Schaufte

urd wissernerhaftliches Vermögen das, das häufig mar schwärig zu emdecken ist.
Gebruschsquren, Ammelyungen und andere Randemenkungen, die im Originalhund enthalten sind, finden sich such in dieser Datei —eine Erinrenung mich leine Reise, die das dech verw Netger meine Höllstebt, und weiter zu Hinnen hinner sich gebrache bas.

#### Notemesrichtlinien

- Natureg der Dateim zu nichtbannerzieller Zweiden Wir haben Google Buchsuche für Endanwerder konzigien und michten, dass Sie diese Dateim zur für pensielliche, nichtkenmerzielle Zweide verwenden.
- Kelse automatinierien Alfragen Sterden Sie leine naternatisierien Alfragen ingeralwelcher An an das Google System. Wenn Sie Rocherchen
  ihrer mosthrieße Cheostrange, episiele Zeicherenkenung geber under Bereiche Amelführen, in deren der Zupage an Tech in großem Mazgen
  intalielt in se, wenden Seis eich ihre an vom Wie Beleich nich bekannt gele Gefreiße zugunglichen Materials für diese Zeweiche und deren Binnen
- unter Umständen helfen.

  4. Befolvdatung van Groupf-Marhmelenverien Das "Winterzeichen" von Groupf, die Sie in jeder Dazei finden, ist wichtig auf safermation ober diesen Profest um billi den Amsendern weiteren Material über Gosele Buchunde au finden. Bitte entfernen Sie das Winterzeichen nicht.
- uncer impact unter numera avacement viscories visionation uner to degre inconsissorie au nimer. Institutionisti so dan visionaterization institution. 
  Bereinger Societis des des la legislation de legislation de la legislation de legislation de la legislation de legislation de la legislation de la legislation de legislation

Welt verwender werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Ther Goods Borbsorbe

Die Ziel von Geogle besicht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nuzuber und auglinglich zu mechen. Geogle Bachsach hälf Lesern debei, die Bischer dieser Welt zu endecken, und unterstütet Auseren und Verlager debei, neue Ziefgruppen zu erreichen. Den senzerne Bachsach könne Sie in Bezerne unserheitst. yf/besides zooolie, e. orifwerhausehen.











| • |   |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   | • |  |  |



## **THEORIE**

DER

# MUSISCHEN KÜNSTE

DER

### HELLENEN

VON

# AUGUST $\stackrel{\mathbf{ROSSBACH}}{=}$ UND RUDOLF WESTPHAL.

ALS DRITTE AUFLAGE

DER ROSSBACH-WESTPHALSCHEN METRIK.

ERSTER BAND:

GRIECHISCHE RHYTHMIK VON RUDOLF WESTPHAL.



LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1885.

M. A. Weing

## GRIECHISCHE

# RHYTHMIK

VON

#### RUDOLF WESTPHAL,

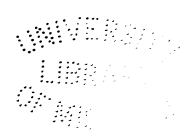
EHRENDOCTOR DER GRIECHISCHEN SPRACHE UND LITTERATUR AN DER UNIVERSITÄT MOSKAU,
PROF A D

### ALS DRITTE AUFLAGE

DER

GRIECHISCHEN RHYTHMIK UND DER FRAGMENTE UND LEHRSÄTZE
DER GRIECHISCHEN RHYTHMIKER.

B



LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1885.

380.56 RS27 me 1885

Mussoni him. het. ex. 6-18-1924

#### DEN HERREN

### SCHULRATH, GYMNASIALDIREKTOR EMERIT.

## Prof. W. BURCHARD

ZU BÜCKEBURG,

DEM HOCHVEREHRTEN LEHRER MEINER JUGENDZEIT,

UND

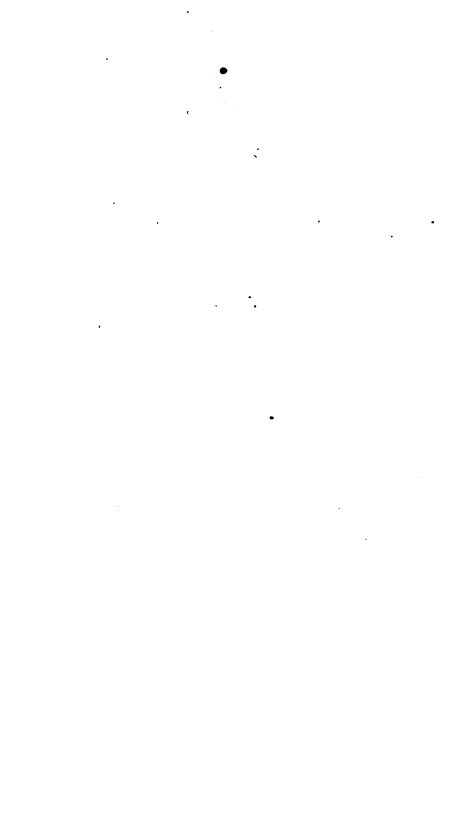
### **GYMNASIALDIREKTOR**

# DR. B. STEUSLOFF

ZU HERFORD,

DEM UNEIGENNÜTZIGEN MITARBEITER
AN MEINEN FRAGMENTEN UND LEHRSÄTZEN DER RHYTHMIKER
WÄHREND DER JAHRE 1858-59,

ZUGEEIGNET.



### Widmung.

In dieser dritten Auflage der zum ersten Male in den Jahren 1854 bis 1863, zum zweiten Male in den Jahren 1867. 1868 erschienenen Theorie der antiken musischen Künste ist nicht bloss die den ersten Band bildende griechische Rhythmik und die den zweiten Band bildende Harmonik und Melopoeie der Griechen so gut wie völlig umgearbeitet, sondern auch dem dritten Bande, die griechische Metrik enthaltend. wird durch Rossbach eine gänzliche Umarbeitung zu Theil, während nach meinem ursprünglichen Plane für die Metrik die Bearbeitung vom Jahre 1868 zu Grunde gelegt und nur in den Abschnitten geneuert werden sollte, in welchen jene zweite Auflage den seitdem über die Rhythmik gewonnenen neuen Ergebnissen nicht mehr genügte. Schon die erste Bearbeitung der Rossbach-Westphal'schen Metrik sollte nach Boeckhs Vorgange auf die Ueberlieferung der griechischen Rhythmiker basirt sein: aus der Rhythmik des Aristoxenus, glaubten wir, seien die Fundamentalsätze der metrischen Theorie zu entnehmen. Nach und nach haben mit Ausnahme von Lehrs und seinen Anhängern sämmtliche Fachgenossen hierin zugestimmt und die von uns in den Jahren 1852 bis 1868 aus Aristoxenus gewonnenen Grundsätze gut geheissen, wenn es auch nicht an solchen fehlte, die, wie W. Brambach (rhythmische und metrische Untersuchungen 1871), die von uns gefundenen Aristoxenischen Sätze für die Metrik nicht für ausreichend hielten. Auch unser für diese Wissenschaft zu früh verstorbener Freund E. F. Baumgart: "Ueber die Betonung der rhythmischen Reihen bei den Griechen, Breslau 1869" erkannte, dass die Darstellung der Aristoxenischen Lehre, wie sie von mir 1867 gefasst sei, vom musikalischen Standpunkte vielfach nicht genüge. Ich selber hatte die Ueberzeugung, dass dies unmöglich für den Meister Aristoxenus,

3.74

sondern nur für meine Auffassung desselben ein Vorwurf sein könnte. Glücklicherweise war mir vergönnt, die schöne Zeit meiner Moskauer akademischen Thätigkeit zum grössten Theil auf den Ausbau der metrisch-rhythmischen Disciplin zu verwenden und damit, eingedenk der von Baumgart gemachten Ausstellungen, ein eingehendes Studium der rhythmischen Formen unserer modernen Componisten, insonderheit Bachs und Beethovens zu verbinden, von denen ich bis dahin nur ein oberflächliches Verständniss hatte gewinnen können. Erst nach diesen Arbeiten durfte ich hoffen, dass mir ein volles Verständniss des Aristoxenus und seiner Rhythmik ermöglicht werde.

Ihnen, hochverehrter Herr Schulrath Burchard, verdanke ich, wie so viele andere geistige Anregung, auch die erste Weckung des rhythmischen Sinnes.

Gerade 45 Jahre sind verflossen, seitdem ich, ein 15 jähriger Knabe, für die Aufnahme in Ihr Bückeburger Gymnasium bei Ihnen das Examen zu bestehen hatte. Jetzt in die alte Heimath zurückgekehrt, habe ich das Glück auch räumlich Ihnen so nahe gerückt zu sein, dass ich fast ein ὁμότοιχος ἐφείδων nur durch den Zaun der am Abhange des Harls liegenden Gärten von Ihnen getrennt bin, jenes lieblichen Bergrückens, auf dessen unvergleichlich schönen Waldwegen vor 100 Jähren einst Herder seinen Ideen über die Volkslieder und der Philosophie der Geschichte der Menschheit nachging.

Es giebt Augenblicke, hochzuverehrender Herr, welche für die ganze Lebensrichtung massgebend sind und deshalb der Erinnerung in unvergleichlicher Frische verbleiben. So jene Stunde des Sommers 1841, wo Sie den Vers

Τρῶες δ' αὐθ' ἐτέρωθεν ἐπὶ θρωσμῷ πεδίοιο, den ein Mitschüler ängstlich scandirte, im frischen freien Rhythmus vortrugen und nach seinen rhythmischen Cäsuren erläuterten. Damit gehörte ich auf immer der Rhythmik an.

Seit jenem Augenblicke konnte ich griechische Verse lesen. Der ungeschwächte Eindruck jenes Augenblickes waltete über mir, als ich 10 Jahre später zu Tübingen gemeinsam mit August Rossbach ein eingehendes Studium der griechischen Metrik, deren Grundlage die Rhythmik des Aristoxenus sein sollte, begann. Und wenn ich dem vorlie-

genden Buche, welches diese meine seitdem niemals zur Seite gelassenen Studien abschliessen muss, Ihren verehrten Namen vorzusetzen mir erlaube, so bitte ich darin ein Zeichen meiner nie erloschenen Dankbarkeit und zugleich meines Wunsches zu erblicken, dass Sie mir wie einst in jüngeren Jahren so auch für diese Arbeit meines Greisenalters kein ungünstiges Zeugniss gäben. Möchten Sie, verehrungswürdiger Herr, das Prognostikon, welches einst der divinatorische Geist des grossen Meisters Gottfried Hermann der Philologie von der Wiedergewinnung des Aristoxenus gestellt und welches in meinen jüngeren Jahren mich in Gemeinschaft mit August Rossbach zum Aristoxenus geführt hatte:

"Si ea, quae Aristoxenus peritissimus simul et diligentissimus scriptor litteris mandaverat, alicubi reperiuntur, non est dubium lucem universae rationi poeseos accensum iri clarissimam",

möchten Sie als Philologe auch an diesem meinen Wiederherstellungsversuche der Aristoxenischen Rhythmik sich überzeugen können, dass jene Voraussagung des alten Meisters der Philologie in Erfüllung geht.

Möchten Sie aber auch als treuer Verehrer Bachs und Beethovens mit dem Urtheil sich einverstanden erklären können, welches Ernst von Stockhausen in den Göttinger gelehrten Anzeigen ausspricht, dass die rhythmischen Formen in den Compositionen der grossen Meister christlich-moderner Musik nicht auf Grund der rhythmischen Regeln unserer musiktheoretischen Lehrbücher, sondern nur auf Grund der Aristoxenischen Rhythmik völlig verstanden werden können. "In consequenter logischer Entwicklung - sagt Ernst von Stockhausen - geht das rhythmische System des Aristoxenus von einfachen Prämissen aus und erreicht Schritt für Schritt endlich eine Geschlossenheit, die den vollen Stoff des Gegenstandes erschöpft und in ein übersichtliches Bild zusammenfasst. Dabei geräth es niemals mit den wirklichen Verhältnissen des Kunstwerkes in Widerspruch, sondern schliesst sich ihnen überall in ganz ungezwungener Weise an, wobei es dieselben unter allgemeine Gesichtspunkte zu bringen und dennoch ihren feinsten nicht nur, sondern, was eine ganz andere Wichtigkeit besitzt, auch ihren freiesten Einzelheiten Ausdruck zu geben weiss. Es würde nun frei-

lich eine schwierige Aufgabe sein, eine Erklärung dafür zu suchen, dass die Doctrin, welche der Tarentiner Philosoph vor fast 2200 Jahren gelehrt hat, in der That als der vollkommenste Ausdruck für Verhältnisse gelten muss, welche doch scheinbar, in völliger Unabhängigkeit von ihr, in der neueren und neuesten Musik zur Erscheinung gekommen sind. Aber, mag man das nun dem blossen Zufall zuschreiben oder der Continuität einer Tradition, deren Spuren nicht mehr nachweisbar sind, - mag man annehmen, dass Aristoxenus in der That das absolute Gesetz für die rhythmische Erscheinung gefunden hat, - an der Thatsache selbst ändert das nicht. Und man möchte meinen, dass Niemand diese verkennen kann, der die Verhältnisse unbefangen prüft und die Aristoxenisch-Westphal'sche Lehre nicht bloss ihrer äussern Form, sondern auch ihrem lebendigen Inhalte nach zu verstehen sucht, was sich allerdings weder ohne einige Mühe, noch ohne den guten Willen, sich in eine bisher fremde Anschauungsweise hineinzufinden, erreichen lässt."

Lieber Freund Steusloff, als Sie zu Breslau in den Jahren 1858. 1859 an meinen Fragmenten und Lehrsätzen der griechischen Rhythmiker ein so eifriger Mitarbeiter waren und namentlich sich um die griechischen Texte\*) so verdient machten, da war uns beiden unbekannt, was auch Hermann und Boeckh und all die übrigen noch nicht wussten, dass die rhythmische Doctrin des Aristoxenus ebenso gut für die Meisterwerke der modernen Componisten wie für Pindar und Aeschylus Geltung hat. Oftmals mussten wir zwar herzlich bedauern, dass sich nach dem ewig unersetzlichen Verluste der Aeschyleischen Mele weder in den Choephoren noch in den Hiketiden die genuine Abtheilung in Kola und Perioden genau wiederherstellen lässt. Nur gering waren hierfür die Ergebnisse aus den erhaltenen Mele des Dionysius, Mesomedes und des Anonymus Bellermanni, welche wir mit Hülfe unseres musikalischen Beirathes Wilhelm Merkens aus Schwerte, so gut es gehen wollte, im rhythmischmusikalischen Interesse zu verwerthen suchten. Doch wollte

<sup>\*)</sup> In dieser dritten Auflage sind die Fragmente der griechischen Rhythmiker dem die rhythmische Doctrin darstellenden Texte je an den entsprechenden Stellen einverleibt.

uns kaum in den Sinn kommen, dass wir uns über die Schwierigkeit, den Aeschylus richtig zu kolotomisiren, um so weniger zu beklagen hätten, als auch bei den Compositionen der Meister Mozart und Beethoven, die in Beziehung auf das Melos doch gewiss nicht tiefer als Pindar und Aeschylus zu stellen sind, noch nicht einmal der bescheidenste Anfang einer Kolotomisirung gemacht ist.

Bernhard Steusloff, der theure Freund meiner jüngeren Jahre, vor dem ich in jener Zeit, wo ich geistig am bewegtesten war, keinerlei Geheimnisse hatte, wird es weniger als andere für eine Ketzerei ansehen, wenn ich mein Glaubensbekenntniss über den Rhythmus vom Standpunkte des Platonischen Timäus aus und des Πλάτων φιλωνίζων, anders als Richard Wagner, folgendermassen skizzire:

Im Anfange war der Rhythmus, der Rhythmus war bei Gott eine der "ewig seienden und nie werdenden" Existenzen, eines der Vorbilder im unendlichen Denken des Platonischen Weltschöpfers, - jener ewigen Vorbilder, als deren Abbilder der Demiurgos die Dinge seiner Schöpfung, der sinnlichen Welt, aus einer gleich ihm selber ewigen Substanz geformt hat. Deshalb ist in der sinnlichen Welt der musischen Künste, bei allen ihren Trägern der Rhythmus ein und derselbe, bei den Meistern der griechischen wie der modernen Kunst. Ja, Eins ist der Rhythmus bei Pindar, Aeschylus, Bach, Mozart, Beethoven, ist Eins trotz der Verschiedenheiten, welche sich in den Gegensätzen der Zeiten und der Völker ergeben mussten. Allen übrigen Völkern aber steht das alte Griechenthum überall, wo es sich um Werke der Kunst handelt, durch schärfere Beobachtungsgabe voran. Dem Schüler des Aristoteles war es vergönnt, den musischen Meisterwerken seines Volkes die Gesetze der rhythmischen Formen abzulauschen, was unseren Musiktheoretikern bezüglich der modernen Meisterwerke versagt blieb. Wer mit ganzer Seele in den Werken der griechischen Meister lebt und zugleich für den Rhythmus der modernen Meister ein warmes Interesse hat, lernt schliesslich einsehen, dass auch von den neueren Meistern - Bach, Mozart, Beethoven, Gluck, Haydn, Händel - dieselben rhythmischen Formen angewandt sind, welche Aristoxenus bei Pindar und Aeschylus gefun-

## **THEORIE**

DER

# MUSISCHEN KÜNSTE

DER

## **HELLENEN**

VON

## AUGUST ROSSBACH UND RUDOLF WESTPHAL.

ALS DRITTE AUFLAGE

DER ROSSBACH-WESTPHALSCHEN METRIK.

ERSTER BAND:

GRIECHISCHE RHYTHMIK VON RUDOLF WESTPHAL.



LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1885.

gr. J. Nein

## **GRIECHISCHE**

# RHYTHMIK

VON

### RUDOLF WESTPHAL,

EHRENDOCTOR DER GRIECHISCHEN SPRACHE UND LITTERATUR AN DER UNIVERSITÄT MOSKAU, PROF. A. D.

### ALS DRITTE AUFLAGE

DER

GRIECHISCHEN RHYTHMIK UND DER FRAGMENTE UND LEHRSÄTZE
DER GRIECHISCHEN RHYTHMIKER.

歪

LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1885.

XIV Vorwort.

gebaut; was nach ihm geleistet worden ist, betrifft nur wenige vereinzelte Puncte, und auch diese behandelte man weniger als Selbstzweck, sondern ungleich mehr um für schon vorhandene Ansichten in den Alten einen Stützpunct zu finden; wo man von Boeckh abwich, verfiel man nicht selten in Irrthümer, während doch der richtige Weg gewiesen und angebahnt war. Es konnte nicht fehlen, dass manche richtige Bemerkungen gemacht wurden, allein sie betrafen meist das Unwesentliche und blieben unfruchtbar, weil sie nicht im Zusammenhange des Ganzen stan-Die hauptsächlichsten Abschnitte der antiken Rhythmik, aus denen das meiste Licht für die Metrik gehofft werden durfte, sind kaum berührt, geschweige denn in ihrer Bedeutung erkannt. Im Allgemeinen haben es jedoch alle Einsichtigen anerkannt, dass eine sichere Grundlegung der griechischen Rhythmik nur von einer umfassenden Darstellung des antiken Systemes erwartet werden konnte. Wo man mit Vernachlässigung der Tradition von modernem Standpuncte dem griechischen Metrum einen Rhythmus zu geben versuchte, ist man fast immer in unphilologischen Dilettantismus verfallen oder höchstens zu sehr unsicheren Theorien gekommen.

Wir haben es zum ersten Male versucht, das antike System der Rhythmik in seinem ganzen Umfange darzustellen, und glauben zugleich hiermit den Beweis geliefert zu haben, dass hierzu bei aller Kargheit der Quellen noch Stoff genug vorhanden ist, wenn man ihn richtig zu gebrauchen versteht. Wer freilich der Ansicht ist, dass man die alten Rhythmiker nur zu lesen und ihre Angaben nur einzuregistriren brauche, wird bald erfahren, dass sein Bemühen völlig erfolglos ist, und an der Möglichkeit einer Darstellung verzweifeln. Jeder Satz der Rhythmiker ist eine mathematische Aufgabe, die aufgelöst werden muss und ihre Auflösung nur in dem Verständniss der übrigen Sätze findet. Angesichts der vollendeten Arbeit müssen wir uns gestehen, dass die Darstellung der antiken Rhythmik eine der schwierigsten Aufgaben ist, die an den Philologen gestellt werden können. Wer mit vorgefassten Theorien an die Alten herantritt und nur eigene der modernen Musik entnommene Gedanken wiederzufinden hofft, für den bleiben sie ein verschlossenes Gebiet; es ist nöthig, den Alten völlig zu folgen, immer bereit zu sein, die eigene Ansicht aufzugeben, kein Opfer und keine Mühe zu scheuen, um in dunkle und unscheinbare Definitionen einVorwort. XV

zudringen; es ist ferner nöthig, sich in die ungewohnte Sprache hineinzuleben, sich erst den Sprachgebrauch durch fortwährende Vergleichung festzustellen und die antike Terminologie sich zu geläufiger Fingerfertigkeit zu bringen, ehe man mit den alten Begriffen zu operiren versteht. Bei fortgesetzter Forschung reiht sich jedoch eines an das andere, und man bewundert häufig die Consequenz des alten Systems, in welchem mit einfachen Sätzen oft sehr viel gesagt wird. Unsere Combinationen sind überall auf die Sätze der Alten selbst gestützt; mit strengster Unterwerfung unter das Gegebene haben wir die Anschauungen der modernen Musik ausgeschlossen und der Erfolg hat uns immer gezeigt, dass wir in der That derselben nicht bedurften. lehrt zwar kein antiker Rhythmiker die Messung der einzelnen Metra, allein man braucht nur die Gesetze über Ausdehnung und Gliederung der Reihen und über die verschiedenen Zeiten in der ganzen Strenge, wie sie uns überliefert sind, auf die vorliegenden Metra anzuwenden, um die rhythmische Messung zu erkennen.

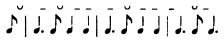
Erst nach mehrmaliger, nicht selten vielmaliger Ueberarbeitung ist es uns gelungen, unserer Darstellung die gedrängte Karze und Uebersichtlichkeit zu geben, die wir anstrebten. Hätten wir den analytischen Gang, den unsere Untersuchung genommen, vorlegen wollen, so würde die Schrift zu einem dickleibigen Bande angeschwollen sein. Polemik ist, von einigen sehr wesentlichen Puncten abgesehen, ausgeschlossen worden, was uns hoffentlich ein jeder Einsichtige danken wird: durch die Restauration des ganzen Systemes beseitigten sich von selbst viele Controversen und Irrthümer, die keiner Erwähnung bedürfen und kein Recht auf Existenz haben, weil sie aus blossen Hypothesen hervorgingen, während doch die Thatsachen vorlagen; oder weil sie auf einer mangelhaften Kenntniss einzelner Puncte beruhten, die nur in Verbindung mit dem Ganzen verstanden werden konnten. Das von andern richtig erkannte ist gewissenhaft benutzt und angeführt worden, aber nur Boeckhs gediegene Forschungen haben eine durchgängige Berücksichtigung finden können.

Soviel im Allgemeinen über Standpunct und Methode unserer Arbeit. Wenn ich bisher im Plural geredet habe, so hat dies seinen guten Grund. Die vorliegende Bearbeitung der griechischen Rhythmik ist in steter wissenschaftlicher Gemeinschaft mit meinem Collegen und Freunde Westphal entstanden, und selbst wenn ich wollte, könnte ich nicht mehr die zahlreichen einzelnen

XVI Vorwort.

Puncte angeben, wo er fördernd und anregend in meine Arbeit eingriff. Vor allem aber gebührt ihm die Wiederherstellung der Aristoxeneischen Scala der  $\mu \epsilon \gamma \epsilon \theta \eta$ , die für die ganze Rhythmik von tiefgreifender Wirkung ist. Welch grosser Gewinn aus diesem steten Verkehre für die Schrift hervorgegangen ist, wird derjenige richtig zu würdigen wissen, der die Schwierigkeit der Arbeit kennt.

Kürzlich möge noch der Vorarbeiten, die ich vorgefunden, gedacht werden. Als G. Hermann gegen Ende des vorigen Jahrhunderts das erste System der Metrik aufstellte, setzte er die Identität von Metrum und Rhythmus schlechthin voraus und war um die rhythmischen Verhältnisse der einzelnen Metra unbekümmert. Er kannte nur die Metriker und ignorirte die Rhythmiker völlig, ja sie scheinen ihm anfangs fast unbekannt geblieben zu sein, wie daraus hervorgeht, dass er Thatsachen, von denen die Alten genaue Nachricht geben, wie z. B. die Pausen, völlig ableugnete. Voss und Apel waren die ersten, welche daran dachten, den griechischen Versen einen Rhythmus zu geben, der ihnen von früheren Musikern, wie Forkel, abgesprochen war. Freilich gaben sie ihnen nicht den antiken, sondern nur einen modernen Rhythmus; sie rhythmisirten die griechischen und römischen Gedichte, wie ein heutiger Componist seinen modernen Text, ja sie dachten nicht einmal daran, dass die griechische Rhythmik von der modernen verschieden sein könnte. obgleich doch auch die moderne Rhythmik in den letzten drei Jahrhunderten bedeutende Veränderungen erfahren hat. Für die aus gleichen Füssen bestehenden Verse ergab sich der Rhythmus von selbst; wie aber bei ungleichen Versfüssen? das war die Frage. Voss gab dem 3-zeitigen Fusse, wenn er mit einem 4zeitigen verbunden war, eine 4-zeitige Messung, der jambische Trimeter lautet bei ihm



So kann man zwar singen, aber nicht recitiren, und Voss selber hat sicherlich anders gelesen. Diese Messung blieb ohne Nachahmung, und erst in neuester Zeit hat sie Meissner im Philologus 1850 S. 95ff. wieder geltend zu machen versucht. Er misst

Πολλά τὰ δεινὰ κούδεν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει

So können wir singen, wenn wir ein antikes Gedicht melodisiren wollen, aber die Alten weisen ausdrücklich einen solchen Rhythmus ab. Aristoxenus ist doch wohl ein guter Gewährsmann für die Musik der Griechen, und Aristoxenus sagt mit klaren Worten: ό τοῦ τριπλασίου λόγος | ... οὐκ ἔρρυθμός ἐστιν. Die Griechen hielten sich an die sprachliche Prosodie, und der Gegensatz der 3-zeitigen und 1-zeitigen Silben innerhalb desselben Taktes, der bei declamatorischen Vortrage auch uns unrhythmisch scheinen würde, war es bei den Griechen auch im Gesange. Den paeonischen Takt will Meissner völlig aus der griechischen Rhythmik verbannen, obwohl ihn die moderne Musik nicht bloss im Volksliede, sondern auch in der Oper zulässt; die Griechen erkennen ihn nicht bloss an als das dritte Rhythmengeschlecht, sondern geben auch über sein Verhältniss zu den übrigen die genauesten und feinsten Bestimmungen: so vermochten sie im paeonischen Takte 25 Moren als ein Taktganzes zu vernehmen, während sie im Zweiviertel-Takte, womit Meissner den paeonischen identificiren will, nicht mehr als 16 oder 20 Moren zu einem Ganzen vereinigen konnten. Die Triolenform, welche Meissner den Griechen vindicirt, ist nur eine ungewöhnliche Schreibart für eine geläufigere Form. Seine Messung des Creticus

ist dieselbe wie

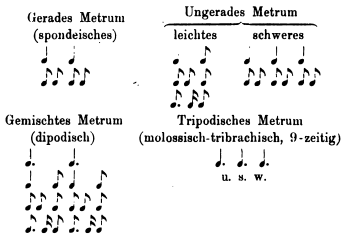
Wenn ferner Meissner den Dochmius misst

so ist dies nur eine andere Form für

oder nach der Bezeichnung der griechischen Musiker:  $\delta v \vartheta \mu$ . δωδεκάσημος διπλάσιος

Apel setzte sich zu "der philologischen oder gelehrten" Behandlungsweise der Metrik, wie sie Hermann mit bewunderungswürdigem Erfolge eingeschlagen hatte, in einen ohne Rückhalt XVIII Vorwort.

ausgesprochenen Gegensatz und construirte seine Metrik nur nach modernen Principien, die auf deutsche, griechische und alle mögliche Poesie gleiche Anwendung finden sollten. Die rhythmische Tradition der Griechen, von der er kaum die oberflächlichste Kenntniss besass, hielt er für Thorheit und Unverstand; alle Angaben derselben, die nicht zu den gewöhnlichen Formen der heutigen Musik passten, wie das γένος παιωνικόν, die γένη ἄλογα, wurden von ihm schlechthin abgeleugnet. Wo er ausnahmsweise eine alte Stelle herbeizog, zeigte er meist, dass er das Uebrige nicht kannte. Apel nimmt für die griechischen Metra fünf verschiedene Takte an, den ¾-, ¾-, ¾- und ¾-Takt. Er benennt sie



Hierzu fügt er noch Takte mit Triolenform, "das gemengte Metrum". Eine jede griechische Strophe, so meint er, bewahrt durchgehends einen dieser Takte, die verschiedenen Formen desselben Taktes können beliebig mit einander wechseln. Um die antiken Metra den Takten anzupassen, wurden sie in der wunderlichsten Weise zerhackt und bis zur völligen Unkenntlichkeit entstellt; Apels Messungen der dorischen und alcaeischen Strophe

είλετ' αίῶνα φθιμένου Πολυδεύκης Κάστορος έν πολέμφ

20... 200... 2... 200

statt:

gehören noch zu den erträglichsten. Die von ihm statuirten Takte kommen allerdings in der griechischen Rhythmik vor, aber sie sind nur ein karger Nothbehelf, wenn man den grossen Reichthum Vorwort. XIX

der griechischen Takte dagegen hält. Es ist leicht für sie eine moderne Bezeichnung zu finden. Was die Griechen πούς nennen, ist unser "Takt", vom 3-zeitigen bis zum 25-zeitigen, ihr γένος unser "Taktgeschlecht". Fassen wir den χρόνος πρῶτος als Achtel, so ergeben sich für die griechische Rhythmik folgende Takte:

- I. Gerades Taktgeschlecht
  - $\frac{2}{4}, \frac{6}{8}, \frac{2}{2}$  (spord. dipl.),  $\frac{4}{4}, \frac{10}{8}, \frac{6}{4}, \frac{16}{8}, \frac{16}{8}$ .
- II. Dreigliedriges Taktgeschlecht
  - $\frac{3}{8}$ ,  $\frac{3}{4}$ ,  $\frac{9}{8}$ ,  $\frac{3}{2}$  ( $\sigma\eta\mu\alpha\nu\tau$ .),  $\frac{1}{8}$ ,  $\frac{1}{8}$ ,  $\frac{1}{4}$ ,  $\frac{1}{8}$ .
- III. Fünfgliedriges Taktgeschlecht
  - $\frac{5}{8}$ ,  $\frac{5}{4}$ ,  $\frac{15}{8}$ ,  $\frac{20}{8}$ ,  $\frac{25}{8}$ .

Von allen diesen Takten kennt Apel nur die zwei ersten geraden und die drei ersten dreigliedrigen Takte und muss schon deswegen selbst von den ihm bekannten eine falsche Anwendung Die Lehre von den μεταβολαί, die bei allen Rhythmikern vorkommt, war ihm unbekannt; was er darüber in der Vorrede des zweiten Theils p. XXV und XXVI vorbringt, beruht auf den ärgsten Missverständnissen der alten Quellen. Der einzige Punct, in welchem Apel das Richtige getroffen hat, ist sein flüchtiger Daktylus, zugleich der Einzige, wo er gegen sein sonstiges Princip auf die Angaben der Alten einige Rücksicht genommen hat. Aber dieser Punct verschwindet wieder unter der wüsten Masse der Hariolationen und Hypothesen, und es lässt sich auch hierauf anwenden, was ein berühmter durch die besonnene Gründlichkeit seiner Methode ausgezeichneter Philolog bei einer anderen Gelegenheit von Apel sagte, dass hier die blinde Henne ein gutes Korn gefunden habe. Ferner muss noch erwähnt werden, dass Apels Auffassung des unter Trochaeen und lamben gemischten Spondeus



sich einigermassen den Angaben der Alten annähert. Apel sah hier ein sforzato oder besser ein marcato, und hierin ist insofern etwas Richtiges enthalten, als die grössere Intension des schlechten Takttheiles zugleich eine etwas längere Dauer in sich schliesst und so der Takt dem χορετος ἄλογος entspricht. Wir konnten aber hierauf um so weniger Rücksicht nehmen, als Apel

XX Vorwort.

das γένος ἄλογον bei den Griechen überhaupt ableugnet. Apel besass nicht die philologischen Mittel, um für die griechische Metrik und Rhythmik Erspriessliches leisten zu können, seine Metrik ist das Werk eines geistreichen Dilettanten, der sich in widerwärtigem Hochmuthe gegen den Meister der Wissenschaft, G. Hermann, erhob. Das Licht des Geistes ohne den Reflex einer reichen Objectivität, ohne die treue Hingabe an den Stoff und an die Vergangenheit ist nur ein heller Schein auf dunkler Tiefe, der blenden kann, aber nicht leuchtet. Die wissenschaftliche Bearbeitung der Rhythmik und Metrik hat daher mit Apel nichts zu schaffen und kann in seinem Thun und Treiben nur ein Warnungsbeispiel sehen.

Voss und Apel bleibt das Verdienst, dass sie anregend gewirkt und auf die Lücken des Hermann'schen Systemes aufmerksam gemacht haben. Der erste aber, welcher mit umfassendem und zugleich besonnenem Geiste, mit gründlicher Gelehrsamkeit und wissenschaftlicher Methode Rhythmik und Metrik vereinigte und hiermit weit über den Hermann'schen Standpunct hinaus eine neue Epoche der metrischen Wissenschaft begründete, war Boeckh. Seine Forschungen sind auf diesem Gebiete die einzigen, und die Art seiner Untersuchungen ein bleibendes Vorbild. Boeckhs sicherer, überall auf historische Betrachtung gerichteter Blick erkannte zuerst, dass die rhythmische Tradition der Alten nicht ein leeres Theorem späterer Grammatiker sei, sondern aus guter alter Zeit herstamme, wo die musische Kunst noch unmittelbar im Leben stand, und hiermit hatte er den Gedanken ausgesprochen, welcher für immer massgebend bleiben muss. Warum Boeckh nur wenige Puncte der rhythmischen Tradition behandelte und die wichtigsten oft nur andeutete. davon die Gründe anzugeben, sind wir nicht befugt; es ist genug, dass Alles das, was er berücksichtigte, stets negative oder positive Bedeutung hatte und zu erneuter Forschung anregte. Ganzen stand aber auch Boeckh noch zu sehr unter dem Einflusse der modernen Theorien über die absolute Taktgleichheit im griechischen Melos, und dies hinderte ihn, sich bei der Messung der Zeiten genau an die Angaben der Alten zu halten, wie auch gerade die μεταβολή ουθμών von ihm unberührt blieb. Die Gründe, weshalb wir von der Boeckh'schen Messung und dem darauf gebauten Systeme der 100001 abweichen, haben wir ausführlich dargelegt. In dem literarischen Verkehre, der zwischen Vorwort. XXI

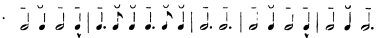
den beiden grossen Meistern der metrischen Wissenschaft stattfand, sind hier und da einige Puncte berührt worden, welche negativ oder positiv von grosser Bedeutung waren, namentlich aber machte sich der Gedanke geltend, dass es an einer durchgreifenden Darstellung des antiken Systemes der Rhythmik noch mangelte. Es war ein merkwürdiges Geständniss, mit welchem der geniale Begründer der Metrik seine metrischen Arbeiten beschloss: metricam artem nondum satis explanatam esse, rhythmicam vero totam in tenebris iacere. Von Boeckh angeregt hatte Hermann später die Rhythmiker eifrig studirt, und einzelne Bemerkungen von ihm zeigen, wie viel er auch hier vermocht haben würde, wenn er ihnen früher seine Aufmerksamkeit zugewandt hätte.

Gegen die rhythmischen Ansichten Boeckhs erhob sich Feussner, der in allen wesentlichen Puncten auf Apels Standpunct zurückging und diesen durch philologische Methode zu rechtfertigen versuchte. In seiner Abhandlung de metrorum et melorum discrimine wollte er das Apel'sche Postulat absoluter Tattgleichheit aus den Alten selbst erweisen und brachte hierfür die Stellen zusammen, die irgend wie für diese Ansicht sprechen konnten; aber er begnügte sich damit, nur den allgemeinen Gedanken der Taktgleichheit durch antike Zeugnisse sestzustellen, auf die damit im nächsten Zusammenhange stehenden Abschnitte über die μεταβολή, auf die Messung der einzelnen Verse und das System der χρόνοι ging er nicht weiter ein, er wollte eben weiter nichts beweisen, als dass antiker und moderner Takt völlig identisch sei. Dass bei so weit auseinander liegenden Zeiten der griechische und moderne Takt verschiedene Eigenthümlichkeiten habe, dass in der modernen Musik selbst die Taktverhältnisse sich im Laufe der Jahrhunderte verändert haben, darum war er völlig unbekümmert. In den Beilagen zu seiner verdienstlichen Ausgabe des Aristoxenus behandelte er von Neuem die Taktgleichheit, vorzüglich aber die Lehre der Alten von der Takterweiterung, in der er ebenfalls die völlige Uebereinstimmung antiker und moderner Rhythmik nachzuweisen strebte. Wir haben hierüber in unserer Auseinandersetzung ausführlich gesprochen. Feussner ging überall von bestimmten Ansichten aus, die er bei den Alten wiederfinden wollte. Immerhin aber ging er doch therall auf die Tradition zurück und suchte für seine Postulate wichtiges Material zu sammeln, das im Voraus den Reichthum

XXII Vorwort.

des vorhandenen aber noch unbenutzten Stoffes beurkunden konnte. Nur zweimal gab er eine Probe seiner Messung, an den Ionici und an der dorischen Strophe. In den Ionici folgte er der Theorie Apels, von welcher schon Boeckh gesagt hatte: inde universam Apelii doctrinam ut desperatam prorsus relinquere coepi. Auch in der Messung der dorischen Strophe nähert er sich Apel an:

'Ατφεκής 'Ελλανοδίκας γλεφάρων Αίτωλὸς ἀνήρ ὑψόθεν



Der modernen Taktfolge zu Liebe wird hier die daktylische Tripodie, das charakteristische Element der dorischen Strophe überhaupt, in zwei Reihen zerschnitten, und angenommen, dass der auslautende Spondeus zwei Daktylen gleich ist. Hier tritt wieder der unheilvolle Conflict zwischen metrischer und rhythmischer Reihe ein, an welcher die Apel'sche Metrik krankt, und die einfachen typischen und stätigen Bestandtheile der dorischen Strophe werden gegen alle metrischen Gesetze zerstückelt.

Nach Feussner hat Caesar schätzbare Beiträge für die antike Rhythmik geliefert, besonders in der Recension von Feussners Aristoxenus (Zeitschr. f. Alterthumsw. 1841 No. 1) und durch die Herausgabe der Prolambanomena des Psellus (Rhein. Mus. 1842 S. 620). Seiner Auffassung der antiken Terminologie von γρόνος ἀσύνθετος und σύνθετος, die er gegen Feussner geltend macht, müssen wir völlig beistimmen, was nicht hätte unerwähnt bleiben sollen. Dagegen halten wir Boeckhs Ansicht über die Stelle des Aristides vom λαμβοειδής und τρογοειδής im Wesentlichen für richtig und können hier nicht mit Caesar eine Interpolation annehmen. Die φυθμοί μικτοί machen nämlich den natürlichen Schluss in der Reihe des Aristides (cf. Aristid. p. 39 άπλοι. σύνθετοι, μικτοί), die Worte έτεροι μικτοί beziehen sich auf das vorhergehende μιγνυμένων δή των γενών τούτων, und da unter den μικτοί der δάκτυλος κατά χορείον του ζαμβοειδή und τρογοειδή genannt ist mit dem Zusatze: ἀπὸ τῶν προειρημένων ποδών τας ονομασίας έχουσιν, so folgt daraus, dass Aristides im Vorausgehenden von dem laμβοειδής und τροχοειδής gesprochen haben muss, wie es in der handschriftlichen Ueberlieferung der Fall ist.

Vorwort. XXIII

Von tiefgreifender Bedeutung war uns Bellermanns sehr verdienstliche Herausgabe des bis dahin noch nicht edirten Anonymus. Es sind zwar nur wenige Zeilen, die sich in dem Syngramma des Anonymus auf Rhythmik beziehen, aber sie enthalten gerade das, worüber die bis dahin bekannten Quellen keinen sicheren Aufschluss gaben, nämlich ein vollständiges Verzeichniss der rationalen χρόνοι und der Pausen mitsammt der antiken Bezeichnung, so dass hiermit dem Streite über die 3zeitige Sylbe u. s. w. für immer ein Ende gemacht ist. haben uns daher hier aller Polemik und aller Deductionen enthalten können. Wer längere χρόνοι und Pausen annehmen will. mag zusehen, wie er dies rechtfertigen kann. Jenes von dem Anonymus erhaltene System bis zum 5-zeitigen γρόνος und bis zur 4-zeitigen Pause reicht für die Strophencomposition vollkommen aus und steuert zugleich aller der Willkühr, die bisher stattgefunden hat. Ebenso ist uns Bellermanns treffliche, nach neuen handschriftlichen Collationen unternommene Bearbeitung der Hymnen des Dionysius und Mesomedes durch die Notirung anch für die Rhythmik wichtig gewesen. Im übrigen konnten ans die Bearbeitungen der griechischen Harmonik für diesen ersten Theil wenig förderlich sein, da die Rhythmik ausserhalb ihres Gebietes liegt.

Ueber Umfang und Methode der vorliegenden Arbeit sind schon oben die nöthigen Andeutungen gegeben. Die Schriften der Musiker, Metriker und Grammatiker sind nur der eine Theil der Quellen, die hier in Betracht kommen, der andere Theil besteht in den erhaltenen Dichterwerken selbst: darauf, dass beide in Uebereinstimmung gesetzt werden, dass die Angaben der Alten auf die Dichter Anwendung finden, beruht der letzte Endzweck der griechischen Rhythmik. Wir haben der historischen Tradition, wo sie positive Thatsachen bringt, stets Glauben geschenkt. Wo wir versucht waren, ihre Angaben in Zweifel zu ziehen, da mussten wir bei fortgesetzter Forschung selbst eingestehen, dass wir damals noch nicht zum richtigen Verständnisse gekommen waren. Wo uns aber in manchen Fragen die Alten verlassen, da ist doch meistens hinreichendes Material vorhanden, das, zu vorsichtigen Combinationen benutzt, das Problem lösen kann. In einigen Fällen haben wir uns der letzten Entscheidung enthalten, wie bei dem Dilemma von χρόνος κενός oder παρεπτεταμένος. Es lagen uns zwar Gesichtspuncte genug

XXIV Vorwort.

vor, aus denen sich hier ein System construiren liess; doch wir die antiken Gesetze getroffen hätten, war zu fraglich, at dass wir damit hätten hervortreten mögen. Versende, Interpunction und Wortbrechung sind wenigstens nicht die einzig Normen, wonach jenes Dilemma zu entscheiden ist. Wer of Discrepanz der bisherigen Ansichten über Rhythmik kennt, wir uns unsere Enthaltsamkeit zu danken wissen. Die rhythmisc Tradition hat eine ungleich grössere Bedeutung, als die metrisc und grammatische; ohne sie würde eine griechische Rhythm niemals möglich sein, weil die rhythmischen Gesetze keineswe schon durch die erhaltenen Dichterwerke selbst gegeben sir Eine Grammatik und Metrik ist ohne die alte Tradition unglei eher möglich als eine Rhythmik, wenn auch der immer eschlechter Grammatiker und Metriker bleibt, der die Traditiund die darin enthaltenen Thatsachen nicht benutzen wollte.

Tübingen 1854.

A. Rossbach.

### Aus dem Vorworte

zu den Fragmenten und Lehrsätzen der griech. Rhythmiker.

Lieber Rossbach, es sind jetzt gerade sieben Jahre, als Du die alten Musiker von der Tübinger Bibliothek in unsere gemeinsame Wohnung brachtest und versichertest, dass wir ohne diese Bücher nicht weit in der Metrik kommen würden. kannte sie nur aus secundären Quellen, wie aus Boeckhs Erörterungen zu den metra Pindari und hatte mir immer gedacht, dass ausser den griechischen Dichtern selber die alten Metriker und unser eigener Scharfsinn ausreichen würde, um mit dem Verständnisse der Strophengattungen der Dramatiker, worauf damals unser Hauptaugenmerk gerichtet war, zu Ende zu kommen. Ich glaube, wir hatten den Tag sogar einen ziemlich heftigen Streit, als Du verlangtest, wir müssten jetzt alles Andere bei Seite lassen und die alten Rhythmiker und Harmoniker studiren. Aber wir haben uns auch hier bald geeinigt: Du nahmst die Rhythmiker und ich die Harmoniker; aber auch den ersteren habe ich damals eine rege Theilnahme zugewandt, während die schwere Last der Harmoniker allein auf mir liegen blieb. So trocken diese Sachen auch waren, so reizte doch gerade die grosse Schwierigkeit des Verständnisses immer tiefer hineinzudringen, und die Arbeit ging so eifrig von Statten, dass nach kaum mehr als Jahresfrist die griechische Rhythmik vollendet war. Wir hatten beide eingesehen, dass für eine wissenschaftliche Darstellung der antiken Metrik jedenfalls die Sätze der alten Rhythmiker die Voraussetzung bilden mussten, und je mehr wir hier von unsern Vorgängern verlassen und fast ganz und gar auf den ersten Anban eines noch völlig brach liegenden Feldes angewiesen waren, um so mehr fühlten wir die Nothwendigkeit einer umfassenden Zusammenstellung alles dessen, was von rhythmischer Tradition der Alten erhalten war. Erst dann nahmen wir unsere Arbeit über die Strophengattungen der lyrischen und dramatischen Dichter, die über ein Jahr lang geruht hatte, wieder auf, und XXVI Vorwort.

wir beide wissen recht gut, welchen Nutzen wir auch für diesen speciellsten Theil der Metrik aus der antiken Rhythmik gewonnen haben.

Auch Du hast die erste Bearbeitung der griechischen Rhythmik schon gleich mit ihrem Erscheinen nicht für vollendet und abgeschlossen gehalten; aber durch andere Arbeiten in Anspruch genommen bist Du selber nicht wieder auf die griechische Rhythmik zurückgekommen. Gerade auf diesem Felde hat die frühere Gemeinsamkeit unserer Studien am wenigsten fortgedauert. aber glaubte es unserer Metrik schuldig zu sein, die rhythmischen Untersuchungen, wie wir sie in Tübingen begonnen hatten, weiter fortzusetzen, und so ist denn endlich dieses Buch entstanden, dass Dir die schönen Tage alter gemeinsamer Arbeit wieder ins Gedächtniss zurückrufen möge. Alle diejenigen Puncte der Rhythmik vom J. 1854, mit deren Ausführung ich jetzt noch übereinstimme, sind hier nur kurz angedeutet worden, und nur dasjenige, was dort noch nicht gefunden oder noch nicht zu Ende geführt ist, ist hier ausführlich behandelt. Dieses letztere ist nun nicht wenig, und mein ganzes Buch ist zum nicht geringen Theile eine Polemik gegen das Deinige geworden. Ich weiss, Du lässest Dir eine solche Polemik gern gefallen; Du weisst auch, dass ich mit den Urtheilen der übrigen, die Dein Buch mit grosser Auszeichnung hervorgehoben haben, auch jetzt noch völlig übereinstimme. Die Polemik kommt hier ganz von selber, denn alle weitere Untersuchung über griechische Rhythmik wird sich für alle Zeit an jene erste umfassende Darstellung derselben anzuschliessen haben. Ich will auch gern gestehen, dass ein weiteres Forschen auf diesem Gebiete gar nicht möglich sein würde, wenn nicht jene ersten Ergebnisse gedruckt vorgelegen hätten.

In den fünf Jahren aber, die zwischen dem Erscheinen Deiner Rhythmik und der Vollendung dieser zweiten Bearbeitung desselben Gegenstandes in der Mitte liegen, glaube ich ntanches Neue auf diesem Gebiete gelernt zu haben, was der Veröffentlichung werth ist. In keinem Puncte der Metrik finden solche Differenzen statt, als gerade in den Fundamentalsätzen, für die bisher fast ein Jeder lediglich auf sein rhythmisches Gefühl angewiesen war.

Von keinem anderen Standpuncte nämlich als diesem ist Bentley und späterhin Hermann ausgegangen und in gleicher Weise sowohl die Anhänger wie die Widersacher des HermannVorwort. XXVII

schen Systems. Dies rhythmische Gefühl ist bei uns Allen dasselbe und bis auf einige freilich sehr wichtige Puncte auch dasselbe wie bei den Alten; ich kann daher die meisten Sätze aus dem Anfange von Hermanns Metrik mit bestem Gewissen unterschreiben. Aber wie sollen wir zu diesem rhythmischen Gefühle die Metra der Alten in Beziehung setzen? Darüber gehen die Ansichten weit auseinander, indem dies jeder auf seine eigene individuelle Weise gethan hat. Forschen wir aber mit Ernst und Eifer nach Regulativen, so bieten sie sich uns in der rhythmischen Tradition der Alten dar. Was diese uns über Taktarten, rhythmische Glieder, Ictusverhältnisse u. s. w. überliefern, das muss für uns in der That das Massgebende sein; denn es sind Ahgaben über die Art und Weise, wie die Alten selber ihre Poesien vorgetragen haben. Ich habe in der Einleitung nachgewiesen, dass die Lehrsätze des Aristoxenus keineswegs ideelle Kategorien sind, die er etwa vom eigenen subjectiven Standpuncte aus für den Künstler aufstellt, und dass seine Rhythmik keineswegs ein abstractes System ist, in welches er selber die Verse der alten Dichter und die Compositionen der alten Musiker einspannen will, sondern dass sie die lebendigen Thatsachen der klassischen Kunst enthält. Was uns daher Aristoxenus oder der spätere Compilator, der aus ihm geschöpft hat, über die Normen, nach welchen der antike Dichter seine Werke in Rhythmen gesetzt und nach welchen man dieselben vorgetragen hat, mittheilt, muss uns als wahrhafte Thatsache gelten, als eine Thatsache, der gegenüber unsere individuellen Speculationen und die vielfachen Möglichkeiten, nach denen wir die rhythmischen Grundsätze gestalten können, ein für allemal nicht bloss als unzureichend erscheinen müssen, sondern auch als unwahr, sobald mit diesen unseren subjectiven Theorien die Berichte der Alten in Widerspruch treten.

Diese Berichte der Alten nun sind uns in einer höchst fragmentarischen und eben deshalb schwer verständlichen Fassung überliefert. Soviel davon erhalten ist, habe ich in dieser Schrift zusammengestellt und glaube damit allerdings für die Fundamentaltheorien unserer metrischen Wissenschaft einen festen Kanon gegeben zu haben. Was demselben in unsern bisherigen metrischen Theorien widerspricht, ist unrichtig, und wir dürfen es uns nicht verdriessen lassen, umzulernen. Man wird sich überzeugen, dass die rhythmischen Sätze der Alten sich weithin XXVIII Vorwort.

über alle metrische Verhältnisse erstrecken und dass die in diesem Buche aus den Alten zum ersten Male mitgetheilten Angaben weit mehr in die praktische Metrik eingreifen, als dies bei den in der ersten Bearbeitung der griechischen Rhythmik gegebenen Resultaten der Fall war.

Indess bin ich mir wohl bewusst, dass ich die Sache keineswegs zum Abschlusse gebracht habe; noch mancher Satz in den Fragmenten der alten Rhythmiker ist übrig, aus dem der Scharfsinn der Nachfolgenden neue rhythmische Lehrsätze finden und damit die Fundamentaltheorie der Metrik bereichern kann. Ich wünsche nichts mehr, als recht viele glückliche Mitarbeiter bei dfeser Arbeit zu gewinnen. Zu dem Zwecke habe ich, nachdem ich in einer Einleitung meine Ansichten über die Bedeutung der rhythmischen Tradition der Alten ausgesprochen habe, zunächst Alles, was mir von Fragmenten der griechischen Rhythmiker aufgestossen ist, im Textesoriginale mitgetheilt. Bisher waren diese Urkunden in vielen Büchern zerstreut, und wenn ich auch nicht alle, welche vorhanden sind, aufgefunden habe, so findet der Mitforschende doch in dieser Sammlung weit mehr, als ihm früher bekannt war. So z. B. die Fragmente aus Aristoxenus περί τοῦ πρώτου χρόνου, aus dem jüngeren Dionys von Halicarnass und anderen werthvollen Schriften. Meine Arbeit war hierbei eine ungleiche. Das Fragment aus dem zweiten Buche der Aristoxeneischen Rhythmik ist in Bezug auf Wortkritik so trefflich von Boeckh, Hermann und Feussner behandelt worden, dass hier abgesehen von der Realerklärung Alles zum Besten bestellt war und dass nur wenig Gelegenheit gegeben wurde, von dem bisherigen Texte abzuweichen. Der Text, wie ich ihn gegeben habe, unterscheidet sich hauptsächlich nur dadurch von dem bisherigen, dass ich den Fragmenten der beiden Bücher, die uns aus den Rhetoren, aus den Metrikern und aus den Paralambanomena des Psellus zu den Trümmern des vaticanischen und venetianischen Codex hinzukommen, ihre Stelle angewiesen habe. Die Parallelstellen aus Psellus und den Parisiner Fragmenten begleiten unten am Rande den Aristoxeneischen Text. Anders die rhythmischen Abschnitte aus Aristides; sie sind in der bisherigen einzigen Ausgabe von Meibom zum grossen Theile unlesbar. Hier war der Handschriften- und Conjecturalkritik ein weites Feld geöffnet, und sollte ich auch hin und wieder in meinen Conjecturen zu weit gegangen sein, so wird man das

bei einer Ausgabe, welche nach den zweihundert Jahren, die zwischen jetzt und der Zeit Meiboms in der Mitte liegen, erscheint, wohl entschuldigen können. Neuen handschriftlichen Apparat habe ich weder für Aristoxenus noch für Aristides herbeigezogen. Der beste Codex ist für beide der Vaticanische, welcher in zwei Nummern, 192 und 193, die gesammten Musiker enthält. Franz hat ihn collationirt, ich habe von seinen Collationen durch die Güte des Herrn Professor Mullach in Berlin eine kurze Einsicht zu nehmen Gelegenheit gehabt, doch erschien mir die Ausbeute daraus keineswegs so ergiebig, dass ich den mir zum Kauf angebotenen Nachlass der von Franz für die Musiker unternommenen Arbeiten an mich bringen mochte. Für Aristides giebt es ausserdem noch einige vorzügliche deutsche Handschriften, darunter die prächtig geschriebene zu Wolfenbuttel. Auf eine dort von mir gehaltene Nachfrage erfuhr ich, dass sie in den Händen des Professor Caesar in Marburg sei; soviel ich bei einer darauf in Marburg vorgenommenen Einsicht emitteln konnte, stimmt dieser Codex in allen Puncten mit den beiden Oxforder Handschriften überein, deren Lesarten bereits Meibom in seinen Annotationes zum Aristides mitgetheilt hat. Die Uebersetzung, welche Martianus Capella von Aristides, meist unverständig genug, angefertigt hat, ist, wie man ersehen wird, für den Text des Aristides eine höchst willkommene Hilfsquelle. Der bequemen Uebersicht halber habe ich sie unten am Rande des Aristides hinzugefügt. Emendationen in ihr zu machen, wäre leicht genug gewesen; aber der Wissenschaft wäre damit keineswegs ein Dienst geleistet worden; denn es ist eben nur eine Uebersetzung, die uns gerade in der historisch überlieferten Fassung, aber nicht, wenn die Unebenheiten weg emendirt sind, von Nutzen ist. Ich habe den Text des Marcianus nach Meibom gegeben mit Berücksichtigung der Ausgabe von Koppen; nur hin und wieder, wo augenfällige Corruptelen durch Abschreiber vorhanden sind, habe ich meine Ansicht in Klammern hinzugefügt; es schien sich nicht der Mühe zu verlohnen, die Abweichungen der einzelnen Handschriften unter einander anzumerken. Was ich für die aus Porphyrius herbeigezogenen Stellen und die Parisiner Fragmente Neues gegeben, wird man auf den betreffenden Seiten leicht selber ersehen können.

Einen ausführlichen kritischen Commentar unter dem Texte habe ich aus dem einfachen Grunde nicht gegeben, weil es nach

XXX Vorwort.

meiner Ansicht die Lesbarkeit allzusehr erschwert, wenn de griechische Text auf jeder Seite durch die Anmerkungen nur au wenige Zeilen beschränkt wird. Ich habe nur die Abweichuns der Handschriften angegeben; wer hier zuerst in der von mi im Texte bezeichneten Weise von den Handschriften abgewiche ist, ob Meibom oder Boeckh oder Feussner oder Hermann ode ich selber, habe ich nicht bezeichnet; der sachliche Commenta aber giebt über meine eigenen Neuerungen, wenn sie einer Begründung bedürftig erscheinen, Aufschluss.

Was nun diesen Commentar selbst anbetrifft, so macht e allerdings den Anspruch, die Lehren der alten Rhythmiker in vollständiger Darlegung nach den Capiteln und Abschnitten de antiken Systems zu enthalten, freilich so, dass er Alles, was in der ersten Bearbeitung der griechischen Rhythmik ausführlich und richtig entwickelt zu sein schien, nur dem Resultate nach ohne die dort gegebene Beweisführung vorführt. Ohnehin musst der Raum gespart werden für die neuen Lehrsätze, die erst jetzt aus den alten Rhythmikern gezogen sind, und die, wie man sich leicht überzeugen wird, für die praktische Metrik eine grössen Bedeutung haben, als die in der ersten Bearbeitung der Rhythmik gefundenen Resultate.

Von Arbeiten Anderer, die nach Deinem Buche erschienet sind, ist mir neben der eingehenden Recension desselben vol Pfaff in den Jahrbüchern der Münchener Akademie, die mir # vielfachen Erwägungen Veranlassung gegeben hat, keine förderlich gewesen, als der Aufsatz über Arsis und Thesis von Weil in den Neuen Jahrbüchern für Philologie und Pädagogik Es betrifft derselbe hauptsächlich die dunkle Stelle des Aristo xenus über die Zahl der γρόνοι in den verschiedenen πόδες. Di hattest Dich in der Auffassung derselben hauptsächlich an Feuss ner angeschlossen, dessen Erklärungen Du sonst nie angehange hast, und so sehr ich die trefflichen Emendationen schätze, welch Feussner zu Aristoxenus geliefert hat, so muss auch ich beken nen, dass seine Erläuterungen zu Aristoxenus niemals das Rich tige getroffen haben, und dass Du Unrecht gethan hast, in jene Erklärung der 100000 ihm nachzufolgen und diesen Punct nich wie das Uebrige ganz von Neuem zu untersuchen. Freilich wa gerade für diese Stelle die Erkenntniss des Richtigen am schwie rigsten, und dankbar erkenne ich den wesentlichen Fortschritt an welchen die Rhythmik durch jenen Aufsatz von Weil erhalten

hat. Ich hoffe, dass Weil mit der Art und Weise, wie jener Punct im vorliegenden Buche ausgeführt ist, zufrieden sein wird. — Eine Arbeit von Dr. Hirsch: Aristoxenus und seine Grundzüge der Rhythmik (im Herbstprogramm des Königl. Gymnasiums zu Thorn vom Jahre 1859) ist leider erst vor einem Vierteljahre mir bekannt geworden und ich habe sie nicht mehr benutzen können. Sie geht weniger auf Auffindung der bisher noch nicht erörterten Puncte, als auf eine zusammenfassende Darstellung der Aristoxenischen Rhythmik nach dem bisher darüber Geleisteten aus und liefert in der That eine klare und empfehlenswerthe Darstellung der Aristoxenischen Sätze. — Diesen Vorzug kann ich einer Schrift von Kasimir Richter: Aliquot de musica Graecorum arte quaestiones, Monasterii 1856, welche in zweiten Capitel den Rhythmus der Alten behandelt, nicht zu-Während der über alte Musik handelnde Theil der Schrift die wunderlichsten Hypothesen über die antiken Tonaten aufstellt, denen die alte von dem Verfasser allerdings nur geringsten Theile gekannte Tradition ganz und gar widerpricht, enthält der Abschnitt über die Rhythmik eine nicht veniger seltsame Vereinigung der Feussner'schen und der Boeckh'schen Ansichten, die sich nun ein für allemal nicht miteinander vertragen. Etwas Eigenes ist hier nicht vorgebracht. — Die Fortsetzungen, welche Meissner im Philologus von seinen Arbeiten über den Rhythmus der griechischen Metra geliefert hat, gehen die antike Rhythmik nichts an, da hier weder Aristoxenus noch sonst ein alter Rhythmiker berücksichtigt, sondern lediglich vom modernen Taktgefühle aus nach der Weise Joh. Heinr. Voss' und Apels den Choriamben u. s. w. irgend ein beliebiger Takt aufgezwängt wird. In dieser Weise kann etwa ein Mendelssohn die griechischen Verse in Musik setzen, aber mit den Alten selber haben solche Theorien nichts zu thun. - Das ist es, lieber Rossbach, was ich Dir und dem Publicum in dieser Vorrede zu sagen gedachte, ohne den Inhalt der Schrift zu wiederholen. Ich will nur noch das Eine hinzufügen, dass ich es an andauerndem Nachdenken über die abrupten aber werthvollen Reste dieser wichtigen Disciplin nicht habe fehlen lassen. Die Fragmente der Rhythmiker haben mich während der fünf Jahre fast täglich mittelbar und unmittelbar beschäftigt, so dass ich jetzt froh bin, in dieser Sache zu einem Abschlusse zu gelangen, um den zweiten Theil der Metrik, der länger als ich wünschte XXXII Vorwort.

auf den Druck gewartet hat, endlich an das Licht treten zu lassen.

Man weiss längst, dass der unerschöpfliche Reichthum metrischer Formen, der die griechische Poesie so wesentlich von der modernen unterscheidet, kein blosser äusserlicher Schmuck ist, sondern dass er mit dem Inhalte im engsten Zusammenhange steht, und dass ohne Verständniss der Form kein Verständniss des Inhaltes möglich ist. Wo daher ein gründliches Studium der griechischen Dichter anhebt, gehen auch sofort mit demselben die Untersuchungen über die Metra Hand in Hand, und die Resultate dieser Untersuchungen sind für die Gestaltung der Texte wie für die Würdigung der griechischen Dichter von dem entschiedensten Einflusse gewesen. Die Quelle für das metrische Studium war eine doppelte, einmal die erhaltenen Schriften der Alten über Metrik, sodann die Werke der Dichter selbst. Die letztere Quelle musste bei weitem die ergiebigste sein; die Zahl der uns überkommenen Dichterwerke ist zwar nur eine geringe, aber es ist wohl keine Frage, dass uns in ihnen wenigstens die Hauptgattungen der alten Metra vorliegen. und es hat sich genugsam gezeigt, wie ein sorgfältiges Studium des Erhaltenen aus diesem selber eine grosse Zahl von den Normen metrischer Composition zu finden vermag. Dabei leisteten die metrischen Schriften der Alten die wesentlichsten Dienste; was hiervon der Nachwelt überkommen ist, ist zwar im Verhältniss zu der umfangreichen metrischen Litteratur, die bei den Alten existirte. nur höchst unbedeutend, und selbst die Schrift, die für uns die vollständigste ist, das Encheiridion Hephaestions, war seiner Bestimmung gemäss nur ein Elementarbuch für die allererste Unterweisung der analdeuroi aber jene Schriften gewähren uns eine wenn auch nicht ausreichende metrische Terminologie, sie überliefern einige der hauptsächlichsten metrischen Gesetze, und sind endlich von besonderer Wichtigkeit für die Geschichte der metrischen Kunst, indem sie auch über die Metra nicht erhaltener Dichter manche werthvolle Notizen geben.

Eine dritte Quelle für die Kenntniss der Metra blieb lange Zeit unbenutzt, die Schriften der alten Rhythmiker. Man wusste wohl, dass sie benutzt werden mussten, man suchte sie auch als eine wesentliche Ergänzung der Metriker herbeizuziehen, aber im Ganzen zeigte sich wenig Eifer und wenig gründliches

Eingehen, und der Ertrag war ein sehr geringer. Die Gründe liegen zum grössten Theil in der Schwierigkeit des Verständnisses, die hauptsächlich in der eigenthümlichen rhythmischen Terminologie beruht und durch die Lückenhaftigkeit der Ueberlieferung noch bedeutend erhöht wird. G. Hermann wusste sehr wohl, dass die Kenntniss der Rhythmik über die Metrik ein ganz neues Licht verbreiten würde, aber er verzweifelte an der Möglichkeit einer Restauration aus den erhaltenen Fragmenten. So sagt er in der Vorrede seiner Elementa von den beiden Hauptquellen der Rhythmik: Si ea quae Aristoxenus peritissimus simul et diligentissimus scriptor litteris mandaverat alicubi reperirentur. non est dubium, lucem universae rationi poeseos accensum iri clarissimam . . . Itaque quo in statu nunc res est, nihil amplius scimus quam diversas fuisse rhythmorum doctrinam et scientiam metrorum; rhythmos enim ad musicam et cantum, metra ad poesin pertinuisse, unde intelligimus, rhythmum aliquam similitudinem habuisse cum eo quem hodie tactum musici vocant, etsi alia ex parte huic dissimillimus fuerit necesse est. Utramque et rhythmicam et metricam doctrinam primis lineis adumbravit Aristides Quintilianus, sed tam breviter tamque parum explicate, ut pereziguus inde fructus redundet. Wir geben gern zu, dass eine vollständige Wiederherstellung der antiken Rhythmik aus den jetzt vorliegenden Quellen nicht möglich ist, aber das erhaltene Material ist bei weitem reicher, als man gewöhnlich glaubt, es ist mindestens so bedeutend, dass es uns auf eine nicht kleine Zahl der wichtigsten Fragen genügende Auskunft ertheilt; und aus dem positiv Ueberlieferten lassen sich bei der mathematischen Natur dieser Disciplin weitere wohlbegründete Sätze gewinnen. Ueberdies sind abgerissene Fragmente ihrem Werthe nach nicht endgültig abzuschätzen; eine energische Forschung und der Fortschritt der Zeiten findet hier gar vieles, was der erste Einblick nicht ahnen liess.

Rudolf Westphal.

XXXIV Nachwort.

## Nachwort zur dritten Auflage der griechischen Rhythmik.

Schwerlich wird mir eine nochmalige Bearbeitung des von Aristoxenus, Aristides u. A. über die antike Rhythmik Ueberlieferten vergönnt sein. Mit dem vorliegenden Buche muss ich von diesen seit dem Anfange der fünfziger Jahre in Angriff genommenen und seit dieser Zeit niemals zur Seite gelegten Studien Abschied nehmen. Von der ersten Auflage hat diese dritte kaum etwas anderes als die Aristoxenische Scala der Taktmegethe und die größeren πόδες άπλοτ des Aristides beibehalten können. Am meisten haben H. Weil in Paris und Dr. E. F. Baumgart in Breslau mich in meinen Forschungen zu weiteren Resultaten vorwärts getrieben. Doch währte es lange Zeit, bis es mir gelang die einander widerstrebenden Anschauungen dieser beiden um die griechische Rhythmik hochverdienten Forscher zu vereinigen und hiermit in das wahre Wesen der Aristoxenischen Chronoi podikoi und zugleich der Chronoi Rhythmopoilas idioi einzudringen. Als ich am Ende der siebenziger Jahre in Moskau meine "Theorie der musikalischen Rhythmik seit Bach" niederschrieb, musste ich bekennen, dass mir die Aristoxenische Auffassung dieser Punkte ein Mysterium geblieben sei. Das einzige, was ich in jenem Buche über griechische Rhythmik Neues zu sagen hatte, war die Unterscheidung des hesychastischen und diastaltischen Tropos Rhythmopoiias. Erst im letzten Jahre meines Moskauer Aufenthaltes sollte mir durch Verbindung der rhythmischen Sätze des Aristoxenus mit der von den Metrikern über die monopodischen und dipodischen Basen gegebenen Tradition ein Verständniss der Aristoxenischen πόδες mit zwei, drei, vier Chronoi podikoi und derjenigen Chronoi werden, deren Anzahl, wie Aristoxenus sagt, das Doppelte oder das Vielfache der zwei, drei, vier Chronoi podikoi ist. Eine Herbeiziehung der von den Metrikern über monopodische und dipodische Basen aufgestellten Theorie zur Erklärung der Aristoxenischen podikoi war schon im Jahre 1859 in den Fragmenten und Lehrsätzen der griechischen Rhythmiker versucht worden. Freilich ganz erfolglos. Denn ich hatte damals die monopodischen und dipodischen Basen der Metriker mit den Aristoxenischen Chronoi podikoi identificirt. Dagegen hatte Julius Cäsar ein Veto eingelegt, welches ich längst als wohlberechtigt

anerkannte, als mich E. F. Baumgarts Polemik in dessen inhaltsreicher Abhandlung "Die rhythmischen Reihen bei den Griechen" endlich finden liess, in welcher Beziehung die Lehre von der monopodischen und dipodischen Basis zu den Aristoxenischen Chronoi steht; Baumgart hatte den Nachweis geführt, dass jene bei Psellus erhaltene Stelle des Aristoxenus, auf welche die früher von mir angenommene Auffassung H. Weils bezüglich der zwei, der drei, der vier Chronoi in den Aristoxenischen μεγάλοι πόδες ούνθετοι beruhte, unmöglich von Aristoxenus herrühren könne, sondern der Zusatz eines gelehrtthuenden Grammatikers, d. i. eines Scholiasten sei. Hierdurch wurde die Frage nach den Chronoi podikoi auf eine ganz andere Basis gestellt. Das Verhältniss derselben zu den monopodischen und dipodischen Basen ergab sich nunmehr von selbst, wie ich dies in meiner Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus ausführen konnte. Das dort gegebene Endresultat: der zusammengesetzte Takt im Sinne des Aristoxenas hat so viel Chronoi podikoi als die Zahl der in ihm enthaltenen einfachen Takte oder Versfüsse beträgt und die in jedem dieser Versfüsse (als Einzeltakte gefasst) enthaltenen Arsen und Thesen sind identisch mit den Chronoi Rhythmopoiias idioi, dies überaus einfache Endergebniss mochte wohl deshalb von den Lesern meiner Aristoxenus-Bearbeitung mit Misstrauen entgegengenommen werden, weil in meinen rhythmischen Fragmenten eine wesentlich andere Auffassung von dem Verhältniss der monopodischen und dipodischen Basen zu den Chronoi podikoi gegeben war. Auch von Anderen ist es anerkannt, dass ich bei den so schwierigen Studien, welche ich der antiken Rhythmik widmete, stets die selbstlose Energie bewiesen habe, nicht mit meinen früheren Auffassungen zu liebäugeln, sobald ich sie als unrichtig erkannt hatte, sondern selber als unerbittlicher Gegner derselben aufzutreten und so lange zu arbeiten, bis ich das Richtige an ihre Stelle setzen konnte. Aber was ich in der Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus über die Chronoi podikoi und Rhythmopoiias idioi dargelegt habe, das sind Sätze, an denen ich ebenso festhalten muss, wie an der im ersten Beginn meiner rhythmischen Studien gewonnenen Restitution der Aristoxenischen Scala der Taktmegethe, und es gereicht mir angesichts der sonst so vielfach von mir bewiesenen Bereitwilligkeit, eigene irrige Ansichten durch richtige zu ersetzen, zur grossen Genugthuung, dass ich in dem

hier vorliegendem Abschlusse meiner rhythmischen Studien bezüglich der Chronoi podikoi und Rhythmopoiias idioi genau an den von mir in meiner Aristoxenus-Bearbeitung ausgesprochenen Sätzen festhalten konnte, indem ich denselben nichts als die dort fehlenden Erläuterungen aus analogen Takten der Bach'schen und Händel'schen Musik hinzufügte. Nicht minder habe ich auch hier daran festhalten müssen, dass der kyklische Versfuss dem Recitationsverse, aber nicht dem melischen Verse angehört, dass vielmehr für die Sylbenmessung des melischen Verses aufs strengste an demjenigen, was Aristoxenus darüber sagt, festgehalten werden muss.

Den kyklischen Versfuss für die melische Rhythmik der Griechen gänzlich zu beseitigen, vielmehr die Sylbenmessung in den lyrischen Versen der Alten nach dem Vorbilde des zweiten D-Dur-Präludiums im Wohlt. Clav. zu bestimmen, die Aristoxenischen Chronoi podikoi und Rhythmopoiias idioi in den aus mehreren Versfüssen zusammengesetzten Takten moderner Composition, namentlich Bachs wiederzufinden, damit sind, denke ich, die Hauptprobleme gelöst, welche noch für die griechische Rhythmik vorlagen. Diese Hauptsachen in der griechischen Rhythmik endgültig festgestellt zu haben, darauf erhebe ich entschiedenen Anspruch. Ebenso gern gebe ich zu, dass manche Einzelheiten anders gefasst werden können, als es in dem vorliegenden Buche geschehen ist und darf im Allgemeinen - meine Conjectur in der Aristoxenischen Definition des γρόνος πρώτος halte ich aufrecht - mit demjenigen, was Heinrich Gurauer in der Berliner philologischen Wochenschrift 1885, Nr. 17 über den Text des Aristoxenus sagt, mich einverstanden erklären.

Ist es nicht schon öfter vorgekommen, dass eine ernste nur im Interesse wissenschaftlicher Theorie unternommene Arbeit zu höchst willkommenen praktischen Ergebnissen geführt hat, die anfänglich nicht im mindesten in Aussicht genommen waren? Sind nicht fast alle wichtigen Entdeckungen auf dem Gebiete der Chemie, die so umgestaltend auf unser Kulturleben eingewirkt haben, aus uneigennützigen theoretischen Arbeiten hervorgegangen? Gerne schliesse ich mich Herrn E. von Stockhausens Auffassung an, dass in der Anwendung des Aristoxenischen Systemes auf die rhythmischen Formen unserer modernen Musik dessen Hauptbedeutung liegt. Erst dadurch, dass die Aristoxenische Doctrin

über die zusammengesetzten Takte und deren Chronoi podikoi beherzigt wird, erst dadurch vermag man über das Wesen unserer zusammengesetzten Takte ins Klare zu kommen und auf diese Weise zur Einsicht zu gelangen, dass nicht bloss mit dem Anlaute unseres zusammengesetzten Taktes, sondern ebenso häufig auch im Inlaute oder gar unmittelbar vor dem Auslaute desselben ein rhythmischer Abschnitt beginnt. Für den rhythmischen Vortrag monodischer Kunstwerke unserer modernen Musik wird Aristoxenus eine ähnliche reformatorische Bedeutung haben, wie sie Lessing für die moderne Tragödie dem Lehrer des Aristoxenus zuweist. Wer diese praktische Bedeutung der Aristoxenischen Rhythmik in Abrede stellt, dem muss die Berechtigung über dieselbe zu urtheilen abgesprochen werden.

Bückeburg, 1. Mai 1885.

R. Westphal.

# Inhalt.

### Erstes Capitel. Einleitung.

| _  | 8                                                                                                    |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6  | <ol> <li>Der antike Dichter-Componist</li> <li>G. Hermann, J. H. Voss, A. Apel, A. Boeckh</li> </ol> |
| 9  | 2. G. Hermann, J. H. Voss, A. Apel, A. Boeckh                                                        |
| 8  | 3. Die Rhythmik des Aristoxenus                                                                      |
|    | Baptista Donius und Jacob Morelli S. 7. Rossbach-Westphal S. 10.                                     |
|    | H. Weil S. 10. Karl Lehrs und Brill S. 11. W. Brambach S. 11.                                        |
|    | E. F. Baumgart S. 12. Bedeutung der Aristoxenischen Rhythmik für                                     |
|    | unsere moderne Musik S. 12. F. A. Gevaert S. 15. Ernst von Stock-                                    |
|    | hausen S. 16.                                                                                        |
| §  | 4. Verhältniss der rhythmischen Elemente des Aristoxenus zu den                                      |
|    | übrigen Quellen der antiken Rhythmik Rhythmisches Bruchstück aus den Aristoxenischen Symmikta Sym-   |
|    | Rhythmisches Bruchstück aus den Aristoxenischen Symmikta Sym-                                        |
|    | potika S. 18. Der jüngere Dionysius von Halikarnass S. 19. Aristi-                                   |
|    | des, Quintilians Freigelassener S. 20. Marcianus Capella S. 23. Rhyth-                               |
|    | misches Fragmentum Parisinum S. 24. Al Farabí S. 24. Bakcheios                                       |
|    | S. 25. Anonymus de musica S. 25.                                                                     |
| ş  | 5. Das Aristoxenische System der Künste                                                              |
| §  | 6. Die einzelnen Zweige der musischen Kunst                                                          |
| ş  | 7. Aristoxenische Definition des Rhythmus                                                            |
| ş  | 8. Rhythmus der Declamation                                                                          |
| ş  | 9. Rhythmik der Kunst und Rhythmik ausserhalb der Kunst                                              |
| 8  | 10. Die gesagten Verse in der griechischen Kunst                                                     |
|    | Rhapsodendeclamation S. 49. Declamation mit Instrumentalbegleitung                                   |
|    | (Parakataloge, Melodram) S. 53. Declamation mit Orchestik S. 56.                                     |
|    | 11. Die Aristoxenische Classification der Buchstaben                                                 |
| ş  | 12. Die stetigen Momente des Rhythmizomenons                                                         |
| ş  | 13. Das Sylbenmass der gesungenen Poesie                                                             |
|    |                                                                                                      |
|    | Zweites Capitel.                                                                                     |
|    | Rhythmus der Musik im Allgemeinen.                                                                   |
| §  | 14. Inhalt des zweiten Buches                                                                        |
| ş  | 15. Das musikalische Rhythmizomenon und seine Bestandtheile                                          |
|    | 1) Rhythmus und Rhythmizomenon verhalten sich zu einander wie                                        |
|    | die Gestalt und das Gestaltete S. 69. 2) Dasselbe Rhythmizomenon                                     |
|    | ist verschiedener rhythmischer Form fähig S. 69. 3) Rhythmus und                                     |
|    | Rhythmizomenon nicht identisch S. 71. 4) Rhythmus kann ohne                                          |
|    | Rhythmizomenon keine Realität haben S. 72. 5) Nicht jede Anord-                                      |
|    | nung des Rhythmisomenons ist Rhythmus; sie kann auch Arrythmie                                       |
|    | sein S. 73. 6) Die Theile der drei Rhythmizomena S. 74.                                              |
| ķ  | 16 Der Chronos protos und seine Multipla                                                             |
| 8  | 17. Verhältniss des Chronos protos und seiner Multipla zum Tempo                                     |
| 8  | 18. Untheilbarkeit des Chronos protos in der griechischen Kunst.                                     |
|    | Aristides über den Chronos protos S. 84.                                                             |
| \$ | 19. Aristoxenus über die einfachen und zusammengesetzten Zeitgrössen                                 |
|    | der Rhythmopoeie                                                                                     |

Inhalt. XXXIX

| A 60 A 14                                                                                                                            | Seite       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| § 20. Aristoxenus über die gemischten Zeitgrössen der Rhythmopoe                                                                     |             |
| § 21. Aristides über die zusammengesetzten Zeitgrössen                                                                               | 93          |
| § 22. Aristides über die χρόνοι δυθμοειδείς στρογγύλοι und περίπλ die χρόνοι απλοί und πολλαπλοί                                     | .εφ,<br>95  |
| one person assess and sommasses                                                                                                      |             |
| Drittes Capitel.                                                                                                                     |             |
| Allgemeine Taktlehre.                                                                                                                |             |
| § 23. Aristoxonische Definition des Taktes                                                                                           | . 99        |
| § 24. Schwere und leichte Takttheile; das Taktiren bei den Alten                                                                     | . 102       |
| Arsis und Thesis als χρόνος καθηγούμενος und επόμενος der Alt                                                                        |             |
| 8. 106. Arsis und Thesis in der umgekehrten Bedeutung S. 10                                                                          |             |
| Rhythmische Zeichen für Arsis und Thesis S. 108.                                                                                     |             |
| 🖣 25. Die Chronoi podikoi oder Semeia podika                                                                                         | . 109       |
| H. Weils Auffassung S. 111. E. F. Baumgarts Auffassung S. 11                                                                         | 2.          |
| § 26. Die Chronoi Rhythmopoiias idioi                                                                                                | . 118       |
| Die anapaestische Dipodie als ποὺς σύνθετος S. 124. Die ionisc                                                                       | ne .        |
| Dipodie als πους σύνθετος S. 124. Die iambische Dipodie als πο                                                                       | Ùς          |
| εύνθετος S. 124. Die paeonische Dipodie als ποὺς σύνθετος S. 12                                                                      |             |
| § 27. Irrationale Takte                                                                                                              | . 131       |
| and Malical Imperioration S. 134. Vernaltniss zwischen unythmisc                                                                     | n-          |
| und Melisch-Irrationalen S. 134.<br>§ 28. Das kleinste und grösste Taktmegethos der versch. Taktarte                                 | n. 175      |
| Aristoxenus in den rhythmischen Prolambanomena des Psell                                                                             |             |
| 8.145. Aristides und Marcianus S. 146. Das Fragmentum Parisinu                                                                       |             |
| 8. 147. Plato und Aristoteles S. 148. Dionysius von Halikarna                                                                        | .88         |
| der Jüngere S. 149. Uebersicht für die fünf Rhythmengeschlecht                                                                       | er          |
| 8.151. A. Boeckhs Auffassung S. 153. H. Feussners Auffassung S. 15                                                                   | <b>54</b> . |
| 33. Aristoxenus über die Takte der continuirlichen Rhythmopoei                                                                       | e. 156      |
| 30. Taktmegethe der continuirlichen Rhythmopoeie nach Aristoxen                                                                      | us 158      |
| Julius Caesar über die Taktgrössen S. 124. Bernhard Brill üb                                                                         | er          |
| die Taktgrössen S. 168.                                                                                                              |             |
| 31. Verschiedene Diairesis gleich grosser Takte                                                                                      | . 168       |
| 33. Takte der Praxis und theoretische Takte                                                                                          | . 172       |
| \$ 33. Uebersicht der für continuirliche Rhythmopoeie gestatteten Tak                                                                | te 174      |
| Αυς πόδες τρίσημοι S. 174. Αυς πόδες τετράσημοι S. 174. Αυς πόδ<br>πετιάσημοι S. 175. Αυς πόδες έξάσημοι S. 175. 1) Ergebnisse für d | ieg<br>lia  |
| katalektischen Kola S. 175. 2) — für den Dochmius S. 179. 3) — f                                                                     | iie<br>Tir  |
| Hephaestions Epitriten S. 184. 4) — für die Zertheilung der Verse                                                                    |             |
| Kola S. 185. Verhältniss der Aristoxenischen Taktskala zur modern                                                                    |             |
| Musik S. 191.                                                                                                                        | _           |
| § 34. Die für continuirliche Rhythmopoeie ungeeigneten Takte                                                                         | . 193       |
| Der πούς δίσημος S. 193. Der πούς ἐπίτριτος ἐπτάσημος und τεσσ                                                                       | α-          |
| ęεσκαιδεκάσημος S. 194. Der ποὺς τριπλάσιος S. 201. Andere Meget                                                                     | he          |
| der nicht continuirlichen Rhythmopoeie S. 202.                                                                                       |             |
| Viertes Capitel.                                                                                                                     |             |
| Specielle Taktlehre.                                                                                                                 |             |
| • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                              | 200         |
| 5 35. Unzusammengesetzte Takte                                                                                                       | . 203       |
| \$ 36. Die Versfüsse nach der Theorie der Metriker im Allgemeiner                                                                    |             |
| Das System der neun Metra prototypa S. 203. System der Met<br>archegona und paragoga S. 204. Caesius Bassus S. 204. Mari             | 1d          |
| Victorinus oder Aelius Festus Aphthonius "de rhythmo" S. 205.                                                                        | ff.         |
| Das griechische Original dieses Abschnittes S. 209.                                                                                  | ***         |
| \$ 37. Die Classification der Versfüsse bei den Metrikern                                                                            | . 212       |
| Epiplokai S. 213. Die Versfüsse der ersten und der zweiten A                                                                         |             |
| tipatheia S. 215. Der Paon und der Ionicus als secundare Versfüs                                                                     |             |
| 8. 217. Ionici bei Sophokles und in Bachs Kunst der Fuge S. 21                                                                       | 17.         |
| Paonische Takte in der modernen Musik und beim Anonymus                                                                              | de          |
| man C 000 AF                                                                                                                         |             |

XL Inhalt.

|    | 38. Uebersicht der Versfüsse nach Genos, Eidos und Schema                                                                  |  |  |  |  |  |  |  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
|    | Buch über das Ethos der Rhythmen S. 236. Platos Republik über                                                              |  |  |  |  |  |  |  |
|    | das Ethos der Rhythmen S. 237.                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
| ş  | 40. Die grösseren δυθμοί απλοί des Aristides                                                                               |  |  |  |  |  |  |  |
|    | 1) Τοοχαίος σημαντός und δοθιος S. 239. 2) Σπονδείος μείζων                                                                |  |  |  |  |  |  |  |
| e  | o ler διπλοῦς S. 246. 3) Παίων ἐπιβατός S. 248.<br>41. Die monopodischen und dipodischen Basen nach der Doctrin der        |  |  |  |  |  |  |  |
| 3  | Metriker                                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |  |
| Ş  | Metriker                                                                                                                   |  |  |  |  |  |  |  |
|    | chäischen Rhythmus                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Diastaltisches und hesychastisches Ethos der Rhythmopoeie S. 257.                                                          |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Die Chronoi Rhythmopoiias bei tetrapodischen und dipodischen                                                               |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Takten S. 259, dargestellt aus Anonymus de mus. § 97 S. 261, aus Bachs Cantaten S. 263 ff. und Händels Messias S. 265 ff.  |  |  |  |  |  |  |  |
| 8  | 43. Tripodische Kola aus daktylischen (und trochäischen) Versfüssen.                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| •• | Aristoxenus über die aus drei Chronoi podikoi bestehenden Takte                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|    | S. 268. Beispiele tripodischer Takte aus Bachs Wohlt. Clav., aus                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Dionysius' Hymne auf die Muse, aus Bachs Hoher Messe.                                                                      |  |  |  |  |  |  |  |
| 9  | 44. Pentapodische und hexapodische Kola                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Das lambische Titmestum 5, 215. Die pentapoulschen Rois 5, 211.                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Schlusscapitel.                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Das rhythmische Schema.                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| ş  | 45. Marius Victorinus über die σχήματα ποδικά                                                                              |  |  |  |  |  |  |  |
| ş  | 46. Die Aristoxenischen σχήματα ποδικά                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |
|    |                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|    | S. 285. Aristoxenus über die Sylbendauer im Melos S. 286. Wie das moderne Melos die Zeitdauer der Sylben behandelt S. 288. |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Rhythmisirung des zweiten G-Dur-Präludiums in Bachs Wohlt. Clav.                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
|    | S. 290. Angaben bei Dionysius, Longin, Marius Victorinus über die                                                          |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Syllabae longis longiores und brevibus breviores S. 295. Die melische                                                      |  |  |  |  |  |  |  |
|    | Sylbenmessung der Griechen dargestellt an Pind. Ol. 1. str. S. 297.                                                        |  |  |  |  |  |  |  |

## Erstes Capitel.

### Einleitung.

#### § 1. ·

#### Der antike Dichter-Componist.

Die Theorie der Rhythmik, der Melik (Harmonik) und der Metrik bildeten im antiken Leben schon lange bevor sie Aristides Quintilian zur Grundlage des theoretischen Theiles seiner Encyclopaedie der Musik gemacht hatte, eine geschlossene Einheit. Denn längst waren sie die drei Disciplinen, in welchen der zukinstige Dichter des classischen Griechenthumes sich auszubilden Höchstens für den epischen Dichter mochte es ausreichen, sich bloss die Metrik d. i. die Versificationskunst zu eigen zu machen. Der lyrische und dramatische Dichter jener Zeit aber hatte nicht bloss die Worttexte zu schreiben, sondern musste zugleich der musikalische Componist seiner Worttexte sein. Den modernen Dichtern liegt im Allgemeinen die Theorie der Musik noch weiter entfernt, als den modernen Musikern die Kunst des Versificirens. Im Alterthume hatten sich die beiden Künste noch nicht von einander getrennt, wenigstens der Lyriker und der Dramatiker war Dichter und Componist in Einer Person, wie Cicero sagt: "Musici qui erant quondam iidem poëtae "\*). ilteren Sprachgebrauche ist ποιητής der schaffende Künstler sowohl in der Poesie wie in der Musik; μουσικός d. i. der Fachmusiker bezeichnet einerseits den Virtuosen des Instrumentalspieles und des Sologesanges, andererseits den Vertreter der musikalischen Theorie \*\*).

<sup>\*)</sup> Cic. de orat. 3, 44.

<sup>\*\*)</sup> Den Titel der Schrift des alten Glaucus von Rhegium "περὶ ἀρχαίων παιητῶν καὶ μουσικῶν" haben wir zu übersetzen "über die alten Dichter-Componisten und Virtuosen". So wird von Aristoxenus (in den σύμμικτα ενμποτικά) Pindar, Simonides, Pratinas, Lasos, Aeschylus in der Eigenschaft als Dichter-Componist "ποιητὴς" genannt.

B. WESTPHAL, Theorie der griech. Rhythmik.

Das der Poesie und der Musik Gemeinsame ist der Rhythmus, welcher, insofern er sich in der Sprache der Poesie darstellt, den besonderen Namen Metrum hat. Der musikalische Rhythmus manifestirt sich in Tönen, sowohl in Instrumentaltönen wie in Vocaltönen (Rhythmus der Instrumentalmusik, Rhythmus der Vocalmusik). Der poetische Rhythmus kommt entweder in gesprochenter (gesagter) oder in gesungener Poesie zur Erscheinung (entweder in der Declamation oder in der Vocalmusik).

Bei den Griechen hat die Versification der Sprache (Metrum) innerhalb der gesungenen Poesie den Ausgangspunct genommen; denn auch der epische Vers war ursprünglich (in der vorhomerischen Periode) ein vom ἀοιδὸς gesungener, noch kein declamirter Vers, wie später im Vortrage der Rhapsoden. Die weitere Entwicklung der griechischen Metra gehört der Lyrik und Dramatik an, ist aber ebenfalls auf dem Boden des Gesanges vor sich gegangen. In der Blüthe der griechischen Kunst stand also Musik und Metrik in einem lebendigen Zusammenhange. In der alexandrinischen Epoche fing dieser Zusammenhang an sich aufzulösen. Die Theorie der Versification wurde eine Disciplin der Grammatiker, die aus den überlieferten Worttexten der alten Dichter-Componisten, ohne auf den musikalischen Rhythmus Rücksicht sanehmen, die Metra abstrahirten.

#### § 2.

## G. Hermann, J. H. Voss, A. Apel, A. Böckh.

Die metrische Theorie der Grammatiker, wie sie sich nicht zu ihrem Vortheile in der Zeit des römischen Kaiserreiches haupt sächlich durch Heliodor und dessen Nachfolger Hephaestion gestaltet hatte, war es, welche der modernen Philologie vorlag, als dieselbe die Gesetze der antiken Versification zu gewinnen suchte. Dem grossen Philologen Gottfried Hermann gebührt unbestritten der Ruhm, ein vollständiges System der antiken Metrik aufgestellt zu haben. Dasselbe besteht zum nicht geringen Theile in einer möglichst ungünstigen Kritik des von ihm sehr gering geschätzten Hephaestion. In seinem Handbuche der Metrik vom Jahre 1799 sagt G. Hermann: "Kaum kann es glaublich scheinen, daß die Wissenschaft der Metrik durch die Bemühungen der Neueren, anstatt ihrer Vollkommenheit näher gebracht zu werden sich in mancher Rücksicht sogar noch weiter davon entfernt

abe. Man braucht, um sich hiervon zu überzeugen, nur manche ehauptungen Heaths und Bruncks, denen die übrigen Kritiker n unbeschränktes Ansehen eingeräumt haben, mit ihrer ersten ad vorzüglichsten Quelle, dem Hephaestion zu vergleichen. Elbst das sehr duldsame Ohr dieses unwissenden Grammatikers ürde über die neuen unerhörten Rhythmen erschrecken, die tzt durch Unbekanntschaft mit der griechischen Prosodie und irch die verdorbene Reuchlinische Aussprache die Kraft der errlichsten Gedichte lähmen. Nur allein Bentley, der erste unter in Kritikern, verstand den Rhythmus der Alten so gut wie ihre prache: aber, wie ein Dichter, sagte er nur, was er fühlte, und berliess dies Gefühl anderen zu entwickeln. Keiner that es, enn keiner fühlte wie Bentley."

Seine Anschauung über das Verhältnis, in welchem der Aythmus der alten zum Rhythmus der modernen Musik steht, ibt G. Hermann in folgender Stelle zu erkennen:

"Die Musik besteht erstens aus dem Verhältnis der blossen löne zu einander (aus Harmonie und Melodie), zweitens aber uch aus dem Verhältnis der Zeittheilungen, in welchem die löne auf einander folgen (Rhythmus). Hier zeigt sich ein wichiger noch nicht gehörig bemerkter Unterschied der jetzigen lusik von der Musik der alten Griechen."

"Die jetzige Musik hat nämlich einen doppelten Rhythmus, en des Taktes und den der Melodie. Der Rhythmus des Taktes t der Grundrhythmus einer Musik und beherrscht den Rhythmus er Melodie, durch welchen er bei aller Mannigfaltigkeit derlben nicht aufgehoben werden kann. Er giebt der Musik Eineit, indem der Rhythmus der Melodie ihr Mannigfaltigkeit verhafft, und macht die sonst sehr schwierige Begleitung mehrerer immen nicht nur möglich, sondern auch leicht."

"Die griechische Musik hingegen war von allem Takte entösst und kannte nur den Rhythmus der Melodie. Hieraus, aube ich, lassen sich die sonst unwahrscheinlichen Erzählungen n der grossen Gewalt der alten Musik auf die Gemüther auf ne völlig befriedigende Art rechtfertigen. Man könnte in der nat die Schwierigkeiten dieser Sache nicht anders heben, als nn man entweder die Glaubwürdigkeit bewährter Schriftsteller ne Grund in Zweifel zöge oder den alten Griechen ein so ampfhaftes Gefühl zuschriebe, dass, wenn ihre noch rohe Musik che Wirkungen hervorbrachte, unsere heutige Musik sie bis zum Wahnsinn hätte treiben müssen. Allein wenn man den er-

wähnten Unterschied zwischen beiden Arten von Musik genauer betrachtet, so zeigt sich ein Vorzug der griechischen Musik vor der unsrigen, den die letztere durch nichts ersetzen kann. L. unserer Musik hat zwar der Rhythmus der Melodie ein siebenfaches Mass, von der ganzen Taktnote o bis zum Vierundsechzigstel 8, während der Rhythmus der griechischen Musik, wenigstens bei dem Gesang und der Begleitung derselben, nur einzweifaches Mass, der ganzen und halben Noten hatte, d. i. die Dauer einer kurzen und die doppelt so lange einer langen Sylbe-Aber alle diese Mannigfaltigkeit in unserem Rhythmus der Melodie wird durch den Rhythmus des Taktes eines großen Theiles ihrer Wirkung beraubt. Denn nicht bloss Einheit bringt der Rhythmus des Taktes in unsere Musik, sondern auch Einförmigkeit. Bei der leidenschaftlichsten Musik geht der Rhythmus des Taktes immer seinen ruhigen Gang fort, und die Gemüthsbewegung des Hörers wird in eben dem Grade durch den Takt beruhigt, in welchem sie durch den Rhythmus der Melodie erregt wird."

"In der alten griechischen Musik hingegen ist der Rhythmus der Melodie von allem Zwange frei, und da kein einförmiger Takt neben ihm hergeht, wird er allein gehört und kann mit seiner ganzen Kraft das Gemüth der Zuhörer bewegen. Keinen Augenblick ist der Zuhörer sicher, wie bei unserer Musik, dass der Rhythmus in seinem einmal angefangenen Gange fortgehen werde; er kann nicht das Ende einer musikalischen Zeile mit einer bestimmten Anzahl von Takten wie in unserer Musik erwarten und schon gleichsam voraushören: sondern immer neue, unerwartete, ungehörte Abwechselungen des Rhythmus spannen unaufhörlich seine Aufmerksamkeit und reissen seine Empfindungen mit einer Gewalt fort, der er zu widerstehen nicht mächtig ist, weil er nichts festes und gleichbleibendes hat, woran er sich halten kann. Man fühlt bei dieser Musik fortdauernd gerade dieselbe Wirkung, welche unsere Musik hat, wenn auf einmal mitten in einem Stücke der Takt geändert wird. kann sich ein jeder selbst hiervon durch die That überzeugen wenn er ein griechisches Gedicht mit dessen eigenthümlichen Rhythmus nach einer gut gesetzten Melodie singen oder mit einem Instrument begleiten hört. Aller Takt muss bei Seite gesetzt und jede Sylbe in dem ihr eigenen Maasse, die langen durch ganze, die kurzen durch halbe Noten ausgedrückt werden, und anstatt dass bei unseren Noten die Takte durch Taktstriche abgetheilt werden, müsste man bei einer Composition nach der griechischen Art die Reihen des Rhythmus so abtheilen. durch bekommt man eine ganz andere Musik zu hören, als die wenigen Ueberbleibsel griechischer Musik ahnen lassen. ausser dass in dieser durch unvollkommene Vergleichung der Tonverhältnisse in der griechischen Musik mit den bei uns festgesetzten die Melodie selbst fehlerhaft hergestellt worden ist, so hat man die Wirkung dieser Stücke noch durch Hinzufügung unseres Taktes zerstört. Man hat zum Beispiel der ersten Pythischen Ode des Pindar den ganzen Takt vorgezeichnet, und wo die Sylben den Takt nicht ausfüllten, ihn durch Puncte oder Pansen ergänzt, so dass z. B. der Anfang folgendermassen abgetheilt ist:

6. Hermann sagt, die langen Sylben durch den Punct länger auszadehnen, um die Trochaeen ebenso lang wie die Daktylen oder Spondeen zu machen, das erlaube der Rhythmus und die Prosodie der Griechen nicht. Die Takte würden vielmehr folgende sein müssen:

Die griechische Musik sei taktlos.

Da Hephaestion den Sylben der griechischen Metra nur eine 1zeitige und eine 2zeitige Dauer zugesteht und von Pausen nirgends etwas erwähnt, so glaubte auch Hermann keine andere als 1- und 2-zeitige Sylben statuiren und die Pausen von den griechischen Metra fernhalten zu müssen.

G. Hermanns allgemeine Metrik gehört dem Schlussjahre des vorigen Jahrhunderts an. Im Anfange unseres Jahrhunderts gab J. H. Voss seine Zeitmessung der deutschen Sprache heraus 1802\*)

<sup>\*)</sup> S. 183 ff.

und vindicirte hier den griechischen Metra gerade die Sylbmessung, welche Hermann von ihnen fern gehalten wissen woll Auch in der griechischen Musik müsse nicht minder wie in unsrigen Gleichheit der auf einander folgenden Versfüsse bestiden haben, weil auch die griechische Musik eine rhythmische s Voss machte es gerade so, wie Hermann wollte, dass es nic gemacht werde, er machte aus dem 3zeitigen Trochaeus du Verlängerung der Länge zu einer 3zeitigen Sylbe einen 4zeitig Versfuss, der im Umfange dem Daktylus gleich komme.

Kurze Zeit darauf suchte August Apel\*) die ungleich Versfüsse der griechischen Metra auf andere Weise dem rhy mischen Umfange nach auszugleichen: er gab dem 4 zeitig Daktylus durch Verkürzung der ersten und zweiten Sylbe d selbe Zeitdauer wie dem 3zeitigen Trochaeus

Apel berief sich hierbei auf den von Dionysius Halicarn. wähnten Daktylus mit der μακρὰ ἄλογος, welche kürzer als 2 zeitige Länge sei, einen Versfuss, der sich von dem Trochanicht viel unterscheide. Für den analog gebildeten Anapa (mit μακρὰ ἄλογος) überliefert Dionysius den Namen kyklisch Anapaest, und hiernach wurde auch für den dem Trochaeus nikommenden Daktylus der Name kyklischer Daktylus in Ansprigenommen.

Die von Apel aufgestellte Sylbenmessung der griechisch Metra fand freudige Zustimmung bei A. Böckh in dessen ers Arbeit über Pindar\*\*). Den im Gegensatze zu G. Herman "Taktlosigkeit der griechischen Musik" gewonnenen Grugedanken, dass in den griechischen Metra eine rhythmis Gleichheit der heterogenen Versfüsse stattfinden müsse, hält Böcauch noch in seiner Ausgabe des Pindar fest und giebt ihm I folgenden Ausdruck: "Quum sine temporum aequalitate, qu nostri tactum vocant, rhythmica compositio ulla nec recit queat nec cantari, nedum saltari, nisi primam rhythmi legem, est, unitatem variorum temporis articulorum violare et confus

<sup>\*)</sup> A. Apel, Aphorismen über Rhythmus u. Metrum, Anhang zu "Aitol 1806. A. Apel, Ueber Rhythm. u. Metrum in der allgem. musikal. Zeit 1807. 1808. A. Apel, Metrik 1814. 1816.

<sup>\*\*)</sup> A. Böckh über die Versmasse des Pindaros in Wolf u. Buttm Museum der Alterthumswissenschaft 1808 S. 344.

inconditamque syllabarum prolationem, qua et animus et motus corporis disturbetur magis quam regatur, rhythmum contenderis esse: necesse est, ut versibus per varia rhythmi genera compositis adhibitum sit remedium qualecunque, quo iis aequalis insereretur temporum divisio."\*) Aber A. Apels Daktylus mit dem punctirten

Achtel ... sei ein ganz verfehltes Auskunftsmittel, die Taktgleichheit herzustellen: "inde universam Apelii doctrinam ut desperatam prorsus coepi relinquere\*\*).

Was könnte uns modernen Menschen die Berechtigung geben, über den Rhythmus der Lieder zu urtheilen, welche vor zweitausend Jahren von den Griechen gesungen wurden, die unser Ohr aber niemals gehört hat? Müssten wir uns nicht vielmehr demjenigen zuwenden, was uns durch die Griechen selber, die doch allein zu einem Urtheile berechtigt sind, über den Rhythmus ihrer Metra überliefert ist?

So dachte August Böckh.

ì

··) \*\* \*\* # 1- #

#### § 3.

#### Die Rhythmik des Aristoxenus.

Schon in der Mitte des siebenzehnten Jahrhunderts hatte der Florentiner Giovanni Baptista Donius (geb. 1593, gest. 1647) in einem Codex der Vaticanischen Bibliothek die ψυθμικὰ στοιχεία des Aristoxenus entdeckt. Die Schrift enthielt damals drei Bücher, war aber voller Lücken. Donius hatte eine lateinische Uebersetzung begonnen und wollte das aufgefundene Original mit dieser herausgeben\*\*\*). Er kam nicht dazu.

Im vorigen Jahrhundert fand Jac. Morelli, Bibliothecar an der Marcusbibliothek zu Venedig, einen kleinen Theil dieser Schrift in einem Codex Venetus. Er liess zugleich von dem Codex Vaticanus des Donius eine Abschrift nehmen, der indes damals nicht mehr 8 Bücher, sondern nur einen Theil des zweiten, nur wenige Seiten mehr als der Venetus enthielt. Es hat sich später herausgestellt, dass der Venetus das Original ist, aus welchem der Vaticanus abgeschrieben ist. Morelli gab das Fragment mit zwei anderen Inedita der Marcusbibliothek heraus:

<sup>\*)</sup> Böckh, de metr. Pindar. p. 105.

<sup>\*\*)</sup> Böckh, de metr. Pindar. p. 41. 92.

<sup>\*\*\*)</sup> Donius de praestantia musicae graecae 1647, in dessen opera musica I p. 136. 190.

"Aristidis oratio adversus Leptinem, Libanii declamation pro Socrate, Aristoxeni rhythmicorum elementorum fragmenta ex bibliotheca Veneta d. Marci nunc primum edidita Jacob Morellius, Venetiis 1785."

Gerade hundert Jahre vor der in dem vorliegenden Buche gegebenen Interpretation des Originales.

Zu Aristoxenus fügte Morelli noch Parallelstellen aus einer rhythmischen Schrift des Byzantiners Michael Psellus hinzu, die sich gleichfalls auf der Marcianischen Bibliothek befand, unter dem Titel:

Μιχαὴλ τοῦ Ψελλοῦ προλαμβανόμενα είς τὴν φυθμική» ἐπιστήμην.

Dies war ein Auszug aus den rhythmischen Elementen des Aristoxenus, zu einer Zeit angefertigt, wo das Aristoxenische Werk noch vollständiger als heute war. Im Verlause der folgenden Jahre erfuhr G. Hermann, dass zu München eine Handschrift der προλακβανόμενα vorhanden sei und liess sich durch Thiersch eine Abschrift besorgen. Doch hielt er diesen Tractat des Psellus für werthlos und erst 1842 wurde derselbe vollständig nach jener Abschrift Hermanns im Rheinischen Museum\*) durch Julius Caesar veröffentlicht. Er enthält wesentliche Ergänzungen zu dem Fragment des Aristoxenus, namentlich liefert er Bruchstücke aus dem ersten Buche.

August Böckh verstand es, eine Schrift des Aristoxenus, des berühmten Schülers des Aristoteles, in ihrer hohen Bedeutung zus würdigen und ihren Angaben gegenüber seine eigenen bisherigem Ansichten über den griechischen Rhythmus, die er sich von Apell angeeignet hatte, ohne Bedenken aufzugeben. Aus Aristoxenus ging hervor, dass die griechische Musik zwar nicht die ihr von G. Hermann zugeschriebene "Taktlosigkeit" hatte, dass sie vielmehr ebenso wie die moderne Musik auf dem Principe des strengen Taktes mit schweren und leichten Takttheilen basirte, aber Taktformen, wie J. H. Voss und August Apel ihr vindiciren zu müssen geglaubt hatten, hatte sie nach Aristoxenus Darstellung nicht. G. Hermann widersprach zwar den Messungen, welche Böckh auf Grundlage des Aristoxenus statuirte, und behauptete, das erhaltene Bruchstück des Aristoxenischen Werkes sei zu verstümmelt, als dass sich daraus die Rhythmik der Griechen reconstruiren

<sup>\*)</sup> Rhein. Mus. N. F. Bd. I, S. 620 ff.

lasse. Nichts desto weniger arbeitete er mit Interesse daran, die handschriftlichen Fehler des Fragmentes zu emendiren und liess in seinen Elementa doctrinae metricae vom Jahre 1816 die Ueberlieferung des Aristoxenus und der übrigen griechischen Rhythmiker keineswegs unberücksichtigt. Er gestand: "Si ea, quae Aristoxenus, peritissimus simul et diligentissimus scriptor, litteris mandaverat [de rhythmopoeia et melopoeia], alicubi reperirentur, non est dubium, lucem universae rationi poeseos accensum iri clarissimam".

Die hohe Bedeutung, welche von unseren grossen die Metrik bearbeitenden Philologen nicht allein Böckh, sondern auch Böckhs Geguer G. Hermann dem Aristoxenus zuerkannten, war ein Hauptgrund, dass als ich im Anfange der fünfziger Jahre im Vereine mit August Rossbach der antiken Metrik ein specielles Studium zuwandte, ich dasselbe auf Aristoxenus basiren zu müssen für die unumgängliche Pflicht erachtete. Ein Decennium früher war auch Heinrich Feussner zu derselben Ueberzeugung gelangt. Mit entschiedenem Talente für Wortkritik gab er eine Revision des von Morelli herausgegebenen Textes mit einer deutschen Uebersetzung in einem Programme des Hanauer Gymnasiums 1840.\*) hinngefügten sachlichen Erklärungen hielt er es für seine Hauptaufgabe, aus Aristoxenus den Nachweis zu führen, dass in der Musik der Griechen gerade wie in der modernen stets gleiche Takte auf einander gefolgt seien. Davon hat nun aber Aristozenus nichts gesagt. Böckh hat dergleichen in den Aristoxenus nicht hinein interpretiren wollen und auch nicht für nöthig ge-Aristoxenus, sagt Böckh, setzt die Wissenschaft des Rhythmus auseinander, für den Begriff des Rhythmus aber ist die Taktgleichheit ein nothwendiges Moment, zumal wenn der Chor nach dem Rhythmus gesungen und getanzt hat. Feussner, der die Taktgleichheit nun einmal bei Aristoxenus ausgesprochen finden wollte, hat manchen wichtigen Punct der Rhythmik, von welchem Aristoxenus redet, eben deshalb misverstanden. Erst durch die Feussnersche Ausgabe konnte die Aristoxenische Rhythmik, die in dem Morellischen Abdruck nur wenig verbreitet war, einem grösseren Kreise zugänglich werden, und die Arbeiten, welche

<sup>\*)</sup> Aristoxenus' Grundzüge der Rhythmik, ein Bruchstück in berichtigter Urschrift mit deutscher Uebersetzung und Erläuterungen, sowie mit der Vorrede und den Anmerkungen Morellis herausgegeben.

weiterhin auf diesem Gebiete erschienen sind, sind insofern mittelbar durch Feussner hervorgerufen.

Auch die den ersten Theil von "A. Rossbachs und R. Westphals Metrik der griechischen Dramatiker und Lyriker" bildende "griechische Rhythmik, Leipzig B. G. Teubner 1854" war zunächst durch Feussners Schrift hervorgerufen. Sie hatte hauptsächlich den Mangel, dass sie zwischen der Lehre des Aristoxenus und der eklektischen Tradition der Späteren (insonderheit des Aristides) nicht zu sondern verstand, indem sie die erste auch in solchen Puncten aus der letzteren zu interpretiren versuchte, wo diese nur im Wortlaute des Terminus technicus, aber nicht in dessen Bedeutung mit der ersteren übereinkam. Eine nicht unbedeutende Zahl Aristoxenischer Theorien blieb deswegen unverstanden und für die griechische Metrik unbenutzt. Doch enthielt die Arbeit bereits die Herstellung der Aristoxenischen Taktscala. Von schädlichem Einflusse für nachfolgende Bearbeiter war unsere irrige Ansicht über eurhythmische Responsion, insofern diese in einem schablonenmässigen Parallelismus der zu einem rhythmischen Ganzen vereinten Kola bestehen sollte. Weder in der rhythmischen Ueberlieferung der Alten noch auch in der Praxis der modernen Musik kommt auch nur etwas annähernd Analoges vor\*).

Was in der griechischen Rhythmik vom Jahre 1854 Gutes war, bestand lediglich in dem mehrfach erfolgreichen Versuche, das was die Alten Positives über Rhythmik hinterlassen haben, im Zusammenhange wieder herzustellen; ein Versuch, der zu unserer Freude willkommen geheissen wurde, von keinem in anerkennenderer und zugleich belehrenderer Weise als von H. Weil der zu dem Guten, was in dem Buche enthalten war, selber noch das Beste hinzufügte. Weils treffliche Erörterung über die Semeia der rhythmischen Kola war es hauptsächlich, die mich veranlasste meiner Ausgabe der Fragmente der griechischen Rhythmiker (1861) eine Reihe von Erläuterungen hinzuzufügen, mit denen dieselbe ein berichtigendes Supplement zu unserer ersten Bearbeitung der griechischen Rhythmik sein sollte.

Im Jahre 1863 erschien der die Harmonik umfassende Theil unserer Metrik. Das Vorwort desselben benutzte ich um einige

<sup>\*)</sup> Vgl. Rossbach-Westphal, Metrik der Griechen zweite Auflage, Band 2, 1868 Vorwort XVII ff. R. Westphal, allgemeine Theorie der musikal. Rhythmik seit J. S. Bach 1880 § 93. § 113 ff.

<sup>\*\*)</sup> N. Jahrb. für Phil. und Päd. 1855.

mir bis dahin unverständlich gebliebene Puncte der Aristoxenischen Rhythmik zum ersten Male darzulegen. Das war der Unterschied zwischen dem unzusammengesetzten und dem zusammengesetzten Takt des Aristoxenus, ein Unterschied, dessen Interpretation in der griechischen Rhythmik vom Jahre 1854 und in den Fragmenten der Rhythmiker 1861 äusserst mangelhaft geblieben war.

Es bedurfte noch einer geraumen Zeit, bis dass ich erkannte, dass der Ertrag der Aristoxenischen Rhythmik weit über die Grenzen jenes von G. Hermann ihr gestellten Prognostikons hinausgeht: dass nicht bloss die Metra der alten griechischen Künstler. Pindars und der Dramatiker, durch Aristoxenus zu einer unerwarteten Klarheit erschlossen werden, sondern dass auch, wovon Böckh und die später Lebenden noch nicht das mindeste ahnten, dass auch der Rhythmus der musischen Kunst christlichmoderner Welt durch Aristoxenus zum klaren Bewusstsein gebracht wird. Was die Rhythmiker der modernen Musik in der Theorie durch Aristoxenus und die Rhythmik der alten Dichter gewinnen könne, das versuchte ich in den "Elementen unseres musikalischen Rhythmus Jena 1872" zum ersten Male zu zeigen. Kurz vorher hatte Bernhard Brill unter der Befürwortung von Carl Lehrs den Nachweis zu geben versucht, dass die Rhythmik des Aristoxenus noch auf dem Standpuncte der Kindheit sich befinde und dass insonderheit die Aristoxenischen Chronoi protoi nicht von wirklichen primären Masseinheiten des Rhythmus, sondern von kurzen Sylben verstanden werden müssten. Der dreizeitige Takt des Aristoxenus bedeute nicht etwa dasselbe wie unser ł Takt, sondern Aristoxenus verstehe darunter einen dreisylbigen Versfuss, der möglicherweise auch ein & Takt sein könne\*). Meine Elemente des Rhythmus brauchten auf B. Brills Auffassungen nicht polemisch einzugehen, da dies bereits von Wilhelm Brambach in genügender Weise geschehen war\*\*).

Im übrigen gesteht W. Brambach dem Aristoxenus nur eine bedingte Einsicht in die musikalische Rhythmik. Er erklärt sich einverstanden mit Friedrich Ritschl: "Freilich hat auch

<sup>\*)</sup> Aristoxenus' rhythmische und metrische Messungen im Gegensatze gegen neuere Auslegungen, namentlich Westphals, und zur Rechtfertigung der von Lehrs befolgten Messungen. Mit einem Vorworte von K. Lehrs 1870.

<sup>\*\*)</sup> Wilhelm Brambach, rhythmische und metrische Untersuchungen, Leipzig, B. G. Teubner, 1871.

Aristoxenus solchen Mechanismus: wie ich denn überhaupt de (heutzutage schier ketzerische) Bekenntnis nicht zurückhalt dass mir die Theorie des Aristoxenus ganz und gar nicht a unbedingt massgebender Ausdruck des objectiv Wahren gil sondern nur als ein subjectiver Versuch zu dessen Erfassung ein eben so geistreicher und energisch consequenter, wie ebe darum von einseitigen Abstractionen nichts weniger als frei Versuch."

Auch von Seiten der Fachmusiker geschah ein Angriff a die rhythmische Theorie des Aristoxenus. Dr. E. F. Baumgart zugleich classischer Philologe und Taktstab führender praktische Musiker, machte darauf aufmerksam, dass Aristoxenus' Theor der Takttheile, wie sie von H. Weil dargelegt und von mir ado tirt sei, in der musikalischen Praxis auf unüberwindliche Schwieri keiten stosse. "Wenn wir nicht glauben wollen, dass die Grieche aus einer Art theoretischer Steifheit den ganzen Zweck un Nutzen des Taktirens unsicher und illusorisch gemacht haben, können wir ihnen eine solche Handhabung desselben nicht z trauen." Besonders handelte es sich darum, dass nach der Wei schen Interpretation des Aristoxenus einem grossen zusamme gesetzten Takte wie dem sechzehnzeitigen (unserem tetrapodische C-Takte) nur zwei Takttheile, eine achtzeitige Thesis und ein achtzeitige Arsis, zukommen sollen. Auch W. Brambachs m trische und rhythmische Untersuchungen halten an dieser Wei schen Interpretation fest. Erst am Schlusse meines Moskau Aufenthaltes erkannte ich, dass Baumgart mit seinem Vorwur in gutem Rechte sei, erkannte aber auch, dass wie Baumgart der gegen mich gerichteten Streitschrift bereits angedeutet hat! der ganze Misstand nicht durch die Schrift des Aristoxenu sondern durch ein in dieselbe vom Rande eingedrungenes Scholic verursacht sei. Erst in meiner Ausgabe des Aristoxenus\* konnte ich dem Uebelstande abhelfen.

Es bedurfte gerade eines Menschenalters (nach Herodoteisch-Zählung), dass ich mit der Rhythmik des Aristoxenus, der is

<sup>\*)</sup> Dr. E. F. Baumgart, Ueber die Betonung der rhythmischen Reihbei den Griechen, Programm des katholischen St. Matthias-Gymnasiums: Breslau 1867.

<sup>\*\*)</sup> Aristoxenus' von Tarent Melik und Rhythmik des classische Hellenenthums, übersetzt und erläutert durch R. Westphal. Leipzig, Verlevon Ambr. Abel, 1883.

doch kaum auf Wochen untreu wurde und für die ich in den scharfsinnigen Arbeiten Weils und Baumgarts so ausgezeichnete Unterstützung fand, auch nur einigermassen zum erwünschten Ziele kommen konnte. Dies lag daran, dass mir für die Aristorenischen Sätze die nöthigen Parallelen fehlten. Von Anfang an wusste ich zwar, dass die Herbeiziehung der modernen musikalischen Rhythmik für die Aristoxenische unerlässlich sei. Aber es stellte sich immer mehr heraus, dass man an der Hand der landläufigen rhythmischen Anschauung nicht weit kommen konnte. Wäre es denn auch möglich gewesen daran zu denken, dass in der modernen Musiktheorie den übrigen Disciplinen gegenüber gerade die Rhythmik das immer zurückgesetzte Stiefkind sei? Ja, dass eine rationelle wissenschaftliche Rhythmik noch gar nicht existirte, dass für das Jahrhundert Beethovens noch immer dasselbe galt, was J. S. Bachs Zeitgenosse, der Hamburger Theoretiker Matheson, in seinem "Vollkommenen Kapellmeister" von den Musikern der damaligen Zeit sagt: "Die Kraft des Rhythmi ist in der melodischen Setzkunst ungemein gross und verdient allerdings einer besseren Untersuchung, als sie bis jetzt gewürdigt worden. Die Componisten haben in diesem Stücke sowohl ab in vielen anderen nicht weniger wichtigen Dingen der melodischen Wissenschaft mit ihrer ganzen Uebung noch nichts mehr erhalten als einen verwirrten oder undeutlichen Begriff, scientiam confusam, keine Kunstform und so wie der Pöbel rhetorische Redensarten braucht ohne sie als solche zu kennen." Wer einmal ein Instrument gespielt oder im Chor mitgesungen hat, glaubt wissen was Takte, was Rhythmen seien, zumal wenn er die theoretischen Lehrbücher von Marx und Lobe hinzunimmt. Aber dem ist doch nicht so. Was ist der 4 Takt? was der 3 Takt? Wer da antwortet, ein aus 4 Vierteln, ein aus 3 Vierteln bestehender Takt, der hat die Grösse sehr ungenau angegeben. Der 4 Takt bezeichnet ganz abgesehen von dem Tempo einen dreifach verschiedenen Werth, der 3 Takt einen mindestens zweifach verschiedenen Werth. Es kommt darauf an, ob diese Takte einfache oder zusammengesetzte sind. Der zusammengesetzte 4 Takt hat entweder den doppelten oder den vierfachen rhythmischen Grössenwerth wie der einfache; der zusammengesetzte 3 Takt ist seinem rhythmischen Werthe nach das Dreifache des einfachen ? Taktes. Die musikalischen Lehrbücher von Marx und Lobe sagen nichts davon. Aus den Compositionen Beethovens lässt es sich ebenfalls nicht ersehen. Der einzige Componist, welcher über alle Arten einfacher und zusammengesetzter Takte vollständigen Aufschluss giebt, ist Johann Sebastian Bach. Aus den Fugen des Wohlt. Clav. lernt man, was Musikern gewöhnlichen Schlages unbekannt geblieben ist, dass der Umfang eines vollständigen rhythmischen Gliedes von drei oder vier Versfüssen durch einem einzigen Takt ausgedrückt werden kann.

Erst die Bekanntschaft mit Joh. Seb. Bachs Rhythmik - es gab nicht ein einziges theoretisches Buch, welches hier zur Unterstützung dienen konnte - gewährt dem Studium der Aristoxenischen Rhythmik die hinreichende Fülle von Parallelen moderner Musikbeispiele zu den rhythmischen Formen der alten Griechen. In den fünfziger Jahren war es wenig bekannt, dass in den Compositionen des grossen Bach eine grössere Mannigfaltigkeit rhythmischer Formen, als bei Mozart und Beethoves vorhanden ist; dass bei ihm die moderne rhythmische Kunst auf der höchsten Stufe der Vollendung steht, dass bei den Nachfolgenden Bachs rhythmischer Reichthum schon vielfach verringert ist. Ob Bach von diesen seinen rhythmischen Formen, die er seinen Compositionen gab, in der nämlichen Weise festes künstlerisches Bewusstsein hatte, wie von dem Melos seines Schwerlich. Die Gesetze, nach denen er seine Tondichtungen in so vollendeter Meisterschaft rhythmisirte, wird es wohl nur in rein instinctivem Schaffensdrange, ohne sich ihrer als bestimmter Gesetze bewusst geworden zu sein, aus seinem ihm immanenten Schönheitssinne gewonnen haben. Aber es sind die nämlichen Gesetze des Rhythmus — die nämlichen bis in die auffallendsten Einzelheiten -, nach welchen die Dichtercomponisten der Griechen ihre Werke gestalteten, dieselben rhythmischen Gesetze, welche Aristoxenus den musischen Dichtungen der classischen Hellenenzeit mit scharfem Ohre abgelauscht und, ein würdiger Schüler des Aristoteles, in seinen rhythmisches Stoicheia dargestellt hat.

Bei Bachs Nachfolgern war der edle Götterfunken des Rhythmus, wenn auch weniger reich sich entfaltend, doch im Ganzen eben so mächtig wie bei Bach: bei Mozart, Beethoven und allen den Späteren bis auf den heutigen Tag. Aber auch bei ihnen unbewusst. Ebenso haben unsere Componisten wie auch unsere Dichter kein Bewusstsein davon, dass sie das ihnen immanente rhythmische Gefühl in keinen anderen rhythmischen Gliedern

componiren und dichten lässt, als genau in jenen, welche vor mehr als 2000 Jahren der treffliche Tarentiner auf Grund der musischen Kunstwerke des classischen Hellenenthums und deren Ausführung verzeichnet hat. Es ist nicht schimpflich, sich der Gesetze des Rhythmus nicht bewusst zu sein, denn nur Aristoxenus, der Schüler des Aristoteles, hat diese Geheimnisse erkannt, - und in wissenschaftlicher Beobachtungsgabe für Sachen der Kunst steht nun einmal das classische Hellenenthum allen übrigen Völkern der Cultur voran. Aber noch viel weniger ist es schimpflich (es nicht zu thun, das wäre schimpflich), diese klaren rhythmischen Sätze aus dem Berichte des alten Tarentiners sich anzueignen. Die Normen des Rhythmisirens sind von wenigen Specialitäten abgesehen bei den musischen Künstlern des classischen Griechenthumes und der christlich-modernen Welt die nämlichen: theoretisch hat nur das alte Griechenthum in der Person des Aristoxenus sie zu erfassen vermocht, während modernes Releetiren über Rhythmus nicht über schablonenmässige Sätze, der wahren Lebenskraft bar, hinausgekommen ist.

Trotz des unleugbaren Misvergnügens, mit welchem die im Jahre 1880 erschienene "All'gemeine Theorie der musikalischen Rhythmik seit J. S. Bach", welche zum ersten Male die angedeutete Beziehung der modernen Musik zu Aristoxenus eingehend darzulegen wagte, von den meisten Fachmusikern zur Seite gelegt wurde, giebt es jetzt gegenwärtig manchen praktischen Musiker und Musiktheoretiker, welcher dem Aristoxenus nicht mehr widerstrebt. Der Guide musical vom 20. März 1884 sagt: "La théorie du philosophe de Tarente, dont les écrits ont pour l'esthétique musicale l'importance que la poétique d'Aristote a pour toute la littérature européenne".

Im Jahre 1883 fällte gelegentlich meiner neuen AristoxenusAusgabe Herr F. A. Gevaert, früher (bis 1870) Director der grossen
Pariser Oper, gegenwärtig des Königlichen Conservatoriums zu
Brüssel, über denselben Aristoxenus, dessen Rhythmik nach der
Versicherung des Königsberger Prof. Carl Lehrs noch im halbdunkeln Dämmerlicht der Kindheit umher tappte und vielleicht
nicht einmal bis 5 habe zählen können, das Urtheil: "Je suis
convaincu qu'une intelligence complète de la contexture rhythmique des oeuvres de nos grands musiciens classiques n'est pas
possible sans une étude soigneuse de la rhythmique d'Aristoxène:
une théorie moderne du rhythme n'existe pas. Si je ne me

deckt; eine Disciplin, die — wie das jeder Kunstheorie gegenüber der einzige und nur leider so selten erfüllte Ausspruch sein sollte — mit unbefangener, von aprioristischen Vormeinungen freier Empfänglichkeit, lediglich der objectiven künstlerischen Erscheinung abgelauscht ist."

So schreibt Ernst von Stockhausen. Hoffen wir, dass sein Urtheil über die Bedeutung der Aristoxenischen Rhythmik für die Theorie der modernen Musik recht bald auch das der übriges Musiktheoretiker sein werde.

#### § 4.

Verhältnis der rhythmischen Elemente des Aristoxenus st. den übrigen Quellen der antiken Rhythmik.

Einen Blick auf die einst so zahlreiche Litteratur des Aristoxenus in den übrigen Zweigen der Musikwissenschaft können wir uns hier nicht verstatten; wir müssen denselben ebenso wie des Eingehen auf die Lebensverhältnisse des grossen Mannes auf des zweiten die Melik behandelnden Band dieses Werkes versparen.

Von rhythmischen Schriften des Aristoxenus lag schon ver der Herausgabe der στοιχεῖα ονθμικά durch Morelli in dem von Porphyrius zu Ptolemaeus' Harmonik verfassten Commentar ein längeres Fragment aus der Aristoxenischen Schrift neol von nochron roovov vor. Man könnte denken, diese Schrift sei der Partie der rhythmischen Stoicheia, welche von dem Chronos protos handelte, entnommen. Aber gerade was Aristoxenus dort vo Chronos protos schreibt, ist uns wie es scheint unverstümmel erhalten, das Fragment des Porphyrius passt durchaus nicht in diesen Zusammenhang; auch aus einem anderen Buche der Elemente kann die Stelle bei Porphyrius nicht entlehnt sein. Der Ton der Darstellung derselben ist von dem der Stoicheia sehr verschieden; Aristoxenus redet viel subjectiver, bedient sich der zweiten Person, ist breiter, zieht Dichterstellen (Ibycus) herbei: er wendet sich offenbar gegen die Gegner seiner στοχεία ουθμικά, die ihm zum Vorwurf gemacht hatten, es fehle der Rhythmik an einem festen Grundprincipe, und die, wie wir aus den eigenen Worten des Aristoxenus sehen, keine Techniker, sondern Philolosophen waren. Ein eigenes Werk kann diese Abhandlung περί του πρώτου χρόνου allerdings nicht gebildet haben; dazu würde der Stoff nicht ausreichen. Die ganzen Worte des Aristoxenus sind eine Rede, an einen Freund oder Schüler gerichtet, dem jener Vorwurf der Philosophen in den Mund gelegt und alsdann die Nichtigkeit desselben nachgewiesen wird (vgl. die Worte οίμαι μεν ούν φανερον είναι σοι κτλ.). Hieraus ergiebt sich, dass die Abhandlung περί πρώτου χρόνου den συμμικτά συμποτικά des Aristoxenus angehörte (Athenaeus XIV, 638a), die vom Plut. "non posse suaviter vivi" 13, 4 συμπόσιον genannt werden. Diese vermischten Tisch- und Trinkgespräche waren Dialoge zwischen Aristoxenus und seinen Schülern und Freunden, in denen er seinen allgemeinen Standpunct in der Musik, sein Verhältnis zu den jetzigen Kunstrichtungen auseinander setzte, aber auch manche einzelne Puncte besprach, wie uns z. B. Plutarch an dem angeführten Orte ein Capitel περί μεταβολών nennt. Diese συμμιτά συμποτικά sind die Quellen für den zweiten Theil der plutarchischen Schrift περί μουσικής, und was uns hier über antike Rhythmopoeie und Melopoeie mitgetheilt wird, sind, wenn auch vielfich verkürzt und umgestellt, die eigenen Worte des Aristoxenus.

Wer zunächst nach Aristoxenus die Rhythmik behandelte der haben wir keine Kunde. Von den Schriften seiner Schüler and Nachfolger, der κατ' 'Αριστόξενον, ist vielfach die Rede. Es ist sicher, dass ein Aristoxeneer aus der Harmonik des Meisters einen Auszug machte, einer der µovoixol, auf welche sich Dionysius der jüngere bei Porphyr. ad Ptolem. p. 255 beruft, und auch dem älteren Dionysius lagen rhythmische Schriften dieses Ursprungs νοι (περί δεινότητος Δημοσθένους c. 47). Die "φυθμικοί", denen derselbe Dionysius de comp. verb. 17. 20 die Notizen über die kyklischen Füsse entlehnt, sind wohl keine andern als die "Aristoxeneer".

Zu der Zeit Hadrians lebt Dionysius von Halicarnassus, ein Nachkomme des gleichnamigen Rhetors und Archaeologen aus der Zeit Octavians.

Er war, wie Suidas sagt, Sophist, hatte sich aber hauptsächlich mit Musik beschäftigt und führt hiervon den Namen povoixós. Seine schriftstellerische Thätigkeit war sehr umfangreich; er hatte eine μουσική Ιστορία in 36 Büchern geschrieben, in welcher alle Kitharoden, Auleten und Dichter genannt waren, ferner 24 Bücher μουσικής παιδείας η διατριβών, 5 Bücher über die musikalischen Partien in Plato's πολιτεία, und endlich ουθμικά ὑπομνήματα in 24 Büchern, welche Suidas in der Aufzählung der Werke voranstellt. Hiermit ist aber die Zahl seiner Werke trompe, cette idée se trouve exprimée en plusieurs endroits de mon livre; mais vous, vous avez eu l'immense mérite d'en poursuivre l'application logique. Au reste depuis que par la nature de mes fonctions j'ai été amené à tenir journellement le bâton de chef d'orchestre, j'ai pu mettre à profit les connaissances que j'ai acquises dans le commerce du grand théoricien de Tarente, et j'ai tâché d'inculquer les principes élémentaires de la théorie rhythmique à mes professeurs les plus intelligents, voire même de les familiariser peu à peu avec les termes techniques les plus indispensables. Le progrès que j'ai obtenu — par ce moven en grande partie — dans les interprétations des oeuvres classiques — tant instrumentales que vocales — surtout an point de vue du caractère de l'exécution, a frappé tous les artistes: d'abord les exécutants, ensuite les auditeurs. Ce progrès qui a donné une grande notorieté à notre orchestre, dans un rayon assez étendu, est certainement du, comme je le dissis tantôt, à l'influence de l'esprit antique."

Der Beurtheiler meiner Aristoxenus-Ausgabe in den Göttinger gelehrten Anzeigen 1884 Nr. 11 schreibt: "Es ist eine bekannte Thatsache, dass die classische Philologie nicht nur Ergebnisse von abstract-wissenschaftlicher Bedeutung zu Tage fördert, Dinge von bloss linguistischer oder historischer Tragweite, sondern dass sie unter Umständen auch solche Thatsachen und Verhältnisse aus dem antiken Culturleben zu restituiren vermocht hat, welche für die moderne Welt, deren angewandte Wissenschaft, Kunst und selbst Technik einen unmittelbaren praktischen Werth besitzen".

"Entdeckungen dieser Art machen immer einen besonderen, überraschenden Eindruck: gewohnt das Alterthum als einen abgestorbenen und abgeschlossenen Organismus zu betrachten, seine Cultur als etwas überwundenes, verwittertes, besten Falls als den Humus, auf dem eine neue Gedankenwelt wurzelt, wird man plötzlich mit Erstaunen gewahr, wie das vermeintlich Vergangene noch immer in Thätigkeit ist und mit tausend lebendigen Fasern mitten in den jüngeren Boden hineintreibt. Da schrumpft der Raum, der das scheinbar Ferne vom Gegenwärtigen trennt, in eigenartiger Weise zusammen, aber auch ein guter Theil von dem Selbstbewusstsein und von der Eitelkeit, mit denen der Mensch auf die Errungenschaften derjenigen Zeit zu blicken pflegt, der er unmittelbar angehört".

"Gemeiniglich beschränken sich derartige Funde doch auf einzelne, mehr oder weniger isolirte Gegenstände. Was das Studium der alten Quellen für die neuere Praxis schon geleistet haben mag, was immer in dieser Hinsicht noch von demselben erwartet werden durfte, dass es eines schönen Tages in die glückliche Lage kommen könnte, der modernen Welt ein im Laufe der Jahrhunderte "verschüttetes" und dennoch ganzes, wohlerhaltenes, ja völlig intaktes Gebiet der Wissenschaft von Neuem zu enthüllen, gleichsam wie ein geistiges Pompeji, das hat ihm gewiss Niemand zugetraut.

"Ohne jede Metapher oder Uebertreibung lässt sich nun aber doch behaupten, dass die Wiederherstellung der rhythmischen Doctrin des Aristoxenus unserer Zeit solch überraschenden Dienst in Wirklichkeit geleistet hat.

"Die Lehre vom Rhythmus, wenn man unter diesem Ausdruck, nach antiker Doctrin, die nach erkennbaren Gesetzen geordnete Zeit verstehen will, welche ein Werk der musischen Künste durchläuft, ist eine Disciplin, welche die moderne europäischabendländische Kunstepoche trotz eifriger Bemühungen zu entwickeln nicht vermocht hat.

"Fast alle bedeutenderen Musiktheoretiker, namentlich der neuesten mit dem 17. Jahrhunderte beginnenden musikalischen Entwicklungsphase, haben den Grundgesetzen dieser Kategorie nachgespürt. Das Ergebniss aber dieser bis in die jüngste Zeit fortgesetzten Mühen ist eine Theorie von geradezu erschreckender Unwissenschaftlichkeit, ein Lehrgebäude, wenn man so sagen darf, das mit dem eigentlichen Werth der Verhältnisse, die es zu begreifen und methodisch anzuordnen versucht, in fortwährende Widersprüche geräth; ein völlig wirres System, dessen Unhaltbarkeit und Hinfälligkeit von Haus aus in die Augen springen, und übrigens häufig genug von denen erkannt und zugegeben worden sind, die selbst am eifrigsten und redlichsten an der Entwicklung desselben mit gearbeitet haben.

"Dem gegenüber bietet sich in der Rhythmik des Aristoxenus, bez. in der Reconstruction, welche dieselbe durch die Bemühungen Rud. Westphals erfahren hat, ein in seiner Art daraus logisch und consequent entwickeltes, in sich abgeschlossenes Lehrsystem dar, welches sich nicht nur in seinen Principien, sondern bis in die letzten Consequenzen der Anwendung der letzteren hinein mit der Wirklichkeit der Verhältnisse, die es unfasst, vollkommen

noch nicht abgeschlossen. Porphyr. ad Ptol. p. 219 nennt ein Werk des Διονύσιος μουσικός ,,περὶ ὁμοιοτήτων" und theilt aus dessen erstem Buche ein ziemlich umfangreiches Fragment mit. Hier ist die Rede von den Analogieen zwischen rhythmischen und harmonischen Verhältnissen. Dionysius beruft sich auf die Zeugnisse sowohl der dem pythagoreischen Systeme anhängenden κανωνικοί, wie der dem Aristoxenus folgenden μουσικοί: alle diese Männer, sagt er, hätten jene Analogien anerkannt. Was wir in diesem Fragmente Specielles über die Rhythmengeschlechter erfahren, ist zwar nur ein von Dionysius aus Aristoxenus beigebrachtes Citat, aber dennoch für unsere Kenntnis der Rhythmik immerhin von grosser Bedeutung. Was in seinen weitläuftigen rhythmischen Commentaren gestanden hat, ist uns völlig unbekannt.

Der von ihm handelnde Artikel des Suidas lautet: Διονύσιος Αλικαρνασσεὺς γεγονὸς ἐπ' ᾿Αδριανοῦ Καίσαρος, σοφιστης καὶ μουσικὸς κληθεὶς διὰ τὸ πλείστον ἀσκηθηναι τὰ τῆς μουσικῆς ἔγραψε δὲ ὁυθμικῶν ὑπομνημάτων βιβλία κδ΄, μουσικῆς ἱστορίας βιβλία λδ΄ (ἐν δὲ τούτφ αὐλητῶν καὶ κιθαρφόῶν καὶ ποιητῶν παντοίων μέμνηται), μουσικῆς παιδείας ἢ διατριβῶν βιβλία κβ΄, τίνα μουσικῶς εἰρηται ἐν τῆ ΙΙλάτωνος πολιτεία βιβλία ἐ.

Der nächste Zeitgenosse des jüngeren Dionysius von Halikarnass, sei es etwas später, ist Aristeides Quintilianus. Der früheste Herausgeber des Aristeides, Marcus Meibom, glaubte denselben erst in die Zeit nach Ptolemaeus setzen zu müssen, weil dieser von ihm niemals erwähnt werde. Der folgende Heraugeber Julius Caesar wies dem Aristeides das dritte nachchristliche Jahrhundert an. Ich habe in der Musik des griechischen Alterthumes 1883 S. 250 den Nachweis geführt, dass Ptolomaeus, wenn auch nicht den Aristeides selber, so doch sicherlich die Quellen, woraus Aristeides geschöpft, gekannt hat. "Die Neueren, sagt Aristeides, haben den Transpositionsscalen des Aristoxence noch die hyperaeolische und hyperlydische Scala hinzugefügt. Diese Annahme der Neueren wird vom Ptolemaeus als eine verkehrte bestritten, sie muss also in der Epoche des Kaisers Marcus Aurelius, wo Ptolemaeus seine Harmonik schrieb, bereits aufgestellt gewesen sein"\*).

Der Name Κοϊντιλιανὸς kommt nicht anders als nur im Genitiv Κουϊντιλιανοῦ vor. Daraus hat Bücheler den Schluss

<sup>\*)</sup> Ptolem. Harm. 2, 8.

gezogen, der Name sei nicht 'Αριστείδης Κουϊντιλιανός, sondern Άριστείδης Κουϊντιλιανοῦ, Αριστείδης der Sohn Quintilians, das ist des berühmten Rhetors Fabius Quintilianus" Rhein. Mus. N. F. XIV, S. 451. Gegen Büchelers Annahme, Aristeides sei Quintilians Sohn, wird von Julius Caesar S. 3 eingewandt: "Es möchte doch wohl nicht schwer sein, dagegen einiges nicht Unerhebliches zu sagen, selbst wenn wir nicht zufällig aus dem Procemium des sechsten Buches der Inst. or. von der gänzlichen Verwaisung des Verfassers nach dem Tode seiner Frau und zweier Knaben wüssten."

So. hat denn Albert Jahn, der neueste Herausgeber des Aristeides Quintilian\*) den Satz aufgestellt, dass Aristeides Quintilians Freigelassener ist - freigelassen unter dem Kaiser Domitian (81-96). Nach dieser Zeit also wird der Freigelassene des Favius Quintilianus sein Werk geschrieben haben , Αριστείδου τοῦ Κοϊντιλιανοῦ περί μουσικῆς βιβλία τρία." Albert Jahn weist mach, dass diese Schrift nach Form und Inhalt weit eher in das 1. oder 2. als in das 3. Jahrhundert der Kaiserzeit gehört. Zwischen dem Rhetor Fabius Quintilianus und seinem Freigelassenen Aristeides würde sich insofern ein gewisser Zusammenhang zeigen, als auch Quintilian gern auf rhythmische Verhältnisse eingeht und sich beide in manchen Einzelheiten berühren.

Von den drei Büchern\*\*) des Aristeides giebt das erste eine gedrängte Uebersicht der Harmonik, Rhythmik und Metrik;

das zweite handelt von dem Einflusse der Musik auf die Seele;

<sup>\*)</sup> Aristidis Quintiliani de musica libri III. Cum brevi annotatione de diagrammatis proprie sic dictis, figuris, scholiis cet. codicum MSS. 1882. Vgl. darüber Phil. Wochenschrift. 1882 No. 44 (K. v. Jan), Götting. Gelehrte Anzeig. 1882 No. 47 (Sauppe) und Phil. Rundschau 1883 No. 16 (F. Vogt), J. Caesar de Aristidis . . . aetate. Marburg 1882. Ind. lect. hibern. (rec. Phil. Rundschau 1883 No. 38 v. Jan), J. Caesar additamentum disputationis de Aristid. Quint. Marburg 1884. Index lect. aestiv. R. Westphal, Musik des griech. Alterth. 1883. S. 250.

<sup>\*\*)</sup> Porphyr. ad Ptolem. harm. p. 192: Τὴν μουσικὴν σύμπασαν διαιρείν είώθασιν είς τε την άρμονικην καλουμένην πραγματείαν είς τε την φυθμικην παὶ τὴν μετοικήν είς τε τὴν ὀργανικήν καὶ τὴν ίδίως κατ' έξοχὴν ποιητικήν καλουμένην και την ταύτης υποκριτικήν. Ebenso der Anonym. περί μουσικής § 13, p. 27 Bellermann: "Εστι δὲ τῆς μουσικής εἴδη έξ' άρμονικόν, όυθμικόν, μετοικόν, όργανικόν, ποιητικόν, υποκριτικόν. cf. § 30, p. 46. Auch hier ist ποιητικον mit ωδικον identisch, nicht wie Bellermann meint mit der molnois des Aristides. Vgl. Alyp. p. 1. Bacchius p. 1-22 Harmonik, p. 22-25 Metrik und Rhythmik. Isidor 3, 2, halb Tradition, halb Unverstand.

das dritte bespricht in seiner ersten Hälfte die Zurückführung der Töne auf Zahlenverhältnisse und weist dann weiterhin die Bedeutung dieser harmonischen Zahlen im Kosmos nach, wie dies vielfach die sich an die Pythagoraeer anschliessenden Musiker, vor allen Claudius Ptolemaeus und Nicomachus, gethan haben.

Das ganze System, welches Aristeides seiner Darstellung zu Grunde legen will, lässt sich folgendermassen schematisiren:

٠.........

----

| σεωρητικον                    |                                       | παιοευτικον                        |                                                        |
|-------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| φυσικὸν:                      | τεχνικόν:                             | χοηστικόν:                         | έξαγγελτικόν:                                          |
| ἀριθμητικὸν<br>περὶ τῶν ὄντων | άφμονικὸν<br>  φυθμικὸν<br>  μετφικὸν | μελοποιία<br>φυθμοποιία<br>ποίησις | όργανι <b>κόν</b><br>ຜູ້δικόν<br>ύπο <b>κριτικόν</b> . |

Wie in der Aristotelischen Philosophie wird hier ein theoretischer und practischer Theil (θεωρητικόν und πρακτικόν oder παιδευτικόν) unterschieden. Der theoretische Theil enthielt die Grundbestimmungen der musischen Kunst, so weit sie sich auf streng wissenschaftliche, zurückführen liessen; er bildete das sogenannte τεχνικόν und zerfiel in die Harmonik, Rhythmik und Metrik, die drei Fundamentaldisciplinen der musischen Kunst. Dem τεχνικόν ging das φυσικόν voraus, eingetheilt in das ἀριθμητικόν und περί τῶν ὅντων, mathematische und physikalische Erörterungen über das Wesen des Tones und die akustischen Verhältnisse, wie sie schon in der pythagoreischen Schule einen nothwendigen Bestandtheil der τέχνη μουσική bildeten.

An den theoretischen Theil schloss sich der practische. In ihm wurde wieder ein χρηστικον und έξαγγελτικον unterschieden. Das χρηστικον enthielt die unmittelbare Anwendung der im τεχνικον gegebenen Grundsätze: die Melopoeie, Rhythmopoeie und Poiesis als die χρησις der Harmonik, Rhythmik und Metrik. Daher wurden die drei Theile des χρηστικον auch als letzter Abschnitt in das τεχνικον aufgenommen, wie dies in den meisten uns erhaltenen Werken der Fall ist. Das έξαγγελτικον enthielt das, was sich auf die practische Ausführung der musischen Kunst bezog: das δργανικον die Lehre von der Aulodik und Kitharodik, das φδικον, auch ίδίως κατ' έξοχην ποιητική genannt, die Lehre von dem Gesange und der Recitation, und endlich das υποκριτικον die Lehre von der Orchestik und Mimik.

Aristides ist, wie sich aus seinem Werke ergiebt, mehr

Rhetor als Techniker von Fach, seine Darstellung der drei musischen Disciplinen ist zwar übersichtlich und reichhaltig, aber meist ganz unselbstständig.

Die Hauptquelle für ihn ist Aristoxenus, dessen Eintheilung der Rhythmik zu Grunde gelegt wird. Aber Aristides schöpft hier nicht aus Aristoxenus selber, sondern, wie uns die Vergleichung mit Psellus und dem rhythmischen Fragment des Codex Parisinus zeigt, aus einem Excerpte der aristoxenischen otolysia. Dies ist aber nicht die einzige Quelle, auch noch andere Rhythmiker werden herbeigezogen; Aristides selber unterscheidet zwei Gruppen seiner Quellen; einmal diejenigen Rhythmiker, welche die Rhythmik mit der Metrik verbinden, und die, welche sie abtrennen, p. 40: οί μεν συμπλέκοντες τῆ μετοικῆ δεωρία την περί φυθμών und of δε χωρίζοντες. Zu den letzteren gehört Aristoxenus, das zeigt der Vergleich der auf jene Stelle des Aristides folgenden Worte mit dem Schluss des vaticanischen Fragmentes der aristoxenischen στοιχεῖα. Aber die Unselbstständigkeit des Aristides gereicht uns nicht zum Nachtheil; wir missen vielmehr sagen, je unselbstständiger, desto besser für uns, dean, was wir bei Aristides finden, sind eben nur Excerpte aus den rhythmischen Schriften der besseren Zeit. Die Unklarheit und Ungenauigkeit des Aristides ist zwar oft sehr störend, aber in den meisten Fällen stehen uns die Parallelstellen aus den στοιχεία des Aristoxenus und Anderen zu Gebote, und wir können hieraus das Richtige ermitteln. Von besonderem Werthe sind für uns die im zweiten Buch gegebenen Notizen über das  $\eta \partial \sigma_{S}$ der einzelnen Rhythmen. Wie wir aus Plutarch περί μουσικής wissen, hat auch Aristoxenus in seinen συμμικτά συμποτικά von dem Ethos der Rhythmen gehandelt, aber nicht sowohl dies Werk des Aristoxenus, als vielmehr ein Werk wie das des Dionysius μουσικής παιδείας ή διατριβών βιβλία κβ' scheint hier für die Compilation des Aristides den Stoff gegeben zu haben. Eben daher scheint auch der übrige Theil des zweiten Buches entlehnt zu sein, worauf die platonisirende und pythagoreisirende Richtung des Dionysius, deren Anhänger auch Aristides ist, hinweist.

Dabei kommt die Uebersetzung sehr zu statten, welche Martianus Capella im neunten Buche seiner Encyklopädie der Künste, der nuptiae philologiae et Mercurii, von dem ersten Buche des Aristides gegeben hat. Martianus übersetzt zwar die sich auf die Rhytlimik beziehenden Partien in einer Weise, dass wir

deutlich sehen, er hat den Sinn des Originales in den wenigstent Fällen verstanden, aber die Handschrift, wonach er übersetzt, war in einigen Stellen vollständiger, als die beiden Oxforder, und daher lässt sich der griechische Text aus seiner Uebersetzung berichtigen. Doch darf keineswegs alles, was Martianus mehr hat als die Handschriften des Aristides, dem Aristides vindicitt werden; so besonders nicht die Partie p. 194 Meib., welche vielleicht aus einem scholion zu Aristides hervorgegangen ist.

Vielfach berührt sich mit der Rhythmik des Aristides das rhythmische Fragment eines Codex Par. 3027 fol. 31 ff. zuerst bekannt gemacht durch Vincent in den Notices et Extraits des Manuscrits publiés par l'institut royal de France, tome 16, 1847. In diesem Fragmente stimmt Manches mit Aristoxenus selber. Manches mit Psellus überein, Anderes aber weicht in der Fassung von Psellus ab und schliesst sich an Aristides an (§ 11 - Aristides p. 35 Meib.), aber so, dass sich auch hier die dem Aristides fremden Ausdrücke des Psellus wiederfinden. Hieraus geht hervor, dass weder die προλαμβανόμενα des Psellus, noch das l'ariser Fragment unmittelbar aus den στοιχεία des Aristoxenus geflossen sind, sondern vielmehr aus einem schon frühzeitig ans Aristoxenus gemachten Auszuge, demselben, welcher für Aristides Quintilian eine Quelle seiner φυθμική θεωφία war. So ist denn die Hoffnung nicht aufzugeben, dass die Fragmente des Aristoxenus auch weiterhin noch durch Entdeckungen in Bibliotheken vergrössert werden können.

Aus der dem Aristides für die Rhythmik zu Grunde liegenden Schrift ist das Werk geschöpft, welches der Araber Al Farabi benutzte, als dieser seinen Landsleuten nicht bloss die Philosophie des Aristoteles, sondern auch die musikalische Theorie der Griechen durch Bearbeitung und Uebersetzung griechischer Musiker zugänglich zu machen suchte. Was wir bis jetzt von seinem Musikwerke wissen, sind die Auszüge daraus, welche Kosegarten in der Einleitung seiner Ausgabe des Ali Ispahensis mitgetheilt hat. In der Rhythmik hat er augenscheinlich eine mit Aristides' erster Quelle durchaus verwandte Schrift, und Manches war in dieser Schrift besser, als wir es bei Aristides haben. Besonders interessant ist es, das was Aristides über den γρόνος πρώτος und die χρόνοι σύνθετοι sagt, mit dem Berichte Al Farabîs zu vergleichen. Man hat sich vielfach darüber gestritten. was sich Aristides unter dem doppelten, dreifachen, vierfachen

τύτθετος gedacht hat, ob χρόνοι schlechthin im Sinne des Aristozenus, oder gedehnte Längen. Der Araber übersetzt hier ein sonst mit Aristides Hand in Hand gehendes Original, in welchem jene σύνθετοι ausserordentlich klar und eingehend als Zeiten beschrieben werden, welche mit dem δίσημος, τρίσημος, τετράσημος des Anonymus identisch sind. Dann sollte man aber auch den bei Aristides fehlenden πεντάσημος erwarten? Nun, der Araber fügt auch in der That der vierzeitigen Zeitdauer die fünfzeitige hinzu.

Von den übrigen Musikern enthält die είσαγωγή τέχνης μουσικής des Bakcheios am Ende einen kleinen Abschnitt über Rhythmen und Metren. Dies Buch in Frage und Antwort ist ein kleiner Katechismus für die ersten Anfänger. Die Rhythmik ist nur ganz beiläufig behandelt, und was hier gesagt wird, ist meist anderweitig bekannt.

Um so grösseren Werth hat der kleine rhythmische Abschnitt in dem von Bellermann herausgegebenen Anonymus περί μουσικής. Dieser sogenannte Anonymus ist ein Conglomerat von mehreren unter sich unabhängigen Abhandlungen über die Musik, die zum Theil durch einen späteren Abschreiber unter einander geworfen sind. § 12-28 ist eine kurze Uebersicht der musischen Künste, wie wir sie bei Aristides finden, mit einem näheren Eingehen auf die Theile der Harmonik. Der Anfang dieser Partie ist § 29-32 in etwas anderer Fassung wiederholt. Es folgt von § 33 an ein Auszug aus dem ersten Buche der Aristoxenischen Harmonik bis § 50, die Fortsetzung hiervon bis § 66 scheint aus einem weiteren Buche des Aristoxenus entlehnt zu sein. Dann folgt ein Abschnitt practischer Natur, eine Unterweisung des Schülers im Spiel (wir würden sagen eine Flötenschule). Durch den Fehler des Abschreibers ist ein zu dieser Partie gehörender Theil an den Anfang des Ganzen gerückt worden § 1-11, wobei mehrere Paragraphen des Endes am Anfange wörtlich wiederholt sind. In diesem Theile ist auch vom Rhythmus die Rede: dem Schüler werden die Pausen und die rhythmischen Zeichen gelehrt, welche die verschiedene Dauer der Töne ausdrücken, und dann kommen zur Uebung einige \*φούματα mit den rhythmischen Zeichen versehen und mit Ueberschriften, in welchen der Takt angegeben ist. Hier sind nun freilich die Handschriften, ganz abgesehen von der in der Aufeinanderfolge der Paragraphen eingetretenen Verwirrung, in sehr üblem Zustande, und Manches lässt sich trotz der von Bellermann unternommenen sorgfältigen Vergleichung von sieben Handschriften nicht wiederherstellen. Aber auch so bleibt dieser Abschnitt für uns von der grössten Wichtigkeit, indem er Aufschlüsse giebt, die wir bei dem grossen Verluste in der rhythmischen Litteratur der Alten sonst nirgends erhalten.

## § 5.

# Das Aristoxenische System der Künste.

Aristoteles setzt das Wesen der Künste ohne Unterschied in die "Nachahmung" (μίμησις). Wie dies verstanden werden muss, versucht meine Musik des griechischen Alterthumes S. 12 zu erläutern. Sein Schüler Aristoxenus geht für den Begriff der Künste von den verschiedenartigen Kunstwerken aus. Die letzteren sind, wie er sagt, entweder κινούμενα oder ἀκίνητα. Entweder kommen sie in einer Bewegung zur Erscheinung und bedürfen dann, um dem allgemeinen Kunstgenusse zugänglich sa werden, nicht bloss des schaffenden Künstlers (Dichters, Componisten), sondern auch eines darstellenden Künstlers (Declamator oder Schauspielers, Sängers und Instrumental-Virtuosen). Oder das Kunstwerk ist ein απίνητον, kommt nicht im Nacheinander der Zeitmomente, sondern in der Ruhe des Raumes als festes stoffliches Gebilde zur Erscheinung und bedarf dann, um dem allgemeinen Kunstgenusse vermittelt zu werden, nur des schaffenden Künstlers, welcher es als Denkmal der Plastik, der Malerei oder der Architectur fertig und vollendet aus seinen Händen entlüsst. Aristoxenus hat für die Plastik, Malerei, Architectur den Terminus ,,τέχναι ἀποτελεστικαί" d. i. Künste des Fertigen, für die Poesie, Musik, Orchestik den Terminus ,,τέχναι πρακτικαί. d. i. Künste der Handlung aufgebracht. Ich vermuthe, dass Aristoxenus diese seine Classification der Künste in dem uns verlorenen ersten Buche der Rhythmik dargestellt hatte. Nur gelegentlich kommt im weiteren Fortgange derselben eine Beziehung darauf vor. Wir würden nichts von dieser höchst scharfsinnigen Eintheilung der Künste durch Aristoxenus erfahren haben, wenn nicht der Titel der τέγνη γραμματική des Dionysius Thrax den Commentatoren\*) Veranlassung gegeben hätte für das Wort

<sup>\*)</sup> Anecd. Gracc. ed. Bekk. p. 670; p. 652-654; p. 655; p. 652.

"refpry" die Erklärungen beizubringen, welche sich bei den Philosophen aus der Schule des Aristoteles vorfanden. Schwerlich ist aber Aristoxenus selber von den grammatischen Commentatoren benutzt worden; eher haben ihnen Peripatetiker aus der nacharistoxenischen Zeit vorgelegen, welche den Aristoxenus benutzt hatten. Unter ihnen Lucius aus Tarrha, der Commentator der Aristotelischen Kategorien\*).

Es ist ein oftmals ausgesprochener Satz, dass die Leistungen der Griechen in der Theorie der Kunst weit hinter den von ihnen geschaffenen Kunstwerken zurückstehen. Und doch haben die Griechen die Grundlage zu einem wissenschaftlichen Systeme der Kunsttheorie gegeben, welches den meisten neueren Versuchen, die Künste zu classificiren, unbedingt vorzuziehen ist.

Wie sonst bei den Griechen, so ist auch hier das Wort Kunst im weitesten Sinne gefasst: es bezeichnet nicht bloss die Kunst des Schönen, sondern es wird einerseits auch die Wissenschaft, andererseits auch jede handwerksmässige Kunstfertigkeit darunter begriffen. Scheiden wir diese "Künste im weiteren und vulgären Sinne" ab, so bleibt eine doppelte Trias der schönen Künste zurick. Die eine Trias umfasst die apotelestischen Künste: Architektur, Plastik, Malerei, die wir als die bildenden Künste bezeichnen; die andere Trias umfasst die practischen oder musischen Künste: Musik, Orchestik und Poesie. Die Namen spotelestisch und practisch beziehen sich zunächst auf die Art und Weise, wie das Kunstwerk dem Kunstgenusse des Zuschauers vermittelt wird. Ein musikalisches und poetisches Kunstwerk ist zwar an und für sich durch den schöpferischen Act des Componisten oder Dichters vollendet, aber es bedarf noch einer besonderen Thätigkeit des Sängers, des Schauspielers, des Rhapsoden u. s. w., mit einem Worte, des darstellenden Virtuosen, durch welche es dem Zuschauer oder Zuhörer vorgeführt wird, und eben deshalb heisst es πρακτικόν, d. h. ein durch eine Handlung oder Thätigkeit dargestelltes\*\*). Ebenso verhält es sich mit der

<sup>\*)</sup> Schol. in Aristot. categ. p. 59 Brandis u. s. Ausserdem ist Lucius oder Lucillus von Tarrha als Commentator der Argonautica und als Paroimiograph bekannt; cf. Paroemiogr. gr. ed. Leutsch vol. I. praefat. Die Beschäftigung mit den Sprichwörtern bringt den Lucius ebenfalls in den Kreis der Aristoteliker.

<sup>\*\*)</sup> Schol. Dion. Thr. p. 653: πᾶσαι γὰς αί πρακτικαὶ τέχναι κριτήν

Orchestik. Dagegen ist ein Kunstwerk der Architektur, Plas und Malerei schon durch den blossen schöpferischen I des bildenden Künstlers dem Zuschauer fertig und vlendet gegenübergestellt, und eben deshalb heisst es å: τελεστικόν\*). Dies sind in der That Kategorien und Det tionen, wie sie des grössten griechischen Philosophen würdig s

Der Unterschied der beiden Kunsttriaden ist aber nicht b in der äusseren Darstellung, sondern im innersten Wesen Künste selbst begründet. Durch die Thätigkeit des individue künstlerischen Geistes findet die dem Menschen immanente ev Schönheitsidee im endlichen Stoffe, dem sie ihre Gesetze und stimmungen einprägt, ihre Verkörperung und realisirt sich h durch im Endlichen zum Kunstwerke. Die Platonische Ide lehre, so feindlich sie auch der Kunst gegenübertritt, ent dennoch alle jene Momente, die den Ausgangspunkt der Ki bilden, in sich, und namentlich lässt sich die im Timäus gebene Darstellung unmittelbar auf die Kunst übertragen. ewig Seiende Platos, welches stets ist, aber niemals wird niemals vergeht, ist im Gebiete der Kunst die Idee des soluten Schönen, die nur durch den Logos, nicht durch Aisthesis zu fassen d. h. als ein absolut Gegebenes nicht standesmässig zu definiren ist; sie existirt nicht bloss im Ge des Demiurgen, sondern auch in seinem Abbilde, im menschlic Geiste. Ihr gegenüber steht ein zweites Moment, das Eki geion Platos, der bildungsfähige Stoff: todt und leblos an a aber fähig, die Bestimmungen der Schönheitsidee in sich au nehmen und sich hierdurch zum endlichen Abbilde des absolu

έχουσι τὸν τῆς πράξεως καὶ ἐνεργείας μόνον καιρόν. καὶ γὰρ τῷ καιρ, ό καὶ γίνονται ἐν αὐτῷ καὶ εἰσίν. ib, p. 655: πρακτικαί εἰσιν ὅσαι με τοῦ γίνεσθαι ὁρῶνται ῶσκερ ἡ αὐλητικὴ καὶ ἡ ὀρχηστική. αὐται γὰρ ὅσον χρόνον πράττονται ἐπὶ τοσοῦτον καὶ ὁρῶνται. μετὰ γὰρ τὴν προῦχ ὑπάρχουσιν. ib. p. 670: πρακτικαὶ δὲ ᾶς τινας μετὰ τὴν πρᾶξιν ὁρῶμεν ὑφισταμένας ὡς ἐπὶ κιθαριστικῆς καὶ ὀρχηστικῆς: μετὰ γὰρ τὸ πα σθαι τὸν κιθαρφόὸν καὶ τὸν ὀρχηστὴν τοῦ ὀρχείσθαι καὶ κιθαρίζειν οι πρᾶξις ὑπολείπεται.

<sup>\*)</sup> Ib. p. 670: Αποτελεστικάς δε λέγουσι» ων τινών τὰ ἀποτελέσ, μετὰ τὴν πράξι» ὁρώνται ως επὶ ἀνδριαντοποιίας και οἰκοδομικῆς. γὰρ τὸ ἀποτελέσαι τὸν ἀνδριαντοποιὸν τὸν ἀνδριάντα και τὸν οἰκοδόμο κτίσμα μένει ὁ ἀνδριὰς και τὸ κτίσμα. ib. p. 652: αί δε τοιαῦται κι ἔχουσι τὸν χρόνον εφ' ὅσον γὰρ ὰν ὁ χρόνος διατηρῆ αὐτάς, επὶ τοσο μένουσι.

Schönen zu gestalten. So kommt das Dritte zur Erscheinung, das Kunstwerk: es ist nicht das Schöne in wahrhafter, unveränderlicher Existenz, sondern die Darstellung oder Verkörperung der ewigen Schönheitsidee im endlichen Sein, die der sinnlichen Wahrnehmung (δόξα) gegenübertritt.

Diese Darstellung des Schönen im Ekmageion (wir vermeiden das Wort Stoff oder Materie) ist eine zweifache. 1) Das Schöne wird dargestellt in seiner Ruhe, es wird im blossen räumlichen Nebeneinander zur Erscheinung gebracht: nicht in seiner zeitlichen Entwicklung, sondern auf ein einziges Moment seines Daseins fixirt. Dies geschieht in den bildenden oder apotelestischen Künsten, der Architektur, Plastik und Malerei, wo der Begriff des Ruhenden das Wesen des Kunstwerks ausmacht, - die Bewegung kann hier immer nur durch die Darstellung eines einzigen Bewegungsmomentes angedeutet werden. 2) Das Schöne wird dargestellt in seiner Bewegung, im zeitlichen Nacheinander der einzelnen Schönheitsmomente. Dies geschieht in den musischen Kinsten, der Musik, Orchestik und Poesie, wo das das Schöne derstellende Ekmageion nothwendig ein bewegtes ist. Wir haben hiernach die bildenden oder apotelestischen Künste als die Künste der Ruhe und des Raumes, die musischen oder practischen Künste als die Künste der Bewegung und der Zeit zu definiren.

Es liegt am Tage, wie innig dieser Begriff der beiden Kunsttriaden mit jenen von den Alten gegebenen Definitionen zusammenhängt. Bei einem Werke der bildenden Kunst genügt, weil es bloss auf räumliche Existenz angewiesen ist, der einzige Schöpfungsact des Künstlers, um es in seinem vollen Dasein als das Schöne in seiner Ruhe darzustellen; bei einem Werke der musischen Kunst dagegen bedarf es ausser dem schaffenden Künstler noch einer besonderen Thätigkeit des darstellenden Künstlers, weil das Schöne in seiner Bewegung dargestellt werden soll.

Warum aber stellt sich sowohl die Kunst der Ruhe und des Raumes wie auch die Kunst der Bewegung als eine Trias dar? Der Grund hierfür liegt in dem verschiedenen Standpuncte, welchen der subjective Geist des Künstlers bei der Erschaffung des Kunstwerkes einnehmen kann. Er stellt nämlich entweder 1) das Schöne lediglich nach der ihm selber immanenten Schönheitsidee dar, oder 2) nach den ihm in der Objectivität gegebenen Vorbildern des Schönen, oder es wirken 3) beide Factoren, die Subjectivität und die Objectivität bei der Hervorbringung des Kunst-

werkes gemeinsam mit einander. Hiernach ist sowohl die bildende wie die musische Kunst entweder 1) eine subjective: Architektur und Musik, oder 2) eine objective: Plastik und Orchestik, oder 3) eine subjectiv-objective: Malerei und Poesie. Diese drei Kategorien sind auch in den bisherigen Systemen der Aesthetik üblich, aber von dem hier eingehaltenen Standpuncte aus, der sich zunächst an die Alten anschliesst, sind sie in einer ganz anderen Weise als bisher zu fassen:

| Τέχναι                                    | αποτελεστικαί (bildende)          |           | πρακτικαί, μουσικαί          |           |
|-------------------------------------------|-----------------------------------|-----------|------------------------------|-----------|
| Künste                                    | der Ruhe und des Raumes           |           | der Bewegung und der Zeik    |           |
| Objective Subjective Subjective objective | Plastik<br>Architektur<br>Malerei | Symmetrie | Orchestik<br>Musik<br>Poesie | Rhythmus. |

Die Plastik und Orchestik haben ihr Schönheitsideal in der Objectivität, indem sie die in der Realität zerstreuten und vereinzelten Momente des Schönen zu einer Einheit zusammenfassen und hierdurch das in der Aussenwelt Vorhandene idealisiren. Der Gegenstand beider Künste ist vorwiegend der menschliche Körper als das vollendetste und schönste Gebilde der Schöpfung: die Plastik stellt die ideale Schönheit des Körpers in seiner Ruhe dar, die Orchestik idealisirt am menschlichen Körper selber die Bewegung desselben zum Kunstwerke.

Anders die Architektur und Musik. Hier wird nicht etwas objectiv Vorhandenes idealisirt, sondern der Künstler producirt das Kunstwerk aus der ihm immanenten Schönheitsides. ohne dass ihm von Aussen her ein Vorbild vorschwebt. Ekmageion ist ein objectiv Gegebenes, in der Architektur die feste Materie, in der Musik der Ton, aber das architektonische Kunstwerk ist keine Nachahmung von schönen Gebilden der Natur. und ebensowenig ist das musikalische Kunstwerk jemals aus Nachahmung des Vogelgesanges und dergleichen hervorgegangen: in beiden Künsten giebt der menschliche Geist der vorhandenen stofflichen Masse und den Tönen eine freie, lediglich aus seiner Subjectivität fliessende Form und Ordnung, und gerade diese Form ist es, welche das Wesen des Kunstwerkes ausmacht. ist eine grosse Verkennung, wenn moderne Aesthetiker die Architektur als die objective Kunst hinstellen, und wenn z. B. Hegel

eradezu ausspricht, dass die Formen der Architektur die Gebilde er äusseren Natur seien. — Unter sich stehen Architektur und lusik in demselben Verhältnisse wie Plastik und Orchestik: die rchitektur stellt die subjective Idee des Schönen in der Ruhe ad somit im festen materiellen Stoffe dar, die Musik dagegen i der Bewegung, im Nacheinander der Töne, die selber nichts aderes als Bewegung sind, mögen sie von der menschlichen timme oder von der menschlichen Hand hervorgebracht werden. Die subjective Idee der Ordnung und Harmonie, welche von der rchitektur auf ein einziges Moment zum ruhig abgeschlossenen unstwerke concentrirt und fixirt ist, wird von der Musik als ewegung entfaltet. Hegel nennt die Architektur eine gefrorene lusik: besser hätte er die Musik als die freie Bewegung archiektonischer Formen bezeichnet.

Die Malerei und Poesie endlich stehen zwischen den geannten Künsten in der Mitte. Die Malerei ist subjectiver und merlicher als die Plastik, dagegen objectiver als die Architektur. Dieselbe Stellung wie die Malerei nimmt die Poesie zwischen bren beiden musischen Schwester-Künsten ein: die objectiven hatsachen der Realität und das freie Schaffen der Subjectivität ind die zwei Factoren, aus denen das poetische Kunstwerk hervoreht. — Doch mögen diese Andeutungen genügen, um das von ist nach den Alten aufgestellte System der Künste zu rechtztigen; wir wiederholen: aus dem Momente der Ruhe und der lewegung als der nothwendigen Form, in welcher das Schöne ir Erscheinung kommt, ergiebt sich eine Dyas von Künsten, die ildende und die musische, und je nach dem Verhältnisse der ünstlerischen Subjectivität zur Objectivität zerlegt sich sowohl ie bildende wie die musische Kunst in eine Trias.

Nur auf einen nicht unwichtigen Punct möge hier noch aufierksam gemacht werden, auf das Verhältnis, in welchem die
ngegebene begriffliche Entwicklung der Künste zu ihrer histoschen Entwicklung steht. Der Geist des Griechenthums ist ein
prwiegend objectiver, der moderne Geist ein vorwiegend subctiver; es werden daher die Künste, die wir als die objectiven
finste bezeichnet haben, vorwiegend dem Griechenthume und
benso die subjectiven vorwiegend der modernen Welt angehören
nässen. Und so ist es in der That. Von den beiden objectiven
länsten, der Plastik und Orchestik, findet die letztere in den
odernen Kunsttheorien kaum noch eine Stelle, weil sie fast

aufgehört hat eine Kunst zu sein, während ihr im griechischen Alterthum dieselbe Bedeutung wie der Plastik zukam. moderne Plastik giebt es zwar, aber sie ist nicht eine unmittelbare und freie Schöpfung des modernen Geistes, sondern halt sich überall in einer sehr entschiedenen Weise an die antiken Vorbilder an - sie ist eine Reproduction des Antiken, soviel hierbei auch immerhin dem modernen Geiste Rechnung getragen werden mag, und die Freude der Kunstkenner über eine aus dem Schutte der griechischen Erde wieder hervorgezogene antike Statue ist grösser als ihre Freude über ein eben vollendetes modernes Bildwerk. - Anders ist es mit den beiden subjectiven Künsten, der Architektur und Musik. Die christliche Musik schliesst sich historisch zwar an die griechische an, aber sie hat sich schon seit einem Jahrtausend von den Normen der griechischen Musik frei gemacht und ist aus dem individuellen christlich-modernen Geiste heraus zu einer Höhe emporgestiegen. von der das antike Kunstbewusstsein keine Ahnung haben konnte. Und haben in der modernen Architektur auch die Gesetze des Antiken noch immer eine ausserordentlich hohe Bedeutung behalten, so werden doch nur Wenige leugnen, dass sich ein vollendeter christlicher Bau zu einer ungleich höheren Stufe der Kunstvollendung als der griechische Tempel erhebt. - Die beiden Künste endlich, in welchen die Objectivität und Subjectivität zusammen die schaffenden Factoren bilden, die Malerei und Poesie, sind in der antiken und in der modernen Welt zu gleicher Höhe der Entwicklung gelangt. Stellen wir auf die eine Seite die Ilias, den Aeschyleischen Agamemnon, ein Aristophaneisches Stück, auf die andere die vollendetsten Dichtungen Shakespeares und Goether - wir werden uns niemals entschliessen können, der einen Seite oder der anderen einen höheren Werth beizulegen. Von antike Malerei hat sich zwar kaum etwas anderes als handwerksmässiger Bilderschmuck auf Wänden und Vasen erhalten, aber schon dieser gestattet den wohl berechtigten Schluss, dass die Gemälde der antiken Meister nicht hinter denen der unserigen zurückstanden so gross auch der Unterschied sein mag.

Wir müssen nun noch einmal zu dem oben ausgesprochenen Satze zurückkehren, dass die allgemeine abstracte Form für die bildenden Künste die Ruhe und der Raum, für die musischen Künste die Bewegung und die Zeit ist. In ihnen allen stellt sich die Idee des Schönen zunächst und vorwiegend an dem einer jeden eigenthümlichen Ekmageion dar, aber der darstellende uns immanente Schönheitssinn verlangt, dass auch jene abstracte Form der Kunst, der Raum und die Zeit, der Idee des Schönen unterworfen werde. So ergiebt sich für ein Werk der bildenden Kunst als ein für unser Gefühl nothwendiges Moment eine gesetzmässige Gliederung und Ordnung des von ihm eingenommenen Raumes, die Symmetrie, - für ein Werk der musischen Kunst eine gesetzmässige Gliederung und Ordnung der von ihm ausgefüllten Zeit, der Rhythmus oder der Takt, der, insofern er in der Poesie erscheint, auch mit dem besonderen Namen Metrum bezeichnet wird. Die Gesetze der Gliederung und Ordnung sind dem Geiste immanent, da sie in der Objectivität kein Vorbild haben. Aber es sind immerhin Gesetze, die ausserhalb der Idee des Kunstwerkes stehen, die als ein Accedens hinzutreten und daher nicht überall eingehalten werden. Am meisten gilt dies letztere von den bildenden Künsten, in denen der christlichmoderne Geist die Gesetze der Symmetrie, wo er kann, als eine hemmende Fessel abzustreifen sucht, während sie die Griechen elbst in solchen Fällen festhielten, wo das Auge des Beschauenden sie ganz und gar nicht mehr zu überblicken vermochte. Auch in den musischen Künsten haben sich die Modernen häufig genug von den Gesetzen des Rhythmus und Metrums emancipirt, nicht bloss in vielen Gattungen der Poesie, sondern auch in der Musik, wo z. B. im Recitativ das Band der rhythmischen Perioden abgeworfen wird. Bei den Griechen aber ist der strenge Rhythmus tberall eine nothwendige Form des musischen Kunstwerkes - der einzige Dichter, der ihn aufgab, war Sophron in seinen Mimen und die verschiedenen Arten desselben dienen bei ihnen nicht bloss dazu, den Eindruck des Kunstwerkes zu verstärken, sondem es wird durch dieselben geradezu eine bestimmte ethische Wirkung erreicht, die den Taktarten und Metren der Modernen völlig verloren gegangen ist.

Hiermit ist der allgemeine Begriff des Rhythmus aus dem Begriffe der musischen oder praktischen Künste als ein denselben wesentliches Element abgeleitet.

§ 6.

## Die einzelnen Zweige der musischen Kunst.

Nach Anleitung von Aristoteles poet. 1 und Aristid. mus. p. 32 M. sind folgende Arten der alten τέχνη μουσική zu unterscheiden, R. Westphal, Theorie der griech. Rhythmik. deren wesentliche Unterscheidungsmerkmale darin beruhen, in wiefern eine der drei musischen Künste für sich allein oder in Verbindung mit den beiden anderen auftritt.

1. Die drei musischen Künste Musik, Poesie, Orchestik sind im Drama und der chorischen Lyrik mit einander verbunden. Dem antiken Drama können wir etwa unsere moderne Oper zur Seite stellen, für die chorische Lyrik der Alten fehlt es in unserer heutigen Kunst gänzlich an einer Parallele, dem unsere Cantaten u. dgl., an die man zunächst denken möchte, entbehren des Elementes der Orchestik und Action, das für des Begriff dieses Zweiges der antiken Kunst ein durchaus wesentlicher Die meisten Arten der chorischen Lyrik, Dithyramben, ist. Päane, Prosodien, Daphnephorika, δρηνοι haben einen kirchlichen Charakter; einen mehr profanen Charakter zeigen die υποργήματα trotz ihres sacralen Zweckes; die ἐπίνικοι und ἐγκώκες haben einen weltlichen Zweck, aber dennoch eine vorwiegend ernste religiöse Stimmung. Von dieser ganzen Litteraturschicht, die im Alterthume eine ausserordentlich hohe Bedeutung hatte, sind uns fast nur die ἐπίνικοι Pindars erhalten. Sie zeigen sofort, dass hier die Poesie keine der Musik untergeordnete Bedeutung hatte, sondern nothwendig das prävalirende Element sein musste, wenigstens insofern als für den Zuhörer das Interesse an der Poesie nicht durch das Interesse an der Musik absorbirt wurde, wie dies in unseren Cantaten und ähnlichen musikalischen Gattungen der Fall ist. Und dennoch gelten die ersten Vertreter dieser Kunstgattung, wie Pindar und Simonides, nicht bloss als die Koryphäen unter den antiken Dichtern, sondern auch als die Meister unter den antiken Componisten. Des geht aus den in Plutarchs Büchlein περί μουσικής erhaltenen Fragmenten des Aristoxenus deutlich hervor. Welch grosse Bedeutung Pindar selber dem musikalischen Elemente seiner Epinikien und der Darstellung durch die Sänger und die Instrumentalbegleitung der φόρμιγξ und der αὐλοί beimisst, davon legen zahlreiche Stellen seines erhaltenen poetischen Textes Zeugniss ab. Es sei hier bemerkt, dass der Gesang zwar ein Chorgesang war, dass aber der Chorgesang des griechischen Alterthums und überhaupt der alten Zeit stets ein unisoner war; nur durch die Begleitung wurde Mehrstimmigkeit erreicht. Die Musik also war jedenfalls einfacher als unsere heutige und nur hierdurch ist es erklärlich, dass der antike Zuhörer trotz der musikalischen Darstellung dem oft so inhaltschweren Texte zu folgen vermochte. Immerhin aber müssen wir einen höheren und gebildeteren Kunstsinn beim antiken Publicum als bei dem Publicum der modernen Oper voraussetzen. Am wenigsten vermögen wir uns vorstellig m machen, wie bei der Aufführung die dritte der musischen Künste, die Orchestik, vertreten war. So viel wir wissen, sind nämlich die Singenden zugleich die tanzenden Choreuten. Nach unserer Vorstellung will sich gleichzeitiger Gesang und Tanz bei denselben Personen nur sehr schwer mit einander vertragen. Le muss also die őognous in der chorischen Lyrik durch die langsamkeit der Bewegung von dem, was wir Tanz oder Ballet mennen, durchaus verschieden gewesen sein. Bei den ὑποργήματα, in denen das Tempo nachweislich viel rascher als in den übrigen Arten der chorischen Lyrik ist, dürfen wir eine Trennung zwiwhen den Singenden und Tanzenden voraussetzen; die chorische Aufführung, welche im 8. Buche der Odyssee beschrieben wird, it jedenfalls ein ὑπόργημα.

Im antiken Drama müssen wir uns die Darstellung der chorichen Partien völlig wie die der chorischen Lyrik denken; es it durchaus unrichtig, dass diejenigen χορικά, welche den Namen σάσιμα haben, ohne gleichzeitige Bewegung und Orchestik von den Choreuten gesungen worden seien. Die übrigen Sangpartien (μονφδίαι) entbehren der eigentlichen σοχησις, aber ein gewisses orchestisches · Element, die Mimik oder ὑποκριτική, unterscheidet anch diese Partien wesentlich von der monodischen Lyrik. Durch seine γορικά und μονφδίαι tritt das antike Drama unserer modernen Oper viel näher als unserem recitirenden Schauspiele; das μέλος, d. i. das musikalische Element, ist im antiken Drama, wie Aristoteles sagt, das grösste der ἡδύσματα. Doch ist auch bier wieder zu beachten, dass der poetische Text, nach dem Inhalte der Chorlieder, namentlich des aeschyleischen und sophobleischen Dramas zu urtheilen, nothwendig vor der Musik prävaliren muss, während unsere Operntexte neben der Musik sehr hänfig ein verschwindendes Element sind. Es bleibt der Dialog übrig. Ueber den Vortrag desselben in der Komödie fehlt es uns Nachrichten; der tragische Dialog der Alten aber muss von dem Dialoge unseres heutigen recitirenden Schauspiels etwas wesentlich Verschiedenes gewesen sein. Denn einmal haben wir bei Lucian. de saltat. 27 eine durchaus sichere Nachricht, dass auch ein Theil der Iamben nicht gesprochen, sondern gesungen

wurde; und wenn man diesen Bericht Lucians nicht auf die tragischen Aufführungen der klassischen Zeit, sondern nur auf die der römischen Kaiserzeit beziehen zu dürfen glaubt, so läset sich doch gerade in den älteren Tragödien (bei Aeschylus) die für manche Partieen der dialogischen Iamben unbestreitbere strophische Anordnung und Responsion der Verse nicht anders als ein Indicium eines melischen Vortrags erklären. Sodann aber wissen wir aus dem bei Plut. mus. 28 aus älterer Quelle schöpften Berichte, mit welchem Aristot. probl. 19, 6 zu vergleichen ist, dass für die Iamben der Tragodie die zuerst von Archilochus aufgebrachte und von Krexos für die Dithyramben aufgenommene Art des Vortrags statt fand, welche man mit dem antiken Terminus παρακαταλογή bezeichnete. G. Hermann u. Δ. haben sich darunter eine von dem strengen Rhythmus abwaichende, der gewöhnlichen Sprache sich annähernde Vortragsweiss der dochmischen Partien gedacht. Doch ist dies gänzlich motivirt. Wir wissen aus Dionys. comp. verb. 11 und Platarchi Crassus 33, dass die dochmischen Partien die eigentlichen tragischen Cantica sind, und kein anderes tragisches Metrum ist vorwiegend für die σκηνική μουσική verwandt als gerade Dochmien. Der von Plutarch mus. 28 über die magazaraler gegebene Bericht kann darüber nicht den mindesten Zweifel sen, dass dieselbe ein declamatorischer Vortrag der Iamben bei gleichzeitiger Instrumentalmusik ist. Es kam hiernach in der antiken Tragödie ausser den eigentlichen Gesangstücken and diejenige Weise des musikalischen Vortrags vor, welche unset heutige Musik als melodramatische Partien bezeichnet. Der operahafte Charakter des antiken Dramas, wenn wir uns dieses Ausdrucks bedienen wollen, wird hierdurch nur um so mehr gesteigest! denn dass die Oper unserer jetzigen Musikepoche das einst sehs beliebte Melodrama so gut wie aufgegeben, ist hierbei gleichgültig. Wiederholt aber muss darauf aufmerksam gemacht werden, dass, obwohl das musikalische Element im antiken Drama einen ansserordentlich weiten Umfang hat, dennoch der poetische Text als die Hauptsache betrachtet wurde. Indess müssen wir nach des von Plutarch de mus. meist nach Aristoxenus gegebenen Darstellung annehmen, dass seit der letzten Zeit des peloponnesischen Krieges der Tragiker in einzelnen Stellen seines Stückes dem lediglich musikalischen Genusse des Publicums auf Kosten des poetischen Inhalts eine bevorzugte Stellung einräumte. Es sind dies die unter dem Namen der "σκηνική μουσική" von Aristoxenus so sehr gegen die frühere Weise der tragischen Musik herabgesetzten monodischen Partien ohne antistrophische Responsion, welche wir bei Euripides und auch in den letzten Stücken des Sophokles (Trachinierinnen, Philoctet, Oedipus Coloneus) antreffen; wir wissen auch aus anderen Indicien, dass diese σκηνική μουσική eine Herübernahme der inzwischen aufgekommenen Compositionsmanier der neueren Nomosdichter Philoxenus und Timotheus in die Tragödie ist.

2. Eine Vereinigung der Poesie und Musik mit Ausschluss der Orchestik ist die monodische Lyrik. Die ausgebildetste Kunstform derselben ist der Nomos, ein Sologesang entweder mter Begleitung der πιθάρα oder der αὐλοί, und hiernach als uθαρφδία oder αὐλφδία, kitharodischer oder aulodischer Nomos mterschieden. Ist gleich der Chorgesang in seinem Ursprunge ilter, so ist doch dem Sologesange des Nomos früher als jenem ine kunstmässige Pflege und Ausbildung zu Theil geworden. Unsprünglich hat er eine lediglich sacrale Bestimmung und ist mentlich an die apollinischen Feste und Cultusstätten gebunden. Er ist die alte Kunstform der pythischen Agonen, von denen der Chorgesang ausgeschlossen blieb. Später erweitert und verweltlicht sich sein Gebiet; noch vor der Zeit des peloponnesischen Krieges hat er überall Zutritt gefunden und der Nomossänger ist der Musik-Virtuose κατ' έξοχήν. Es ist dies der Zweig der alten μουσική, in welchem mehr als irgendwo anders die Poesie allmählich vor der Musik herabgedrängt wurde und die Vocalmusik des Alterthums eine dem heutigen Standpuncte der Musik verhältnissmässig nahe stehende Freiheit und Selbstständigkeit gewann. Dass sich diese Stellung der Musik aus dem Nomos der Ritharoden auch in den Dithyramb und, wie schon oben gesagt, in die σκηνική μουσική der neueren Tragödie eindrängte, kann nicht auffallen. Sowohl die alten Komiker wie der spätere Kunsttheoretiker Aristoxenus betrachten diese Richtung der Musik nicht mit Wohlgefallen; Aristoxenus stellt die Componisten der alten chorischen Musik sowohl in der Lyrik (Pindar, Simonides, Pratinas) wie im Drama (Phrynichus und Aeschylus) als die auch ftr seine Zeit ausschliesslich nachzuahmenden Vorbilder hin.

Der Kunstgattung nach gehört auch die monodische Lyrik des Archilochus, Mimnermus, des Alcäus, der Sappho, des Anakreon u. s. w. dem Nomos an, nur dass diese Compositionen

antistrophisch, die Nomoi alloiostrophisch sind. In der später Zeit wird diese Gattung hauptsächlich in der Skolien-Poesie for gesetzt. Auch derjenige Zweig der chorischen Poesie, welch der Orchestik entbehrt, ist hierher zu rechnen. Dies sind vom "stehenden" Chore gesungenen Hymnen, namentlich die et zuwol üuvol, in denen sich auch vorwiegend die ebengenannt Vertreter der monodischen Lyrik, Alcäus, Sappho, Anakreon, v sucht haben.

3. Durch vollständige Emancipation der Musik von der Poe entsteht die antike Instrumental-Musik. Fremde Einflüs nämlich die als Schule des Olympus bezeichneten Auleten barbarischen Kleinasiens sind die unmittelbare Ursache griec scher Instrumentalmusik; mit Berücksichtigung ihrer besonder Eigenthümlichkeit aber ist dieselbe als eine Abzweigung Nomos aufzufassen, der auch sonst, wie wir gesehen, eine unv kennbare Hinneigung zur selbststündigen Entwicklung der Mu zeigt. Die früheste Art der Instrumentalmusik ist der auletise Nomos, der sich dadurch aus dem aulodischen Nomos abgezwe hatte, dass die Melodie der zur Begleitung der avlot gesunger Worte von einem die Stimme führenden avlog als Lied ol Worte vorgetragen wurde. Durch den berühmten Musiker Se das zur Zeit des Solon und Stesichorus fand der auletische 1 mos neben dem kitharodischen Nomos-Gesange im Agon 1 Delphi eine Stätte. Dies ist das eigentliche Gebiet der griet schen Instrumental-Virtuosen, wie des von Pindar in einem E nikion gefeierten Midas. Eine ähnliche durch Saiteninstrume ausgeführte Instrumentalmusik, die κιθαριστική und der kit ristische Nomos, hat sich erst nach dem aulodischen entwick - die Tone der Blasinstrumente, die in ihrer Weichheit menschlichen Stimme näher stehen, konnten eher die Gesa stimme darstellen als die härteren Töne der griechischen Kithe Eine Vereinigung der Auletik und Kitharistik zu einem mischten Nomos scheint erst dem Ende der klassischen 2 anzugehören.

Was uns von Instrumental-Compositionen berichtet wird, ze ein ganz unmittelbares Anlehnen an irgend eine bestimmte Vomusik. So ist der auletische Nomos Pythios des Sakadas ein einzelnen Scenen mimetisch darstellender Kampf des Apollo dem pythischen Drachen: die Durchspähung des Kampfplat— die Herausforderung zum Kampfe — der Kampf selber und

Bewältigung des Ungeheuers u. s. w. Die antike Instrumentalmusik wird diese und ähnliche Scenen dem Zuhörer schwerlich auf eine andere Weise haben vorführen können, als indem sie ihm Reminiscenzen aus einem bestimmten kitharodischen oder aulodischen Nomos, der den Gegenstand auf dem Gebiete der Vocalmusik mit Hülfe der Worte darstellte, vorführte. Die antike Instrumentalmusik mochte dem Virtuosen oft die erwünschte Gelegenheit geben, das Publicum durch Kunstfertigkeit in Erstaunen zu setzen, aber der eigentliche Schwerpunct der alten musischen Kunst ist die Vocalmusik und hier wiederum vorwiegend die chorische Lyrik und Dramatik.

4. Wie sich in der Instrumentalmusik die Musik von der Poesie emancipirt hat, so giebt es schon früh in der Kunst der Alten einen Zweig, in welchem die blosse Poesie ohne Betheiligung der Musik auftritt, die ψιλολ λόγοι ξμμετροι. Dies ist das durch die Rhapsoden vorgetragene recitirende Epos. Ursprünglich wurden freilich auch die epischen Gedichte nicht von Rhapsoden oder von Declamatoren, sondern von aoidoi vorgetram. die ihre ...κλέα ἀνδοῶν" unter Begleitung eines Saiteninstrumentes sangen. Diese epischen Sänger der vorhomerischen Zeit and den alten Sängern des kitharodischen Nomos nahe verwandt; auch die frühesten epischen Stoffe scheinen von denen des Nomos nicht sehr verschieden gewesen zu sein; einen Hauptunterschied bildete Zweck und Veranlassung des Gesanges; denn der Nomos wurde zur Ehre der Götter an heiliger Stätte gesungen. die κλέα ἀνδρῶν sang man zur Erhöhung der Festesfreude vor den Fürsten und Edlen. Doch gehören weitere Andeutungen über die Verwandtschaft des Nomos und des ältesten epischen Gesanges nicht hierher. Zur Zeit des Terpander hatte sich der kitharodische Nomos seinen frühesten Anfängen gegenüber, die - durch die sagenhaften Namen Chrysothemis und Philammon bezeichnet sind, im Ganzen nur wenig verändert, aber schon lange vor Terpander haben sich die κλέα ἀνδρῶν von der Kithara und dem Gesange frei gemacht und an die Stelle des αοιδός mit der Kithara ist der declamirende ραψωδός mit dem Stabe getreten, der im classischen Griechenthume eine nicht minder bedeutende Stelle als der Musiker und Schauspieler einnimmt. Die epische Poesie gehört seitdem nur dem Vortrage der Declamatoren an; denn es ist wohl nur vorübergehend, dass die Terpandriden statt eigner Nomos-Dichtungen eine Partie des homerischen Epos in

Musik setzen und an den Agonen als Melos vortragen. Aber auch die Poesien lyrischer Dichter, die zunächst für melischen Vortrag bestimmt waren, werden in späterer Zeit gleich den Epen declamatorisch vorgetragen. So berichtet es Plato in der Republik von den Dichtungen des Solon. In der alexandrinischen und römischen Zeit hat der Dichter aufgehört, ein Musiker sein, die besseren lyrischen Dichtungen dieser Perioden sind ohne Rücksicht auf melischen Vortrag geschrieben, - freilich sind in auch nicht für Rhapsodenvortrag, sondern wie die lyrischen Gedichte unserer Tage für ein lesendes Publicum bestimmt. Nicht ganz klar ist es, wie wir uns die spätesten dramatischen Dichtungen der Griechen, insbesondere die Stücke der neueren attischen Komödie, denken sollen, ob sie rein declamatorische Schansniele wie unsere heutigen Dramen sind, oder ob sie noch ein wenn auch geringes melisches Element enthielten. Die ihnen nachgebildeten Komödien der Römer sind reich an Cantica, zu denen nicht der Dichter, sondern ein eigner Musiker die Compositionen liefert (schon mit den Stücken des Euripides soll et sich ähnlich verhalten haben); wenn die Ueberlieferung bei Mar Victor, p. 105 G. richtig ist, so müssen die griechischen Vorbilden bloss auf den Dialog beschränkt gewesen sein, so dass die Musil dieser Stücke in einer die Zwischenacte ausfüllenden Instrumental musik bestand.

5. Dass es auch eine von der Poesie und Musik getrennt Orchestik, eine ψιλή ὄρχησις, gab, sagt Aristid. p. 32 M., docl kann dies nur eine untergeordnete und schwerlich eine alte Gat tung der musischen Kunst gewesen sein. Im alexandrinischer Zeitalter giebt es auch eine Verbindung der Orchestik ode wenigstens einer sehr lebendigen Mimik mit der Poe sie, ohne hinzutretende Musik, ,μετὰ δὲ λέξεως μόνης έπὶ τῶ ποιημάτων μετά πεπλασμένης ύποκοίσεως οίον των Σωτάδου κα τινων τοιούτων" Aristid. l. l. vgl. darüber unten. Der Aus druck πεπλασμένης ύποκρίσεως scheint zwar von keiner wirklichen sondern nur einer fingirten Action zu reden, etwa einer solcher die man sich beim Lesen dieser Dichtungen hinzudenken mus Aber es kann wohl kein Zweifel sein, dass im alexandrinische Zeitalter die lwuxol loyou des Sotades und Anderer nicht blos gelesen, sondern auch dargestellt, und zwar mit wirklicher Actio dargestellt wurden. Auch die gleichzeitige neuere Komödie de Attiker würde, wenn sie den oben angegebenen Charakter ha in diese Kategorie der Dichtungen gehören, nur scheint die Mimik der frivolen lovinol λόγοι, der φλύαπες und πιναιδοί eine noch viel lebendigere gewesen zu sein. Ihrem Ursprunge nach waren auch diese Dichtungen mit Musik verbunden, denn sie haben sich aus dem Vortrage des Magoden herausgebildet, der in possenhafter Vermummung seine obscönen Lieder von Pauken und Cymbeln und lysiodischen Flöten begleiten liess. Athen. 14, 621 c. 648. Aristoxen. u. Aristocles de mus. bei Athen. 14, 620 d, Hesych. s. v. μαγφδή. — Noch späteren Ursprungs ist die Verbindung der Orchestik mit der Musik ohne Poesie (blosser Instrumentalmusik) in dem Pantomimus. Dies Product der römischen Zeit entspricht bereits völlig unserem Ballet; mit der μουσική τέχνη der classischen Zeit steht es in keinem Zusammenhange.

#### § 7.

#### Aristoxenische Definition des Rhythmus.

Posie, Musik, Orchestik sind die Künste der Bewegung: sie stellen das Schöne nicht fixirt auf einen einzigen Zeitpunkt dar (dies geschieht in der Plastik, Malerei und Architectur), sondern in dem Nacheinander der Zeitmomente. Das poetische, musikalische, orchestische Kunstwerk nimmt also stets eine bestimmte Zeit ein, in der es zur Darstellung kommt. Der unserem Geiste immanente Sinn für Ordnung und Gesetzmässigkeit verlangt, dass die durch ein Kunstwerk ausgefüllte Zeit eine gesetzmässig gegliederte sei, und dass wir uns dieser Zeitgliederung durch die Rigenartigkeit der nach einander zur Erscheinung kommenden einzelnen Momente des Kunstwerkes bewusst werden. gegliederte Zeit heisst Rhythmus, der nach den drei verschiedenen Künsten verschiedene Bewegungsstoff wird von Aristoxenus als Rhythmizomenon bezeichnet. In der Musik besteht das Rhythmizomenon aus auf einander folgenden Klängen und Accorden, in der Poesie wird es durch die Sylben, Worte und Sätze gebildet, in der Orchestik durch die Bewegungen der Tanzenden. An diesen dreifachen Substraten muss. der Rhythmus wahrnehmbar gemacht werden. Dies geschieht durch zweierlei. Ein jedes der Theile, aus welchen das Rhythmizomenon besteht: der einzelne Ton, die einzelne Sprachsylbe, die einzelne Bewegung des Tanzenden muss eine bestimmte Zeit einnehmen. Dies ist die einzelne rhythmische Zeitgrösse. Die Ordnung innerhalb dieser rhythmischen Zeitgrössen wird den Sinnen desjenigen, welchem das Kuns vorgeführt werden soll, dadurch vernehmlich gemacht, das einzelnen Theile des Rhythmizomenons mit ungleicher Stärl Erscheinung kommen. So lassen sich verschiedene Gruppe zu einander in Beziehung stehenden Theile des Rhythmizom unterscheiden; die stärker hervorgehobenen Theile bezeichn Grenzen rhythmischer Abschnitte. Man nennt dies rhythn Accente.

Bestimmte Zeitgrössen und bestimmte rhythmische Assind die beiden Elemente des Rhythmus.

Aristoxenus lehrt ferner, dass die Art und Weise werschiedenen Rhythmizomena den Rhythmus zur Ersche bringen, eine verschiedene ist. Sie ist eine andere im Rhyzomenon der Töne und eine andere im Rhythmizomenon des sprochenen oder declamirten Poesie, und wieder eine andem Rhythmizomenon der Tanzbewegungen. Ueber die let stehen uns die Angaben des Aristoxenus nicht mehr zu G

# § 8. Rhythmus der Declamation.

Was wir mit den aus der Periode des Minneliedes menden Ausdrücken "Singen und Sagen" bezeichnen, d. sungene und recitirte Poesie, dafür ist schon von Aristoxeni richtige Wesensunterschied angegeben. Der Gesang ist ihm ein in vernehmlichen Intervallen fortschreitendes Melos Bewegung der Stimme, welche auf jeder Tonstufe irgend Zeit lang stehen bleibt und von dieser zu einer anderen auf oder abwärts schreitet. Der Uebergang von einer Tonstu: anderen nimmt eine unendlich kleine Zeit in Anspruch; dieser eine unmerkliche Zeitdauer einnehmenden Bewegun Ueberganges erfolgt das Ausruhen der Stimme auf irgend Tonstufe, welches wieder eine messbare Zeitdauer erheischt. ist der Vorgang in der Bewegung der Stimme, wenn wir oder auch, wenn wir Instrumentalmusik machen. Wenn w gegen sprechen, so ist dies, wie Aristoxenus will, ebenfal Melos, denn indem wir Sylben von verschiedener Accenthöl sprechen, bewegt sich die Stimme nicht minder wie bei sange von einer höheren zur niederen oder umgekehrt von niederen zur höheren Tonstufe. Ein anderer griechischer S

steller, Dionysius von Halikarnass bemerkt, dass sich beim Sprechen Intervalle von dem Umfange einer Quinte ergeben. Wir modernen Menschen vernehmen in unserer Sprache wohl noch umfangreichere Intervalle: es ist nicht selten, dass dieselben in erregter Rede die Grösse einer Octave und darüber haben.

Also Intervalle kommen auch beim Sprechen vor. Unterschied des Sprechens vom musikalischen Melos besteht aber darin, dass die Intervallverschiedenheiten des letzteren durch die Gesetze der Kunst bedingt werden, während sie beim Sprechen nichts Künstlerisches, sondern etwas durch die natürliche Beschaffenheit der Sprache Gegebenes sind. Andere physiologische Vorgänge, welche beim Unterschiede des Sprechens und Singens in Frage kommen, dürfen wir hier unberührt lassen. Auf einer durchsus richtigen Beobachtung beruht aber die Angabe des Aristoxenus, dass die Sprechstimme eine continuirliche Bewegung im Uebergange von höheren zu tieferen Tonstufen und umgekehrt ausführt - eine continuirliche Bewegung derart, dass uns die Sprechstimme niemals auf einem Intervalle so lange zu ruhen scheint, dass wir die hier thatsächlich vorkommende Zeitdauer einer Sylbe im Verhältnisse zu den folgenden Sylben bemessen können. Die Singstimme führt messbare Klänge auf den verschiedenen Tonstufen aus, die Uebergänge von einem zum andern Klange sind unendlich klein. Die Zeitdauer, welche die Sylben der Sprechstimme einnehmen, sind freilich nicht unendlich klein, aber doch nicht gross genug, dass uns ein Mass zu Gebote stände, womit die eine Sylbe im Verhältnisse zur anderen gemessen werden könnte. Nur eine Ausnahme statuirt Aristoxenus, wenn nämlich in bestimmten Affecten der Sprechende auf irgend einer Sylbe länger verweilt.

So giebt es für die gesungenen Sylben ein bestimmtes rhythmisches Mass; von den Sylben der Sprechstimme, der Recitation oder Declamation, lässt sich dagegen nur angeben, dass die eine Sylbe länger als eine andere, aber nicht um wie viel sie länger oder kürzer ist. Die einzelne gesprochene Sylbe lässt sich einem genauen rhythmischen Masse nicht unterwerfen.

Aus dieser Angabe des Aristoxenus geht unwiderleglich hervor, dass das Sprechen, Recitiren, Declamiren in der Sprache der alten Griechen genau derselbe Vorgang war wie in der Sprache der modernen Menschen. Auch wir vermögen nur dies anzugeben, dass beim Sprechen und Declamiren in unserer modernen Sprache die eine Sylbe länger oder kürzer als die andere ist, aber Verschiedenheit der Sylbenlänge lässt sich nicht auf ein bestimm Mass zurück führen. Versucht man ein Gedicht so zu lesen, detwa die lange Sylbe den doppelten Zeitumfang der kurzen leso wird die Declamation ausserordentlich pedantisch klingen, wim höchsten Grade manierirt und unnatürlich erscheinen. Recht, denn in der Natur des Sprechens sind solche Masse Vocallängen und Vocalkürzen nicht begründet. Erst dadu dass ein Gedicht zum Gesange wird, wird den Sylben eine stimmte Zeitdauer, nämlich der langen die doppelte Dauer kurzen, zugewiesen. Ausserhalb des Gesanges, beim Recitieines Gedichtes, sind diese bestimmten Sylbenmasse in der antil wie in der modernen Sprache in keiner Weise begründet.

Hieraus folgt, dass wir mit Unrecht für unsere Recitatio poesie dreizeitige Trochäen, vierzeitige Daktylen und andere Vefüsse eines bestimmten rhythmischen Masses statuiren. Solche Zeit nach messbare Versfüsse gibt es in der recitirten Poenicht. Von den rhythmischen Momenten des recitirten Verist nur der rhythmische Ictus vernehmlich, die Zeit welzwischen zwei Ictussylben liegt (die Zeitdauer des Versfüssentzieht sich unserer Wahrnehmung. Wir können nicht sagum wie viel die Zeitdauer eines Versfüsses grösser als die anderen ist.

Aristoxenus spricht hierüber in der ersten Harmonik § 26 Er unterscheidet zwei Arten der topischen Bewegung der Stimt topische Bewegung deshalb genannt, weil die Stimme einen Ra (τόπος) von der Tiefe nach der Höhe oder umgekehrt v der Höhe nach der Tiefe zu schreiten scheint, wenn sich von einem tieferen zu einem höheren Intervalle oder u gekehrt bewegt. Die beiden Arten der topischen Bewegt heissen bei Aristoxenus συνεχής (continuirliche) und διαστηματ (discontinuirliche). "In continuirlicher Bewegung durchschrei die Stimme einen Raum (so erscheint es wenigstens der sinnlich Wahrnehmung) in der Weise, dass sie nirgends länger verwe auch nicht (wenigstens nicht nach dem Eindrucke der Empfindur an den Grenzen, sondern continuirlich bis zum Aufhören s fortbewegt."

"In der zweiten Art der Bewegung, der discontinuirlich scheint sie sich in der entgegengesetzten Weise zu beweg Beim Fortschreiten nämlich bleibt sie auf einer bestimmten T \_ \_ Charles . . Confidence of Sales and \_ Comment of the Commen -\_ --- der dies zu thun scheint, sagen wir alle nicht mehr, dass er spreche, sondern dass er singe".

"Dem entsprechend vermeiden wir es, beim Reden die Stimme ruhig anzuhalten, wir müssten denn etwa durch eine leidenschaftliche Erregtheit getrieben werden, in eine derartige Bewegung zu verfallen. Beim Singen aber vermeiden wir gerade umgekehrt die continuirliche Bewegung und suchen die Stimme so viel als möglich verweilen zu lassen, denn je mehr wir jeden Ton als ein für sich geordneten, einheitlichen und stetigen zum Vorschein kommen lassen, um so klarer wird das Melos von der sinnlichen Wahrnehmung aufgefasst."

Der um die Interpretation der Aristoxenischen Rhythmik hoch verdiente Pariser Academiker H. Weil bezweifelt\*), dass die vor liegende Stelle der Aristoxenischen Harmonik die Berechtiguns gebe den Unterschied "der gesungenen" und "der gesagten Verse" in der Weise wie ich es gethan, vom Rhythmus zu fassen Aber die ausdrückliche Erklärung des Aristoxenus: "λέγω δε συνε στηχώς κατά τὸν γρόνον" "ich will das Wort continuirlich von der Zeit verstanden wissen", scheint keinen Zweifel obwalte zu lassen, dass wir die diastematische und die continuirliche Be wegung der Stimme im rhythmischen Sinne zu verstehen haben Diese rhythmischen Unterschiede konnten in einem Werke übe das Melos nur angedeutet, nicht eingehend besprochen werder und eben dies ist der Grund weshalb Aristoxenus im weitere Verlaufe mit den Worten: "έτέρας έστι σκέψεως και προς τη ένεστῶσαν πραγματείαν οὐκ ἀναγκαῖον" auf die Einleitung seine Vorlesungen über den Rhythmus verweist\*\*).

<sup>\*)</sup> Journal des Savants Février 1884 p. 115.

<sup>\*\*)</sup> Bei Aristeides p. 7 M. werden drei Arten der Stimmen unterschieden ή μὲν συνεχής, ἡ δὲ διαστηματική, ἡ δὲ μέση. συνεχής μὲν οὖν ἐστι ἡ τά τε ἀνέσεις καὶ τὰς ἐπιτάσεις λεληθότως διά τε τάχους ποιουμένη, δια στηματική δὲ ἡ τὰς μὲν τάσεις φανερὰς ἔχουσα, τὰ δὲ τούτων μέτρα λεληθότει μέση δὲ ἡ ἐξ ἀμφοῖν συγκειμένη. ἡ μὲν οὖν συνεχής ἐστιν ἡ διαλεγόμεθει μέση δὲ ἡ τὰς τῶν ποιημάτων ἀναγνώσεις ποιούμεθα, διαστηματική δὲ κατι μέσον τῶν ἀπλῶν φωνῶν πόσα ποιουμένη διαστήματα καὶ μονάς, ῆτις πα μελωδική καλείται. Eine Dreitheilung auch bei Porphyrius ad Ptol. p. 289 ἐν τῆ λογικὴ φωνἢ ἄλλαι μέν είσιν αί ἐκτάσεις καὶ συστολαὶ τῶν συλλαβῶν αῖ τε μακρότητες καὶ αί βραχύτητες, ἄλλαι δὲ αί ταχυτῆτες καὶ αί βραδὰ τητες, ἄλλαι δὲ ὀξύτητες καὶ βαρύτητες. τριῶν οὖν τάξεων θεωρονμένω ταὶς μὲν χρῆται ἡ ξυθμική, ταὶς δὲ ἡ μετρική, ταὶς δὲ ἡ ἀναγνωστική πες τὴν ποιὰν προφορὰν τῶν λέξεων πραγματευομένη. Aehnlich auch Manue Bryennios p. 502.

\$ 9.

Rhythmus der Kunst und Rhythmus ausserhalb der Kunst.

Den Inhalt des zweiten Buches soll der ἐν μουσική ταττόμενος δυθμός bilden, während das erste Buch den Rhythmus im weiteren Sinne gefasst und auch den in der Natur vorkommenden Rhythmus behandelt hatte. Dies sagt Aristoxenus selber zu Anfang des zweiten Buches

Ότι μέν τοῦ φυθμοῦ πλείους είσι φύσεις και ποία τις αὐτῶν έκάστη καλ διά τίνας αλτίας της αὐτης έτυγον προσηγορίας · καὶ τι αὐτῶν έκάστη ὑπόκειται, ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἰρημένον, νῦν δὲ ἡμῖν περί αὐτοῦ λεκτέον τοῦ ἐν μουσικῆ ταττομένου **φυθμο**ῦ.

Eine ganz kurze Aufzählung dieser verschiedenen φύσεις des Rhythmus findet sich in der Einleitung des Aristides p. 31 Meib.: "Wir gebrauchen das Wort Rhythmus 1) von unbeweglichen Gegenständen, z. B. wenn wir von einer Bildsäule sagen, sie sei eurhythmisch; 2) von allen sich bewegenden Gegenständen, z. B. wenn wir sagen, dass einer eurhythmisch geht; 3) im eigentlichen Sinne gebrauchen wir Rhythmus von der Stimme, und in diesem Sinne ist der Rhythmus Gegenstand unserer Betrachtung." Weiter heisst es dann: "Der Rhythmus wird vermittels dreier Sinne empfunden: 1) durch das Gesicht, z. B. beim Tanze, 2) durch das Gehör, z. B. beim Gesange, 3) durch das Gefühl, z. B. die Bewegungen des Pulses. Der musikaliche Rhythmus wird aber nun von zwei Sinnen, dem Gesicht und dem Gehör empfunden." Aehnlich Longin. proleg. ad Hephaest. p. 139. So interessant die Auseinandersetzung des Aristoxenus gewesen sein mag, aus den spärlichen Notizen des Aristides können wir uns keine Vorstellung davon machen.

In den "Elementen des musikalischen Rhythmus" 1872 versuchte ich den Gedankengang des Aristoxenus folgendermassen zu restituiren:

Ist eine unseren Sinnen wahrnehmbare Bewegung eine derartige, dass die Zeit, welche von derselben ausgefüllt wird, nach irgend einer bestimmten erkennbaren Ordnung sich in kleinere Abschnitte zerlegt, so nennen wir das einen Rhythmus.

Es gibt einen Rhythmus im Leben der Natur und einen Rhythmus der Kunst.

Von den in der Natur wahrnehmbaren Bewegungen werden wir z. B. die des Sturmwindes, die des rauschenden Wassers eine rhythmische Bewegung nicht nennen können. Denn wen bei diesen Bewegungen auch gewisse Abschnitte oder, wenn wi wollen, Einschnitte, sich wahrnehmen lassen, so sind doch dies nicht derart, dass sie das Gefühl einer geordneten Bewegung in uns erwecken. Dagegen wird die Bewegung des Tropfenfalle eine rhythmische heissen dürfen, denn die dadurch ausgefüllt Zeit wird bei den Intervallen der auf einander folgenden Tropfe in nahezu gleichmässige Abschnitte getheilt (wie Cicero von Redner 3, 168 sagt: Beim Tropfenfalle, weil sich hier di Zwischenräume wahrnehmen lassen, können wir von einem Rhythmus reden, beim Rauschen des Stromes können wir es nicht, Ebenso erscheint die Bewegung des Pulsschlages als eine rhythmische (Aristides p. 31). (Hätte Aristoxenus in der moderne Zeit gelebt, so würde er auch noch die Bewegung des schwingenden Pendels genannt haben.)

Es ist für den Rhythmus wesentlich, dass die auf einande folgenden Grenzscheiden einzelner Zeitabschnitte nicht so wei aus einander liegen, dass wir uns ihrer Zusammengehörigkei nicht anders als vermöge einer gewissen Reflexion bewusst werden Die Zeit des Tages zerfällt in Stunden als geordnete Abschnitte aber es ist uns unmöglich, ein unmittelbares Bewusstsein volder Gleichheit dieser Zeittheile durch unsere Sinne zu erhalter Noch weniger werden wir die gleichmüssige Eintheilung de Jahres durch Tage und Monate, so empfindlich sich dieselb auch unseren Sinnen aufdrängt, eine rhythmische nennen könner

Die Sinne, welche zur Wahrnehmung des in der Natu vorkommenden Rhythmus dienen, sind (wie Aristides excer pirt) der Gesichts-, der Gehör- und der Tastsinn.

Απας μέν οὖν φυθμὸς τρισὶ τούτοις αἰσθητη**ρίοις νοεῖτι** ὅψει, ἀποῆ, ἀφῆ.

Der Tastsinn vermittelt uns die Gleichmässigkeit de Pulsschlages.

Das Gehör die Gleichmässigkeit des Tropfenfalles.

Ohr und Auge zusammen vermittelt uns moderne Menschen die rhythmische Bewegung des Pendels.

Das sind dieselben Sinne, durch welche überhaupt eine B wegung wahrnehmbar ist, — es sind dieselben, durch welch uns der Begriff des Geordneten und Gesetzmässigen, des Masse vermittelt wird und die deshalb in der modernen Physiologie a die "messenden Sinne" vor den übrigen ausgezeichnet werden.

#### § 10.

## Die gesagten Verse in der griechischen Kunst.

Der gesagte Vers hat Versfüsse so gut wie der gesungene Vers. Aber beim gesagten Verse kommt nur die Anzahl der Versfüsse durch den rhythmischen Ictus zum Bewusstsein, die Zeitdauer des einzelnen Versfüsses entzieht sich demselben. Als künstlerischer Vortrag kommt die gesagte Poesie bei den Griechen in dreifacher Form vor: 1) als blosse Declamation im Vortrage der Rhapsoden, namentlich der epische Vers, 2) als Parakataloge d. h. als Melodramatischer Vortrag (Declamation unter gleichzeitiger Instrumentalbegleitung) namentlich der iambischen Bühnenverse, 3) als Declamation in Verbindung mit gleichzeitiger Orchestik, besonders bei den Ionischen Versen des Sotades.

## 1) Rhapsoden-Declamation.

Der Rhetor Dionysius von Halikarnassus hat uns über den Vortrag des epischen Hexameters eine werthvolle Notiz überliefert, die er einer ungenannten älteren rhetorischen Schrift entlehnt. De comp. verb. 17 gibt Dionysius eine Uebersicht der in der Prosasprache der Redner vorkommenden  $\delta v \partial \mu ol$  d. i. Versfüsse, und hier heisst es vom Daktylus und Anapaest:

Ό δὲ ἀπὸ μακρᾶς ἀρχόμενος, λήγων δὲ ἐς τὰς βραχείας, δάκτυλος μὲν καλεϊται . . . Οι μέντοι φυθμικοί τούτου τοῦ ποδὸς τὴν μακρὰν βραχυτέραν εἶναί φασι τῆς τελείας (i. e. τῆς δισήμου μακρᾶς), οὐκ ἔχοντες δὲ εἰπεῖν πόσω, καλοῦσιν αὐτὴν ἄλογον.

Έτερον δὲ ἀντίστροφόν τινα τούτω φυθμῶ, ὅς ἀπὸ τῶν βραχειῶν ἀρξάμενος ἐπὶ τὴν ἄλογον τελευτᾶ, τοῦτον χωρίσαντες ἀπὸ τῶν ἀναπαίστων (sc. τελείων) κύκλιον καλοῦσι παράδειγμα κὐτοῦ φέροντες τοιόνδε

κέχυται πόλις ύψίπυλος κατά γᾶν.

In derselben Schrift de comp. verb. 20 spricht Dionysius über den schönen metrischen Bau des Verses

Αὐθις ἔπειτα πέδονδε κυλίνδετο λᾶας ἀναιδής:
Οὐχὶ συγκατακεκύλισται τῷ βάφει τῆς πέτφας ἡ τῶν ὀνομάτῷν σύνθεσις . . . Επειθ' ἐπτακαίδεκα συλλαβῶν οὐσῶν ἐν τῷ στίχῷ, δέκα μέν εἰσι βραχεῖαι συλλαβαί, ἐπτὰ δὲ μόναι μακφαὶ καὶ οὐδ' αὐταὶ τέλειοι, ἀνάγκη οὖν κατεσπάσθαι καὶ συστέλλεσθαι τὴν φράσιν, τῷ βραχύτητι τῶν συλλαβῶν ἐφελκομένην . . . "Ο δὲ μάλιστα τῶν ᾶλλων θαυμάζειν ἄξιον, ψυθμὸς οὐδεὶς τῶν μακρῶν οῦ φύσιν ἔχουσι πίπτειν εἰς μέτρον ἡρῷον . . . ἐγκαταμέμικται Β. Ψειτρημα, Theoric der griech. Rhythmik.

τῷ στίχῳ πλην ἐπὶ τῆς τελευτῆς, οι δὲ ἄλλοι πάντες εἰσὶ δάκτυλοι, καὶ οὖτοί γε παραδεδιωγμένας ἔχοντες τοὺς ἀλόγους ὅστε μὴ πολὺ διαφέρειν ἐνίους τῶν τροχαίων (so dass Einige diese Daktylen nicht viel von den Trochaeen unterscheiden oder: dass nach Einigen der Unterschied zwischen diesen Daktylen und den Trochaeen nicht gross ist). Οὐδὲν δὴ τὸ ἀντιπράττεν ἐστὶν εὕτροχον καὶ περιφερῆ καὶ καταρρέουσαν εἶναι τὴν φράσιν ἐκ τοιούτων συγκεκροτημένην ὁυθμῶν.

Das in den Handschriften des Dionysius überlieferte Wort κύκλος hat G. Hermann zu κύκλιος verbessert und von dem ἀνάπαιστος auch auf den δάκτυλος übertragen: er lehrt, dass die Daktylen des heroischen Hexameters nicht volle vierzeitige Daktylen, sondern kyklische Daktylen seien, deren Länge eine geringere Zeitdauer als die zweizeitige Länge habe. Sämmtliche daktylische Hexameter enthalten nach G. Hermann kyklische, keine vierzeitigen Daktylen. Hermann denkt dabei an die "gesagten" Hexameter des Rhapsoden-Vortrages, wie auch Dionysius von Halikarnassus.

August Apel\*) in seiner Metrik bezieht den kyklischer Daktylus gerade umgekehrt auf die gesungene Poesie. Der kyklische Daktylus sei nach der Ueberlieferung des Dionysius von dem Trochaeus nicht sehr verschieden. Wo in einem melischen Metrum trochaeische mit daktylischen Versfüssen verbunden seien, da sei — so will es Apel — der Daktylus ein dreizeitiger kyklischer, dessen Länge den Werth einer punctirter Note habe. August Boeckh war in seiner ersten Arbeit\*\*) über die Pindarische Metrik der Apelschen Auffassung zugethau In seinen Metra Pindari\*\*\*) leugnet er, dass das griechisch Alterthum Zeitmaasse wie unsere punctirte Noten gekannt haber solle. Das sei gegen die Ueberlieferung des Aristoxenus. "Ind universam Apelii doctrinam ut desperatam prorsus relinquer coepi."

Friedrich Bellerman, Boeckhs nächster Nachfolger im Studinn der griechischen Musiker, zog die von seinem Vorgänger als ver werflich bezeichnete Lehre August Apels vom kyklischen Daktylu

<sup>\*)</sup> A. Apel, Aphorismen über Rhythmus und Metrum Allgem. musikal Zeitung 1807. 1808. Metrik 1814 und 1816.

<sup>\*\*)</sup> A. Boeckh, über die Versmasse des Pindaros in Wolf und Buttman Museum der Alterthumswissensch. 1808 S. 344.

<sup>\*\*\*,</sup> A. Boeckh, de metris Pindari 1820 p. 105. 268.

als einem dreizeitigen Versfusse der melischen Metra wieder hervor und brachte sie von neuem zu grossen Ansehen\*).

Die im Jahre 1854 begonnene Metrik der griechischen Dramatiker und Lyriker nebst den begleitenden musischen Künsten von A. Rossbach und R. Westphal hielt sich im ersten Theile von Apels kyklischem Daktylus fern, ging aber im zweiten Theile (1856) ganz und gar mit Friedrich Bellermann, indem sie einen mit Trochaeen in demselben Verse verbundenen Daktylus als

kyklischen Daktylus 🖁 |

bezeichnete. Um nicht mit Aristoxenus' Ueberlieferung, dass im Melos die Länge das Doppelte der Kürze sei, zu collidiren, wurde in den späteren Arbeiten Westphals dem kyklischen Daktylus als eine mit Aristoxenus' Forderung übereinkommende Messung der Notenwerth

kyklischer Daktylus 3 Let 1 .

vindicirt, eine Takt-Form, in welcher die beiden ersten Noten bei ihrem Triolenwerthe sich genau wie 2:1 verhalten, was aber von Apels Schreibung des kyklischen Daktylus wohl kaum merklich verschieden sein wird\*\*).

<sup>\*)</sup> Friedrich Bellermann, die Tonleitern und Musiknoten der Griechen 1847. F. Bellermann, die Hymnen des Dionysios und Mesomedes 1840.

<sup>\*)</sup> Das System der antiken Rhythmik von Rudolf Westphal Breslau 1865 8. 181 gibt folgende Darstellung: "In dem von Dionysius von Halikarnass compos. verbor. cap. 17 gegebenen Verzeichnisse der metrischen πόδες sagt derselbe bei Gelegenheit des Daktylus: die Rhythmiker stellen den Satz auf, dass die anlautende Länge des Daktylus eine μακρά αλογος von geringerem Zeitumfange als die volle 2-zeitige Länge sei; ebenso sprechen sie auch von einem Anapaestus, der auf die μαπρά αλογος auslautet und der von ihnen im Gegensatz zum gewöhnlichen 4-zeitigen Anapaest "der kyklische" genannt würde, - ein Name, den die Neueren auch auf den Daktylus mit irrationaler Länge ausgedehnt haben. In einer anderen Stelle compos. verbor. cap. 20 wird an dem Hexameter Αυθις έπειτα πέδονδε νλίνδετο λᾶας άνειδής jene Messung der Daktylen dahin näher bestimmt, dass dieselben in ihrem Masse den Trochaeen nahe kämen und einen leichten, beweglichen und fliessenden Rhythmus hätten. Boeckh hat hiernach in dem kyklischen Daktylus einen 3-zeitigen Takt von dem Umfange des Trochaeus erkannt. Es wird also der mit dem schweren Takttheile beginnende ποὺς τρίσημος der Alten nichtbloss durch den Trochaeus und Tribrachys, wondern auch durch den Daktylus ausgedrückt:

 $<sup>\</sup>textbf{3-zeitiger} \left\{ \begin{array}{l} \textbf{Trochaeus} & \frac{2}{2} & \frac{1}{2} \\ \textbf{Tribrachys} & \frac{2}{2} & \frac{1}{2} \\ \textbf{Daktylus} & \frac{2}{2} & \frac{1}{2} \end{array} \right.$ 

Bernhard Brill, Aristoxenus' rhythmische und metrische sungen im Gegensatze gegen neuere Auslegungen, namentlich V phals und zur Rechtfertigung der von Lehrs befolgten Messur Mit einem Vorworte von Carl Lehrs" wendet gegen diese Mes des "kyklischen Daktylus" als eines Versfusses der melischen N die Thatsache ein, dass ihr von Seiten des Aristoxenus Autorität fehle. Was uns von der Rhythmik des Aristox in den Handschriften oder bei Psellus erhalten ist - da su wir den Namen kyklischen Versfuss vergebens; einzig und a wird das Wort in der Stelle des Dionysius von Halikar gebraucht. Dionysius citirt ,,οί μέντοι φυθμικοί . . . φασι." sind diese δυθμικοί? Ganz in der Nähe unserer Stelle, im cap. de comp. verb. citirt Dionysius den Aristoxenus: er 1 nach ihm die Eintheilung der Buchstaben in φωνήεντα, ήμίφ ἄφωνα vor. Einen anderen Rhythmiker als Aristoxenus n Dionysius überhaupt nicht. Wahrscheinlich ist mit den φυθμ

Der 1-zeitige leichte Takttheil ist in jeder dieser drei Taktformen kurze Sylbe, der 2 zeitige schwere Takttheil ist beim Trochäus Länge, beim Tribrachys eine Doppelkürze: beim 3-zeitigen Daktylu Verbindung einer Länge mit der Kürze, welche beide einen geringeren umfang als bei der gewöhnlichen 1- und 2-zeitigen Sylbenmessung h— es tritt hier dasjenige ein, was Dionysius de comp. verb. 11 mit Worten ausdrückt: ἡ δὶ ξυθμική καὶ μουσική μεταβάλλουσιν αὐτὰς (sc συλλαβὰς τάς τε μακρὰς καὶ βραχείας) μειοῦσαι. Die Länge des kyklis Daktylus ist, wie Dionysius c. 17 sagt, eine βραχεία ἄλογος, die d folgende Kürze muss, weil der ganze Daktylus dem Trochaeus gleicl eine βραχεία άλογος und zwar nach der zu Anfang dieses Capitels sprochenen Stelle des Aristoxenus gerade die Hälfte der ihr vorausgeht irrationalen Länge sein. Hieraus ergibt sich folgende Messung des 3-zei Daktylus:

Die 2-zeitige βάσις ist ausgedrückt durch 3 Achteltriolen,

von denen die beiden ersten zu einer Note gebunden sind. In der tischen Ausführung wird sich diese aus Aristoxenus folgende Triolen sung des kyklischen Daktylus kaum merklich von derjenigen untersche welche Apel und Bellermann angenommen haben



welche Dionysius als Gewährsmänner für die kyklischen Füsse im Sinne hat, der Rhythmiker Aristoxenus gemeint. Aber wenn dies auch der Fall ist, hat Aristoxenus nicht von einem kyklischen Fusse der melischen Poesie, sondern wie Dionysius von einem syklischen Fusse der Rhapsoden gesprochen, in deren Vortrage ler Daktylus des heroischen Hexameters eine Länge habe, welche icht zweizeitig, sondern kürzer als die zweizeitige sei, eine μαχρά φαχυτέρα τῆς τελείας, von der man nicht sagen könne, welchen eitumfang sie habe, und die deshalb συλλαβή άλογος (zwischen der weizeitigen Länge und der einzeitigen Kürze in der Mitte stehend) nennen sei. Den Rhythmus eines declamirten Hexameters urch Notenzeichen auszudrücken, dem würde sich Aristoxenus idersetzen. Hat doch nach ihm die continuirliche Bewegung er Stimme, das Sprechen, keine ή ο εμίαι, keine κατά τὸ ποσόν νώριμοι γρόνοι! Man vernimmt die sechs Hebungen des Hexaeters, aber kann nicht mit den Fingern die Versfüsse als sechs leich lange Hebungen und sechs gleich lange Senkungen takiren. So sagt auch Fabius Quintilian "Oratio non descendit ad repitum digitorum."

# 2) Declamation mit Instrumentalbegleitung (παρακαταλογή).

Bei Gottfried Hermann Epitome doctrinae metricae § 53 lesen ir: "Paracataloge, cuius mentionem faciunt Aristoteles Problem. I. 6 et Plutarchus de musica p. 1140 F. et 1141 A., quibus-im conferendus Hesychius in v. καταλογή, remissio est numeri l'incertos communis numeros accedens, quam nostri musici mus canendi recitativum vocant." Dies wird im wesentlichen § 268 wiederholt: "Hanc (paracatalogen) ex iis, quae Aristoles Probl. IX. 6. Plutarchus de musica p. 1140 F. et 1141 A. Hesychius in καταλογή dicunt, genus canendi illud fere fuisse olligimus, quod hodie recitativum vocant: quod quoniam soluorem habet compagem numerorum, aptissime modo per incerim illa brevium syllabarum titubationem, modo per lentam resissionem numeri dochmiaci in exitum spondiacum, modo etiam per istabilem dactyli trochaeive ante dochmios incessum exprimitur."

Der geniale Begründer der modernen Wissenschaft der Metrik at sich in der Parakataloge geirrt.

Die Hauptquelle für die Parakataloge ist die von den rhythnischen Neuerungen handelnde Partie des Plutarchschen Musikialoges. Dort heisst es cap. 28: 'Αλλὰ μὴν καὶ 'Αρχίλοχος 1) τὴν τῶν τριμέτρων φυθμοποιίων προσεξεῦρε 2) καὶ τὴν εἰς τοὺς οὐχ ὁμογενεῖς φυθμοὺς ἔντασιν 3) καὶ τὴν παρακαταλογὴν καὶ τὴν περὶ ταῦτα κροῦσιν.

Dreierlei Puncte sind es, die auf Archilochus zurückgeführt werden. In den folgenden Sätzen werden dieselben näher bestimmt

- 1) Πρώτον δε αὐτῷ τά τ' ἐπῷδὰ καὶ τὰ τετράμετρα καὶ τὸ κρητικὸν καὶ τὸ προσοδιακὸν ἀποδέδοται καὶ ἡ τοῦ ἡρῷου αὕξησις, ὑπ' ἐνίων δὲ καὶ τὸ ἐλεγεῖον.
- 2) Πρὸς δὲ τούτοις η τε τοῦ ἰαμβείου πρὸς τὸν ἐπιβατὸι παίωνα ἔντασις, καὶ ἡ τοῦ ηὐξημένου ἡρώου εἴς τε τὸ προσοδιακὸι καὶ τὸ κρητικόν.
- 3) Έτι δὲ τῶν ἰαμβείων τὰ μὲν λέγεσθαι παρὰ την κρούσιν τὰ δὲ ἄδεσθαι ἀρχίλοχόν φασι καταδείξαι, εἰθ' οὕτω χρήσασθα τοὺς τραγικοὺς ποιητάς, Κρέξον δὲ λαβόντα εἰς διθυράμβοι χρῆσιν ἀγαγείν.

Dann heisst es noch:

Οἴοντα δὲ καὶ τὴν κροῦσιν τὶν ὑπὸ τὴν ຜόδὴν τοῦτον πρῶτοι εὑρεῖν, τοὺς δ' ἀρχαίους πάντας πρόσχορδα κρούειν.

Dass Archilochus die Parakataloge\*) und die hierauf bezüg liche Krusis erfunden habe, wird im weiteren Verlaufe folgender massen ausgeführt:

Ferner soll Archilochus aufgebracht haben, dass die iam bischen Trimeter bald zur Instrumentalbegleitung gesprocher bald gesungen wurden, eine Manier, welche dann die Tragike anwandten und welche Krexos in den Dithyrambus einführte.

Hier wird das Wort παρακαταλογή umschrieben durc λέγεσθαι παρὰ τὴν κροῦσιν d. h. die Iamben werden zur instrumentalen Begleitung gesprochen. Die beiden Glieder des Con positums παρακαταλογή werden ausgedrückt das zweite durc λέγεσθαι, das erste durch παρὰ τὴν κροῦσιν. Es ist gar nich misszuverstehen, wie dies gemeint ist. Es ist dieselbe Art de Vortrages, welche wir heute den melodramatischen Vortranennen: die Verse werden gesprochen unter gleichzeitiger Instrumentalmusik. Von dem, was die heutige Musik "Recitativ" nenn ist das Melodram absolut verschieden. Das Recitativ wird gesungen, das Melodram oder die Parakataloge wird gesprochel Auch unsere Stelle des Plutarch setzt dem λέγεσθαι παρὰ τὴ

<sup>\*)</sup> Auch παταλογή statt παραπαταλογή Hesych, i. h. v. παταλογή τὸ s ἔσματα μὴ ὑπὸ μέλει λέγει».

zφούσιν ausdrücklich das ἄδεσθαι entgegen. Archilochus habe eingeführt, dass die Iamben theils als Melodram gesprochen, theils gesungen worden seien. Wie die Ausleger den melodramatischen Vortrag mit dem Recitativgesange verwechseln konnten, ist mir unerfindlich.

Bei Plutarch hiess es 'Αρχίλοχος προσεξεῦρε τὴν παρακαταλογὴν καὶ τὴν περὶ ταῦτα κροῦσιν d. h. "Archilochus erfand die
Parakataloge und die hierzu gehörende Begleitung." Die zu dem
Gesange gehörende Begleitung ist bei Plutarch de mus. cap. 19 beschrieben worden: es war eine heterophone Begleitung, d. i. zu den
Tönen des Gesanges gab das begleitende Instrument divergirende,
nicht unisone Klänge an: neben der Gesangstimme wurde eine
heterophone Begleitungsstimme gehört\*). Bei der Parakataloge
erklang eine Begleitungsstimme zu den gesprochenen Worten der
Verse: dort Gesangstimme und heterophone Begleitungsstimme,
hier Sprechstimme und selbstständige Stimme des Instrumentes.

Am Schlusse der ganzen Partie heisst es, man glaube, dass auch die heterophone Begleitung des Gesanges von Archilochus aufgebracht sei, die Alten hätten homophon begleitet.

Es ist also in der Stelle des Plutarchischen Dialoges hinreichend klar gesagt worden:

Archilochus liess die Iamben bald von einer Sprechstimme zu einer gleichzeitigen Instrumentalstimme vortragen, bald liess er sie singen zu einer gleichzeitigen heterophonen Begleitstimme.

Von der ersten Form des Vortrages, dem melodramatischen Vortrage oder der Parakataloge heisst es weiterhin in der Stelle Plutarchs: εἰθ' οῦτω χρήσασθαι τοὺς τραγικοὺς ποιητάς. Das kann nur heissen, späterhin (in der nacharchilochischen Zeit) sei der melodramatische Vortrag der Iamben auch in die Tragödie eingeführt. Wir können, was hier der Plutarchische Musikdialog überliefert, um so weniger anzweifeln, weil es bei Aristoteles in den Musikproblemen 19, 6 heisst: διὰ τί ἡ παρακαταλογὴ ἐν ταις ἀδαῖς τραγικόν; ἢ διὰ τὴν ἀνωμαλίαν, παθητικὸν γὰρ τὸ ἀνωμαλὲς καὶ ἐν μεγέθει τύχης ἢ λύπης, τὸ δὲ ὁμαλὲς ἔλαττον

<sup>\*)</sup> Zur Begleitung der gesungenen Iamben bediente man sich der Iambyke, zur Begleitung der melodramatisch vorgetragenen des Klepsiambos. Athen. 64 p. 636 Έν οἷς ὀφγάνοις τοὺς ἰάμβους ἦδον, ἰαμβύκας ἐκάλουν, ἐν οἷς δὶ παρα(κατα)λογίζοντο τὰ ἐν τοῖς μέτροις κλεψιάμβους. Der melodramatische Vortrag war nicht auf die iambischen Trimeter und auf begleitendes Saiteninstrument beschränkt: Xenoph. Symp. 4, 3 ἢ οὖν βούλεσθε Θεπις Νικόστρατος ὁ ὑποκριτὴς τετράμετρα πρὸς τὸν αὐλὸν κατέλεγεν, οὖτω καὶ ὑκὸ τὸν αὐλὸν ὑμῖν διαλέγομαι;

yomöss. Aristoteles fragt, weshalb die Parakataloge den Eindredes Tragischen macht. Dass diese Thatsache vollkommen rich ist, ersehen wir z. B. aus der Schlussscene des Götheschen Egmowo die Tragik der Götheschen Diction durch Beethovens medramatische Musik entschieden gesteigert wird. Um so weni ist es ersichtlich, weshalb Wilhelm Christ, der von Herms Vorstellung, die Parakataloge sei ein recitativartiger Vortnicht lassen mag, diese Vortragsweise mit dem "Recitativ uns komischen Oper" vergleichen will\*).

Zu der ψιλη λέξις der Rhapsoden und zu der mit glei zeitiger Instrumentalmusik verbundenen ψιλη λέξις der Trim und Tetrameter in der Lyrik und Tragödie kommt als dr Vortragsweise declamirter Poesie die mit gleichzeitiger Orche verbundene ψιλη λέξις hinzu.

## 3) Declamation mit Orchestik (ψιλή λέξις μετ' ὀοχήσεως).

Strabo 14 p. 648 überliefert: "Sotades aus Maronea nach ihm Alexander der Aetoler schrieb kinüdologische (lasc Darstellungen für Declamation (ἐν ψιλῷ λόγῳ), Lysis und r vor ihm Simos für melischen Vortrag (μετὰ μέλους)".

Bei Aristides p. 32 lesen wir: "ὁ ζυθμὸς θεωφείται μ λέξεως μόνης ἐπὶ τῶν ποιημάτων μετὰ πεπλασμένης ὑποκρίο οἶον τῶν Σωτάδου καί τινων τοιούτων." Wörtlich heisst "mit fingirter Action." — In der römischen Kaiserzeit, in der i die Gedichte des Sotades mit Vorliebe gelesen zu haben schmusste man sich zu den Versen die Action hinzudenken; in alexandrinischen Epoche aber müssen die Gedichte des Sotgeradezu auf einem Theater von Schauspielern mimetisch getragen worden sein. Anders kann die Stelle des Arist nicht verstanden werden.

Die Gedichte des Sotades, nach der vom Dichter gewäh Mundart "ἐωνικοὶ λόγοι" genannt, waren in einem Metron halten, welchem man späterhin eben der ἐωνικοὶ λόγοι widen Namen des ionischen Metron gab. Für daktylische V würde es ziemlich pedantisch klingen, wenn man den daktylisch Rhythmus genau einhalten und der langen Sylbe streng doppelte Zeitmass der Kürze geben wollte. Daher auch

<sup>\*)</sup> Metrik der Griechen und Römer 1879 S. 676. W. Christ, die : kataloge im griech. u. röm. Drama in den Abhdl. d. bay. Akad. Bd. S. 155—222.

eberlieferung, dass im Vortrage der heroischen Verse die Länge eine zweizeitige war, sondern zwischen der zweizeitigen und der nzeitigen in der Mitte stand. Die Verse des iambischen und ochaeischen Rhythmus werden bei der Recitation wohl ebensoenig wie die daktylischen das legitime rhythmische Mass einhalten haben, bei melodramatischem Vortrage dagegen (der φακαταλογή) wird die gleichzeitige Instrumentalbegleitung eine eng rhythmische Pronunciation unterstützt haben. Bei keinem strum aber ergiebt sich beim Declamationsvortrage die streng ythmische Pronunciation so ungezwungen wie beim ionischen strum. Von den drei Theilen des ionischen Versfusses nimmt Länge, ohne dass der Vortragende dies besonders beabsicht, dieselbe Zeitdauer wie die Doppelkürze in Anspruch. In n Versen des Sotades war freilich der ionische Versfuss häufig nug mit dem Ditrochaeus untermischt; dann ergab sich die sonannte ἀνάπλασις, ein Taktwechsel zwischen dem ionischen und m trochaeischen Versfusse. Doch auch diese Schwierigkeit unte der Declamirende leicht überwinden, wenn er, wie Ariides sagt, ,,μεθ' ὑποκρίσεως" declamirte, wenn er durch rhythische Verwendung der Hände und der Füsse der Declamation ı Hülfe kam.

#### \$ 11.

### Die Aristoxenische Classification der Buchstaben.

Schon vor Aristoxenus, schon im Anfange der Zeit der erserkriege oder wohl noch früher gab es eine Theorie der usik, sowohl eine rhythmische wie eine melische (harmonische) heorie. Sie ward zunächst durch die mündliche Unterweisung, elche die Häupter musikalischer Schulen den Lernenden ertheilten, perliefert. Von den Lehren der vor aristoxenischen Harmonik ersten wird urch Aristoxenus selber einige Kenntniss: er theilt mit, as Lasos, Epigonos u. a. Vorsteher Athenischer Musikschulen gehrt haben. Dass in diesen Schulen auch die Rhythmik gelehrt orden sei, erfahren wir durch Plato. Von seinen Vorgängern der Rhythmik berichtet Aristox. bei Psellus § 1. vgl. unten S. 62.

In den rhythmischen Unterweisungen wurde zuerst von den uchstaben und Sylben gesprochen, erst dann ging man zu den hythmen. Diesen Unterricht hatte Plato durchgemacht, wie ir aus dem Cratylus 424, c. schliessen dürfen: ἄσπερ οἱ ἐπιειροῦντες τοῖς ῥυθμοῖς τῶν στοιχείων πρῶτον τὰς δυνάμεις

διείλοντο, ἔπειτα τῶν ξυλλαβῶν, καὶ οῦτως ἤδη ἔρχονται ἐπειτούς ὁυθμοὺς σκεψάμενοι, πρότερον δ' οῦ.

Wir besitzen nun ein Aristoxenisches Fragment, in welchem von den δύναμεις der στοιχεῖα gesprochen wird. Es wird schwerlich verfehlt sein, wenn wir dasselbe aus der Aristoxenischen Rhythmik entlehnt sein lassen. Das erste Buch war der Platz, wo es stand. Dionys. comp. verb. 14:

Τῶν δὲ στοιχείων τε καὶ γοαμμάτων οὐ μία πάντων φύσιε, διαφοραὶ δὲ αὐτῶν.

Πρώτη μεν ώς 'Αριστόξενος ὁ μουσικὸς ἀποφαίνεται καθ' ην τὰ μεν φωνὰς ἀποτελεί, τὰ δὲ ψόφους φωνὰς μεν τὰ λεγόμενα φωνήεντα, ψόφους δὲ τὰ λοιπὰ πάντα.

Δευτέρα δὲ καθ' ἢν τῶν φωνηέντων ἃ μὲν καθ' ἐαντὰ ψόφους ὁποίους δή τινας ἀποτελεῖν πέφυκε, ξοιζον ἢ συριγρον ἢ ποππυσμὸν ἢ τοιούτων τινῶν ἄλλων ἢχων δηλωτικά, ἃ δἱ ἐστιν ἀπάσης ἄμοιρα φωνῆς καὶ ψόφου καὶ οὐχ οἶά τε ἠχεῖσθω καθ' ἑαυτά ταῦτα μὲν ᾶφωνά τινες ἐκάλεσαν, θᾶτερα δὲ ἡμίφωνα. Cf. schol. ad Hermog. VII, 965 W. Quintil. inst. 1, 10, 17.

Bei Aristoxenus also kam die Eintheilung der Laute in Vocale und eine zweifache Consonantenclasse, mutae und semi-vocales, vor; wie die Rhetorik\*), so geht auch die Grammatik auf die Musikwissenschaft zurück.

# § 12.

# Die stätigen Momente des Rhythmizomenon.

Auch folgendes in Psellus' rhythmischen Prolambanomess § 6 erhaltene Fragment gehörte dem ersten Buche an.

Τῶν δὲ φυθμιζομένων εκαστον οὔτε κινείται συνεχῶς οὖτι ἡρεμει, ἀλλ' ἐναλλάξ. καὶ τὴν μὲν ἡρεμίαν σημαίνει τό τε σχημε καὶ ὁ φθόγγος καὶ ἡ συλλαβή, οὐδενὸς γὰρ τούτων ἔστιν αἰσθέσθαι ἄνευ τοῦ ἡρεμῆσαι τὴν δὲ κίνησιν ἡ μετάβασις ἡ ἀπὸ σχήματος ἐπὶ σχῆμα καὶ ἡ ἀπὸ φθόγγου ἐπὶ φθόγγον καὶ ἡ ἀπὸ συλλαβῆς ἐπὶ συλλαβήν. εἰσὶ δὲ οἱ μὲν ὑπὸ τῶν ἡρεμιῶν κατεχόμενοι χρόνοι γνώριμοι, οἱ δὲ ὑπὸ τῶν κινήσεων ἄγνωστοι διὰ σμικρότητα ῶσπερ ὅροι τινὲς ὅντες τῶν ὑπὸ τῶν ἡρεμιῶν κατεχομένων χρόνων. Νοητέον δὲ καὶ τοῦτο ὅτι τῶν φυθμικῶν συστημάτων ἔκαστον οὐχ ὁμοίως σύγκειται ἔκ τε τῶν γνωρίμαν

<sup>\*)</sup> Suidas s. v. Θρασύμαχος.

γρόνων κατὰ τὸ ποσὸν καὶ ἐκ τῶν ἀγνώστων, ἀλλ' ἐκ μὲν τῶν γνωρίμων κατὰ τὸ ποσὸν ὡς ἐκ μερῶν τινων σύγκειται τὰ σύπήματα, ἐκ δὲ τῶν ἀγνώστων ὡς ἐκ τῶν διοριζόντων τοὺς
γνωρίμους κατὰ τὸ ποσὸν χρόνους.

Aristid. p. 31 M. 'Ρυθμός τοίνυν έστι σύστημά τι έκ γνω-Νμων κατά τινα τάξιν συγκείμενον.

Die Stelle des Psellus lautet in der Uebersetzung\*):

"Von den Rhythmizomena ist ein jedes ein derartiges, dass s weder continuirlich in Bewegung, noch continuirlich in Stätigeit ist, sondern das eine und das andere abwechselnd.

"Der Stätigkeit gehört das orchestische Schema, der Ton und he Sylbe der melischen Poesie an, denn nichts von diesen dreien van wahrgenommen werden, ohne dass eine Stätigkeit vorvanden wäre.

"Der Bewegung dagegen gehört der Uebergang von einem mehestischen Schema zum anderen, von einem Tone zum anderen, von einer Sylbe zur anderen an.

"Die von dem Stätigen ausgefüllten Zeiten sind die wahrnehmbaren, die von der Bewegung ausgefüllten die nicht wahrnehmbaren Zeiten: nicht wahrnehmbar wegen ihrer Kleinheit, indem sie die Grenzen der von den stätigen Elementen ausgefüllten Zeiten sind.

"Zu beachten ist auch dies, dass jedes der rhythmischen Systeme nicht in gleichartiger Weise aus den der Quantität nach wahrnehmbaren und nicht wahrnehmbaren Zeiten zusammengesetzt ist. Vielmehr bilden die der Quantität nach wahrnehmbaren Zeiten die Bestandtheile des Systemes, die quantitativ ücht wahrnehmbaren bilden die Grenzen der quantitativ wahrnehmbaren".

Von den drei Rhythmizomena ist zwar auch im Anfange des zweiten duches die Rede, § 3—9, jedoch in einer Weise, welche deutlich zeigt, lass auch schon "ἐν τοῖς ἔμπροσθεν", d. h. im ersten Buche davon gehandelt sein muss. Ohnehin ersehen wir aus der kurzen Recapitulation des im when Buche gesagten, dass "ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἰρημένον, τί αὐτῶν ἐκάστη ἰπόκειται", "was das Substrat einer jeden der Arten des Rhythmus sei", d. i. lie drei Rhythmizomena.

Aus dem Frg. 6 Psell. ergiebt sich, dass Aristoxenus die Pause als 
stellvertreter der Töne und der Sylben zu den integrirenden Bestandtheilen 
les Rhythmus rechnet; denn blosse μεταβάσεις von einem Tone zu einem 
laderen Tone, von einer Sylbe zur andern Sylbe sind die Pausen nicht,

<sup>\*)</sup> R. Westphal, Aristoxenus übersetzt und erläutert S. 4.

da die μεταβάσεις als ἄγνωστοι διὰ σμικρότητα χρόνοι definirt werden. We in der Musik keine die μέρη τῶν ἐνθμιζομένων vertretenden Pausen, son dern blosse μεταβάσεις vorkommen, z. B. zwischen Anakrusis und dem fol genden schweren Takttheile, u. s. w., da sind das unendlich kleine Grensen und dürfen daher nicht als χρόνοι γνώριμοι gehört werden.

In jedem Rhythmizomenon wechseln Momente der Bewegung und des Stätigen mit einander ab. Das Stätige (ἡρεμία) findel seinen Ausdruck in der Sylbe, im Tone, im Schema der Orchestil (denn weder Sylbe, noch Ton, noch orchestisches Schema würdt man wahrnehmen können, wenn sie nicht stätig wären), die Bewegung (κίνησις) besteht in dem Uebergange (μετάβασις) vol der Sylbe zur Sylbe, vom Tone zum Tone, vom orchestischer Schema zum orchestischen Schema. Die Zeit, welche durch ein stätiges Moment ausgefüllt wird, ist sinnlich wahrnehmbar (2006 οιμος), die Zeit der Bewegung oder des Uebergangs ist wegen ihrer Kleinheit nicht sinnlich wahrnehmbar (apvworog)\*), den sie ist nur die Grenze zwischen zwei von Sylben oder Tones ausgefüllten Zeittheilen. Demnach stehen die 100vol vvooise und αγνωστοι als Bestandtheile eines ρυθμικον σύστημα einande nicht coordinirt; die χρόνοι γνώριμοι sind die Theile des σύστημα die γρόνοι ἄγνωστοι nur die Grenzen dieser Theile.

Nun finden wir eine Definition des Rhythmus bei Aristide p. 31 M., welche folgendermassen lautet: ψυθμὸς τοίνυν ἐστὶ σύ στημά τι ἐκ γνωρίμων χρόνων κατά τινα τάξιν συγκείμενον\*\*) in der Uebersetzung bei Martian. Capella: Rhythmus igitur es compositio quaedam ex sensibilibus collata temporibus, ad aliquen habitum ordinemque connexa. Diese Definition ist wie die game Einleitung des Aristides p. 31. 32 aus dem ersten Buche de Axistoxenus geflossen, und wir werden wohl nicht irren, dass si sich an die Auseinandersetzung der χρόνοι γνώριμοι und ἄγνω στοι anreihete. Nachdem er hier mit den Worten geschlossen έκ τῶν γνωρίμων κατὰ τὸ ποσὸν χρόνων ὡς ἐκ μερῶν τινω σύγκειται τὰ συστήματα ψυθμικὰ, fährt er fort: ψυθμὸς τοίνυ

<sup>\*)</sup> Dasselbe sagt Bacchius 67, 16 von der Zeit, welche zwischen & als Arsis und Thesis dienenden Zeitgrössen in der Mitte liegt.

<sup>\*\*)</sup> In den Handschriften des Aristides fehlt γνωρίμων und sta συγκείμενον ist συγκειμένων geschrieben. Der Uebersetzer hatte noch eine bessern Text vor sich; aus sensibilibus und compositio connexa ist zweifel ohne γνωρίμων und συγκείμενον herzustellen. Ausserdem ist nach σύστημα in den lib. schlende τι herzustellen cf. compositio quaedam. τι υι συγκείμενον wird auch durch Psell. § 6 σύστημά τι συγκείμενον bestätig

δει δύστημά τι ἐκ γνωρίμων χρόνων κατά τινα τάξιν συγκείμενον. Diese letzte Definition ist die vollständigste, sie schliesst die beiden früheren mit in sich ein: "Εστι δὲ ὁ ὁυθμὸς χρόνων τάξις (cf. κατὰ τάξιν συγκείμενον) und χρόνος διηρημένος ἐφ' ἐκάστω τῶν ὁυθμίζεσθαι δυναμένων. (Der hiermit ausgedrückte Begriff les ὁυθμιζόμενον als des Trägers des Rhythmus liegt in "ἐκ νωρίμων χρόνων συγκείμενον", denn die γνώριμοι χρόνοι sind a, wie es hiess, die stätigen und für die αίσθησις wesentlichen domente des Rhythmizomenon.) Dass das Fragment Psell. 6 und die eben besprochene Definition sich aneinander schliessen, hut ausser dem Ausdrucke γνώριμοι χρόνοι auch noch der Ausdruck σύστημα kund, der sowohl am Ende des Fragmentes wie im Anfange der Definition vorkommt.

Aristoxenus sagt im Anfange des zweiten Buches:

Ότι μὲν οὖν περί τοὺς χρόνους έστι και τὴν τούτων αἴσθησιν, εἰρηται μὲν και ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, λεκτέον και πάλιν νῦν.

Also in seiner Darstellung des allgemeinen Rhythmus hat, wie wir hier erfahren, Aristoxenus auch von den χρόνοι gesprochen. Hierbei war nun auch von den χρόνοι ποδικοί, d. h. der tous und θέσις, als der Grundbedingung jedes Rhythmus, er mag in der Natur oder in der musischen Kunst zur Erscheinung kommen, geredet worden, denn nur so erklärt es sich, weshalb unser tweites Buch den Begriff von Arsis und Thesis ohne weiteres voraussetzt und z. B. § 17 gesagt wird, es müsse jeder Fuss aus 2 oder 3 oder 4 χρόνοι bestehen, ohne dass hier irgend eine Definition von χρόνος gegeben wäre. Auch Aristides bringt die Definition von Arsis und Thesis in der Einleitung, wo er vom Rhythmus "im Allgemeinen" redet. Aus der Erörterung der χρόνοι, welche das erste Buch des Aristoxenus enthielt, stammt das kleine Fragment bei Psellus § 4:

Ό δὲ φυθμὸς οὐ γίνεται έξ ένὸς χοόνου, ἀλλὰ προσδεϊται ἡ γένεσις αὐτοῦ τοῦ τε προτέρου καὶ τοῦ ὑστέρου.

<sup>I</sup>α προτέρου und ύστέρου haben wir χρόνου zu ergänzen, χρόνος <sup>π</sup>ρότερος bedeutet dasselbe wie χρόνος καθηγούμενος, χρόνος <sup>ύ</sup>στερος dasselbe wie χρόνος έπόμενος bei Aristides § 34.

An dieser Stelle müssen die Bestimmungen über κάτω χούνος und ἄνω χούνος, βάσις und ἄρσις gestanden haben, welche wir im zweiten Buche § 17 vermissen.

## § 13.

## Das Sylbenmass der gesungenen Poesie.

Aus dieser Partie des ersten Buches der Aristoxenisch Rhythmik ist uns in den rhythmischen Prolambanomena ( Psellus § 1 Folgendes excerpirt:

Καὶ πρῶτόν γε ὅτι πὰν μέτρον πρὸς τὸ μετρούμενον πῶς ι πέφυκε καὶ λέγεται. ὥστε καὶ ἡ συλλαβὴ οῦτῶς ἄν ἔχοι πρὸς τ ρυθμὸν ὡς τὸ μέτρον πρὸς τὸ μετρούμενον, εἴπερ τοιοῦτόν ἐσι οἶον μετρεῖν τὸν ρυθμόν. ἀλλὰ τοῦτον μὲν τὸν λόγον οἱ παλε ἔφασαν ρυθμικοί, ὁ δέ γε ᾿Αριστόξενος οὖκ ἐστι, φησί, μέτρον συλλαβή. πᾶν γὰρ μέτρον αὐτό τε ὡρισμένον ἐστὶ κατὰ τὸ ποθ καὶ πρὸς τὸ μετρούμενον ὡρισμένως ἔχει. ἡ δὲ συλλαβὴ ο ἐστι κατὰ τοῦτο ὡρισμένη πρὸς τὸν ρυθμὸν ὡς τὸ μέτρον πι τὸ μετρούμενον, ἡ γὰρ συλλαβὴ οὐκ ἀεὶ τὸν αὐτὸν χρόνον ι τέχει, τὸ δὲ μέτρον ἡρεμεῖν δεῖ κατὰ τὸ ποσὸν καθὸ μέτρ ἐστὶ καὶ τὸ τοῦ χρόνου μέτρον ὡσαύτως κατὰ τὸ ἐν τῷ χρό ποσόν, ἡ δὲ συλλαβὴ χρόνου τινὸς μέτρον οὖσα οὐκ ἡρεμεῖ κα τὸν χρόνον, μεγέθη μὲν γὰρ χρόνων οὐκ ἀεὶ τὰ αὐτὰ κατέχου αἱ συλλαβαί, λόγον μέντοι τὸν αὐτὸν ἀεὶ τὰν μεγεθῶν. ἡμεν γὰρ κατέχειν τὴν βραχείαν χρόνου, διπλάσιον δὲ τὴν μακρ

Die älteren Rhythmiker — so heisst es hier — stellten d Satz auf: die Sylbe verhält sich zum Rhythmus, wie das Mu zum Gemessenen, die Sylbe ist das Mass des Rhythmus. D leugnet Aristoxenus, οῦκ ἐστι μέτρον ἡ συλλαβή.

"Denn jedes Mass hat eine bestimmte Grösse und ist Beziehung auf das zu Messende fest begrenzt. Aber die Sylbe in Beziehung auf den Rhythmus mit nichten in der Weise fest grenzt, wie das Mass in Beziehung auf das zu Messende. I Mass muss als solches der Grösse nach stätig sein, und i besondere muss das Zeitmass der Zeitgrösse nach stätig se aber die Sylbe hat als Zeitmass keineswegs eine stätige Größe Die Sylben haben nämlich nicht immer dieselben Zeitgröss sondern nur dasselbe Grössenverhältniss, denn dass die lar Sylbe doppelt so gross sei als die kurze..."

War das fehlende Verbum, von welchem der Accussativ Inf. abhängt, dasselbe wie Quintil. inst. 9, 4, 45 "Longam e duorum temporum, brevem unius, etiam pueri seiunt"? Es w recht gut möglich, dass dem Quintilian das Aristoxenische Origi vorgelegen hätte. Aber wenn auch nicht: der fehlende Satz i jedenfalls sehr allgemeinen Inhaltes; denn er gehört der E

itung an, in welcher noch nicht von den rhythmischen Grössen Speciellen die Rede war, noch nicht von dem das anderthalbche der Länge umfassenden χρόνος ἄλογος, welchen Aristoxenus thwendig von dem Gesetze, dass sich Länge und Kürze stets ie 2:1 verhalten, hätte ausnehmen müssen.

Auch Marius Victorinus hat, wenn auch nicht unmittelbar, aus der vorgenden Stelle des Aristoxenus geschöpft. Bei Psellus beginnen die eigen Worte des Aristoxenus erst mit ,,ὁ δέ γε ᾿Αριστόξενος οὖκ ἐστι φησί", s voraus geht ist selbstständiges Referat des Psellus. Eben dieses nun en wir bei Marius Victorinus genauer.

"Quidam autem non pedem metrum esse volunt, sed syllabam, quod hac um quoque pedem metiamur et quod finita esse mensura debeat, pedes em in versu varientur. Alii rursus nec pedem nec syllabam metrum put esse dicendum, sed tempus, quia omne metrum in eo quod metimur mero finitum est ut decempeda (non enim modo decem habet, modo undecim, do duodecim pedes, sed semper decem). Unde pedem metrum esse non posse, ia in versu modo unus est dactylus, modo duo, seu spondei, interdum invunt trochaei aut amphimacri, quorum diversitate iuxta spatia temporum trum, quod certam mensuram habere debeat, nequaquam finitum inveniri."\*) Es gab also 1) Rhythmiker, welche den metrischen Versfuss als Zeitme des Rhythmus annahmen. 2) Gegen diese wandten sich Andere, tehe die Sylbe als µέτρον hinstellten (quidam autem non pedem metrum e volunt, sed syllabam), dies waren die παλαιοί ξυθμικοί, von denen Psellus

richt. Was sie gegen die Ansicht, dass der Versfuss ein μέτρον sei, vorwhten, hat Victorin ziemlich ausführlich mitgetheilt; auch die Schlussrte der ganzen Stelle gehören hierher. 3) Noch Andere — und dies ist istoxenus und die Aristoxeneer - endlich behaupteten, dass weder der τεfuse, noch die Sylbe ein μέτρον sein könne, sondern nur die Zeit, quia me metrum in eo quod metimur numero finitum est. Das ist die Ueberzung der bei Psellus erhaltenen Aristoxenischen Worte: πᾶν γὰρ μέτρον πό τε ώρισμένον έστι] κατά τὸ ποσόν [και] πρός τὸ μετρούμενον ώρισμέs ezes (die unübersetzt gelassenen Worte habe ich in Klammern einkblossen, in eo quod metimur ist πρός τὸ μετρούμενον, numero ist κατά ποσον, finitum est ist ώρισμένως έχει). - Wir sehen, dass das Alles aus istoxenus stammt. Er beleuchtete zuerst die Behauptung einiger Aelteren. e der metrische Fuss ein Zeitmass des Rhythmus sei, dann die Ansicht derer, welche diesen Satz widerlegt und statt dessen die Sylbe als Zeitus hingestellt hatten. Endlich bekämpfte Aristoxenus auch diese zweite wicht und stellte dafür eine dritte als seine eigne auf nec pedem, nec Rabam metrum esse dicendum, sed tempus. In der That bleibt nichts Anres übrig, als dass das wahre μέτρον φυθμού in dem χρόνος besteht.

Während Aristoteles\*\*) von kleinsten Masseinheiten sprelend noch folgende Beispiele derselben angiebt: οἶον ἐν ἀρμονία Έσις ... ἐν δὲ ἀνθμοῖς βάσις καὶ συλλαβή", stellt Aristoxenus

<sup>\*)</sup> Mar. Victor., p. 2495 (p. 51. Keil).

<sup>\*\*)</sup> Metaphys. 18, 1.

als kleinstes rhythmisches Mass den χρόνος πρῶτος auf, wüber er im zweiten Buche das Nähere auseinandersetzt.

Aber auch von dem χρόνος πρῶτος gilt, was Aristore von der Sylbe gesagt hat: οὐκ ἀεὶ τὸν αὐτὸν χρόνον κατε denn je nach dem Tempo ist er bald kürzer, bald länger, je ist wie das Tempo selber immer unbegrenzt: εἶπερ εἰσὶν ἐκάθ τῶν ὁνθμῶν ἀγωγαὶ ἄπειροι, ἄπειροι ἔσονται καὶ οἱ πρῶτοι Aris περὶ τοῦ πρώτου χρόνου (Porphyr. ad Ptol. p. 255). Also von e absoluten Stätigkeit des χρόνος πρῶτος kann keine Rede ε

Wenn also das μέτρον κατά ποσὸν (d. h. κατὰ μέγεὶ ἠρεμεῖν und ὡρισμένον sein und sich zum μετρούμενον ὡριν νως verhalten muss, wie kann da der χρόνος πρῶτος (oder διμος u. s. w.), der ja bei der ἀπειρία ἀγωγῆς ein ἄπειρος ist, μέτρον des ρυθμὸς sein? Darauf wird Aristoxenus mit i lichen Worten geantwortet haben, wie wir sie in dem weite Fortgange des Fragments bei Porphyrius p. 40, 7 lesen: ος ληφθῆ τῶν ρυθμῶν ἐπὶ τῆς δέ τινος ἀγωγῆς τιθεὶς, ἀπεί ἐκείνων πρῶτων ἕνα τινὰ λήψεται εἰς αὐτὸν. Ein jeder μετρούμενον uns vorliegender Rhythmus hat irgend eine bestim ἀγωγὴ, und hiernach ist auch der χρόνος πρῶτος kein ἄπει sondern ein bestimmter, ein ὡρισμένος καὶ πεπερασμένος μεγ (— κατὰ τὸ ποσόν), mithin ist der χρόνος πρῶτος völlig eignet, für den ρυθμός, dessen Grundbestandtheil er bildet, μέτρον zu sein.

Es bleibt nun aber immer noch eine Schwierigkeit ül Wenn der χρόνος πρώτος (und mithin auch der δίσημος u. s. das μέτρον des in einem bestimmten Tempo gehaltenen φυί sein kann, warum leugnet dann Aristoxenus, dass die Sy ein μέτρον sein soll? Die Kürze fällt ja mit dem γρόνος πρά die Länge als doppelt so gross mit dem δίσημος zusamn Wäre die Kürze bei Ein und derselben άγωγη immer ein νος πρώτος und die Länge immer ein δίσημος, so müsste Aristoxenus als μέτρον φυθμού gelten lassen. Gerade dar dass dies Aristoxenus nicht thut, ersehen wir, dass nach se Ansicht die Zeitdauer der Kürze und ebenso die Zeitdauer Länge auch abgesehen von der Verschiedenheit des Tempos verschiedene ist. Der von den Metrikern oft wiederhe Satz der rhythmici und musici, dass die Kürze n immer einzeitig, die Länge nicht immer zweizeitig ist also auch ein Satz des musicus Aristoxenus.

## Zweites Capitel.

## Der Rhythmus der Musik im Allgemeinen.

## § 14.

#### Inhalt des zweiten Buches.

Wir haben hiermit das, was uns noch aus dem ersten Bucher Aristoxenischen Stoicheia erhalten ist, kürzlich dargelegt, id hierbei hat zugleich die von Aristides seiner rhythmischen ωρία vorausgeschickte Einleitung, die ein (freilich sehr dürfger) Auszug aus jenem ersten Buche ist, ihre Erledigung genden. Vom zweiten Buche an behandelten die Aristoxenischen oicheia lediglich den Rhythmus der musischen Kunst. Wie el Bücher noch folgten, wissen wir nicht, und es lässt sich her auch nicht bestimmen, ob die Psellianischen Fragmente 8—12 aus dem zweiten oder einem folgenden Buche enthant sind.

Die Ordnung, in welcher Aristoxenus seinen Stoff vorbrinn will, ist von ihm nicht angegeben, es fehlt ein Inhaltsverichniss der Theile, wie er es z. B. in seiner Harmonik nach der Igemeinen Einleitung folgen lässt. Doch war die Anordnung s Stoffes wohl keine andere als die, welche bei Aristides vormmt und welche dieser nach der Einleitung p. 32 M. folgenderassen angiebt: Μέρη δὲ ψυθμικῆς πέντε, διαλαμβάνομεν γὰρ

περί πρώτων χρόνων περί γενών ποδικών περί άγωγῆς φυθμικῆς περί μεταβολών περί φυθμοποιίας.

Die Benennung des ersten und zweiten Abschnittes ist in esem Inhaltsverzeichniss nicht ganz genau, sie ist nur für das a Anfange dieser Abschnitte Gesagte richtig. Der erste Abhnitt handelt nämlich περί χρόνων und bespricht speciell den όνος πρῶτος und σύνθετος, die χρόνοι ἔρρυθμοι, φυθμοειδεῖς d ἄρρυθμοι, die χρόνοι ἀπλοῖ oder ποδικοί und πολλαπλοῖ er φυθμοποιίας ἴδιοι. Der zweite Abschnitt handelt περί

ποδῶν und zwar nach folgenden p. 34 aufgezühlten ausgeführten Kategorien der διαφοραλ ποδῶν:

- 1. διαφορά κατά μέγεθος:
- 2. κατά γένος.
- 3. συνθέσει.
- 4. τετάρτη ή τῶν ψητῶν . . . καὶ ἀλόγων
- 5. πέμπτη ή κατά διαίρεσιν ποιάν
- 6. Έκτη ή κατὰ τὸ σχῆμα:
- 7. έβδόμη ή κατά άντίθεσιν.

Dieselben sieben  $\delta\iota\alpha\varphi o\varrho\alpha l \pi o\delta\tilde{\omega}\nu$  auch bei Aristoxenus § 22 nur dass Nr. 4 vor Nr. 3 steht.

So weit uns nun die Rhythmik des Aristoxenus vorliegt, is die Anordnung mit der des Aristides identisch.

Zuerst, sagt Aristoxenus § 2, will er von den Chrono und deren Auffassung durch die αἴσθησις reden. Davon sei zwa schon im ersten Buche die Rede gewesen, aber er müsse noch einmal darauf zurückkommen, denn dies sei gewissermassen da Fundament der Rhythmik (ἀρχὴ γὰρ τρόπον τινὰ τῆς περὶ τοῦ ρυθμοὺς ἐπιστήμης ἐστὶν αὕτη). Hier handelt nun Aristoxenu

- 1) Von dem Unterschiede des Rhythmus und Rhythm zomenon.
- 2) Im Anschlusse daran definirt er den unzusammengesetzte χρόνος πρῶτος und den πρῶτος σύνθετος und weist hierb darauf hin, was man mit Rücksicht auf den Gebrauch der Rhytl mopöie unter χρόνος ἀσύνθετος und σύνθετος versteht (§ 1 bis 15).

Alsdann redet Aristoxenus vom Takte oder  $\pi o \hat{v}_s$ . Hi giebt er zunächst kürzlich an:

- 1) Aus wie viel χρόνοι oder σημεία, d. h. Arsen und These der Takt bestehe, nämlich aus 2 oder 3 oder 4 (§ 17). Di soll nur eine vorläufige Bemerkung sein; die nähere Au einandersetzung soll später folgen, ὕστερον δειχθήσεται § 1 Eine Definition von χρόνος findet sich nicht, diese war berei im ersten Buche gegeben. Zugleich macht Aristoxenus kürzliauf die χρόνοι ἡυθμοποιίας ἰδιοι aufmerksam, deren ein Ta viel mehr als vier enthalten könne und verweist auch hier a das Spätere, ἔσται δὲ τοῦτο καὶ ἐν τοῖς ἔπειτα φανερόν § 18.
- 2) Darauf heisst es § 19, dass ein Takt auch durch ei ἀλογία oder λόγος ἄλογος bestimmt sein könne, woran sich ei vorläufige Definition dieses irrationalen Verhältnisses anschlies

m weiteren Fortgange des Werkes waren die πόδες ἄλογοι geauer behandelt, wie aus § 20 hervorgeht.

Diese beiden Capitel sind also vorläufige Anticipationen von bäter weitläufiger dargestellten rhythmischen Sätzen. Auf sie olgt eine eingehende Darstellung der Taktlehre nach eben § 22 aufgeführten Kategorien. Es sind dieselben, die ch auch bei Aristides finden (vgl. oben S. 65).

Von diesen 7 Capiteln ist uns nur der Anfang des ersten, elches das μέγεθος der Takte behandelt, erhalten. Der hluss desselben liegt uns in einem Auszuge bei Psell. § 12 id frag. Paris. § 11 vor.

Das zweite Capitel handelt von den verschiedenen aktarten, den γένη ποδῶν. Von den drei primären Taktarten, m geraden, dreitheiligen und fünftheiligen, war bereits bei der ehre vom μέγεθος die Rede gewesen § 30, aber nur insern, als das diesen Taktarten zu Grunde liegende rhythmische erhältniss zugleich die Grundlage für das μέγεθος der Takte ar. Jetzt wird von den Taktarten als solchen gesprochen, auch e secundären Taktgeschlechte werden mit aufgenommen und in nalogie zu den Consonanzen der Harmonik gesetzt. Hier musste m zugleich der Ort sein, wo von der bereits angedeuteten Zerllung des Taktes in 2, 3, 4 Chronoi ausführlicher gehandelt ar. In dem erhaltenen Theile der Schrift ist § 18 darauf ngewiesen. Vielleicht ist dies auch dieselbe Stelle, welche 12 mit den Worten citirt ist: ου δε τρόπου λήψεται τουν ή αϊσθησις, φανερον έσται έπὶ τῶν ποδικῶν σχημάτων. Aus esem Capitel sind uns 3 Fragmente bei Psellus überkommen, 9, 11, 10.

Das dritte Capitel handelt von den irrationalen Takten. ir kennen blos das, was Aristoxenus vorläufig § 20 und § 25 m dem Begriffe der ἀλογία angegeben, wozu noch einige sehr pärliche Notizen, welche Andere von dem ποὺς ἄλογος geben, inzukommen.

Ueber den Inhalt der vier folgenden Capitel (der πόδες δύνθετοι und σύνθετοι — der διαίφεσις — des σχῆμα — der ντίθεσις) besitzen wir in der von Aristoxenus § 23—29 gegenen Uebersicht der διαφοφαλ ποδῶν einige nicht unwichtige iotizen. Für das erste dieser Capitel kommt es uns gut zu tatten, dass Aristides die Lehre von den πόδες ἀσύνθετοι und ὑνθετοι weit ausführlicher, als er sonst zu thun pflegt, behan-

delt. Seine Quelle ist freilich nicht Aristoxenus, sondern ein Autor, der die Metrik und Rhythmik vereint behandelte, aber die hier gegebenen Notizen sind immerhin unschätzbar. Nachdem Aristides mit dieser Darstellung fertig ist, fügt er noch hinzu, wie die reinen Rhythmiker die σύνθετοι behandeln. Auf die drei noch übrigen Capitel ist Aristides gar nicht eingegangen.

Die auf die Taktlehre folgenden Abschnitte von dem Tempo (ἀγωγη), dem Taktwechsel (μεταβολη) und der Rhythmopöie sind bei Aristides p. 42. 43 M. im allerhöchsten Grade compendiarisch behandelt. Ueber die μεταβολη besitzen wir bei Aristoxenus gar nichts, über die ἀγωγη findet sich Einiges in dem bei Porphyrius erhaltenen Fragmente seiner Schrift περὶ τοῦ πρώτου χρόνου und in seiner Harmonik p. 34 Meib. Reicher ist die Zahl der Notizen aus seinem Abschnitte von der Rhythmopöie, auf den er § 13 und S. 22 verweist. Dahin gehört Psellus § 8.

## § 15.

### Das musikalische Rhythmizomenon und seine Bestandtheile.

In der musischen Kunst ist der Rhythmus keineswegs mit dem ihm zu Grunde liegenden Bewegungsstoffe der Klänge und Körperbewegungen gegeben, wir haben den Rhythmus vielmeh in uns als rhythmischen Sinn oder rhythmisches Gefühl; es is die freie That des menschlichen Geistes, diese ihm immanent rhythmische Ordnung dem Bewegungsstoffe der musischen Künst aufzuprägen. Aristoxenus, der Schüler des Aristoteles, legt hier bei den Aristotelischen Satz von dem sidog und der Uln, de Form und der Materie zu Grunde, er scheidet zwischen einer dem είδος entsprechenden φυθμός und einem der ῦλη entsprechen den materiellen Träger des Rhythmus, welchen er ουθμιζόμενο nennt. Der Trias der musischen Künste gemäss ist das beducte μενον ein dreifaches: in dem Melos die Klänge, in der Poesi die Sylben, Worte und Sätze, in der Orchestik die einzelne Bewegungsmomente des Körpers, genannt σημεία und σχήματι Nachdem Aristoxenus im Anfange des zweiten Buches kürzlic auf die ausserhalb der musischen Kunst vorkommenden Arte des Rhythmus, die er im ersten Buche behandelt hatte, zurüch gewiesen und nunmehr "περί αὐτοῦ τοῦ έν μουσική ταττομένο ουθμου" reden will, beginnt er § 2:

Ότι μὲν οὖν περὶ τοὺς χρόνους ἐστὶ καὶ τὴν τούτων αἴἐθησιν, εἴρηται μὲν καὶ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, λεκτέον δὲ καὶ πάλιν
τὸν, ἀρχὴ γὰρ τρόπον τινὰ τῆς περὶ τοὺς ρυθμοὺς ἐπιστήμης
ἐσὶν αὕτη.

"Dass sich der Rhythmus auf die Zeitgrössen und deren listhesis bezieht, ist zwar schon in dem Vorausgehenden gesagt, auss aber wiederum auch hier gesagt werden; denn es ist dies as Fundament der rhythmischen Wissenschaft."

Auch über φυθμός und φυθμιζόμενον muss er im ersten luche bereits die allgemeinen Bestimmungen gegeben haben. Is folgen nun folgende Sätze, die sich auf die Analogie zwischen lhythmus und Gestalt und zwischen Rhythmizomenon und getalteter Materie (σχήμα, σχηματιζόμενον) beziehen.

. Rhythmus und Rhythmizomenon verhalten sich zu einander wie die Gestalt und das Gestaltete.

Νοητέον δὲ δύο τινὰς φύσεις ταύτας, τήν τε τοῦ φυθμοῦ αὶ τὴν τοῦ φυθμιζομένου, παραπλησίως έχούσας πρὸς ἀλλήλας ὅπερ ἔχει τὸ σχῆμα καὶ τὸ σχηματιζόμενον πρὸς αὐτά.

"Man denke sich diese zwei — Naturen, möchte ich sagen — ie des Rhythmus und die des Rhythmizomenon in einem ähnichen Verhältnisse zu einander, wie dasjenige, in welchem die lestalt und das Gestaltete, die ihrerseits ebenfalls nicht dasselbe ind, zu einander stehen."

Dasselbe Rhythmizomenon ist verschiedener rhythmischer Formen fähig.

"Ωσπερ γὰρ τὸ σῶμα πλείους ζδέας λαμβάνει σχημάτων, ἐὰν ὑτοῦ τὰ μέρη τεθῃ διαφερόντως, ἥτοι πάντα ἤ τινα αὐτῶν, ὅτω καὶ τῶν ρυθμιζομένων ἔκαστον πλείους λαμβάνει μορφάς, ὑ κατὰ τὴν αὐτοῦ φύσιν, ἀλλὰ κατὰ τὴν τοῦ ρυθμοῦ. ἡ γὰρ ὑτὴ λέξις εἰς χρόνους τεθεῖσα διαφέροντας ἀλλήλων, λαμβάνει νὰς διαφορὰς τοιαύτας, αἴ εἰσιν ἴσαι αὐταῖς τῆς τοῦ ρυθμοῦ ὑσεως διαφοραῖς. Ὁ αὐτὸς δὲ λόγος καὶ ἐπὶ τοῦ μέλους, καὶ τι ἄλλο πέφυκε ρυθμίζεσθαι τῷ τοιούτῷ ρυθμῷ, ὅς ἐστιν ἐκ γόνων συνεστηκώς.

"Wie die Materie  $(\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$  verschiedene Formen annimmt, enn alle oder auch nur einzelne Theile derselben auf verhiedene Weise geordnet werden, so kann auch ein und dielbe als Rhythmizomenon dauernde Gruppe von sprachlichen auten oder von Tönen verschiedene rhythmische Formen an-

nehmen, jedoch nicht vermöge der eigenen Natur des Rhythmizomenon, sondern kraft des formenden Rhythmus. So stellen sich, wenn man dieselbe Lexis d. i. die nämliche Sylbengruppe in verschiedene Zeitabschnitte zerlegt, Verschiedenheiten herau, welche in dem Rhythmus selber liegen. Ebenso wie mit den Sylben verhält es sich auch mit den Tönen der Instrumente. In allen diesen Fällen beruhen aber die verschiedenen rhythmischen Formen desselben Rhythmizomenon nicht in der Natur der Sprachsylben und der Töne selber, sondern sie empfangen diese Formen durch etwas, dem sie an sich fremd sind, nämlich durch den formenden Rhythmus."

Beispiel für die Lexis: Die Sylbengruppe & anelvork kann auf folgende Weise in Zeitabschnitte zerlegt werden

www 2 trochaeische Penthemimeres www 2 iambische Penthemimeres www 2 anapaestische Dipodie o wwo 2 Dochmius

Diese vierte Form hat Sophokles in der Antigone v. 1268 der Sylbengruppe gegeben.

Ein anderes Beispiel für die Lexis, die ohne Aenderung der Worte auf zwei verschiedene Weisen zu einem Rhythmus verwandt werden kann, liefert Pindar Pyth. 2. Boeckh hat die Aufangsworte als einen Dochmius gefasst

Μεγαλοπόλιες ώ.

Die Rossbach-Westphalsche Rhythmik v. J. 1854 fasst der ganzen ersten Vers als einen trochaeischen

Μεγαλοπόλιες & Συράκοσαι βαθυπολέμου

Für jede der beiden Auffassungen ist eine äussere Möglichkei vorhanden. Pindar selber kann nur die zweite Auffassung, nich die Boeckhsche im Sinne gehabt haben\*).

Beispiel für das Melos bei Anonym. ed. Bellermann § 9 und 100.

<sup>\*)</sup> Aristoxenus übersetzt und erläutert § 10.

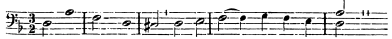


Beispiel eines sowohl daktylisch wie ionisch rhythmisirten Melos das Fugenthema in Bachs Kunst der Fuge Nr. 1 u. Nr. 12.

Nr. 11 Daktylischer Rhythmus.



Nr. 12 Ionischer Rhythmus.



Wir haben den in Rede stehenden Aristoxenischen Satz u dem unsrigen zu machen: An sich haben weder die Töne och die Sprache mit dem Rhythmus etwas zu thun, sie sind n sich nur des Rhythmus fähig, der Rhythmus wird den Tönen vie den Worten erst durch den schaffenden Künstler gegeben nd es beruht auf seinem freien Willen, wie er beides dem lhythmus unterordnen oder mit andern Worten, wie er Melos and Lexis zum Ausdruck des Rhythmus machen will. Die Sylben nd Wörter der Sprache haben an sich eine bestimmte Zeitdauer, ie haben auch bestimmte Accente, durch welche einzelne Gruppen on Sylben zu bestimmten Zeitabschnitten sich vereinigen, aber adurch ist noch kein bestimmter Rhythmus gegeben.

## 3. Rhythmus und Rhythmizomenon nicht identisch.

Ἐπάγειν δὲ δεῖ τὴν αἴσθησιν ἐνθένδε περὶ τῆς εἰρημένης μοιότητος, πειρωμένους συνορᾶν καὶ περὶ ἐκατέρου τῶν εἰρημέων, οἰον τοῦ τε ρυθμοῦ καὶ τοῦ ρυθμιζομένου. Τῶν τε γὰρ εφυκότων σχηματίζεσθαι σωμάτων οὐδενὶ οὐδέν ἐστι τῶν σχηάτων τὸ αὐτό, ἀλλὰ διάθεσίς τίς ἐστι τῶν τοῦ σώματος μερῶν ὁ σχῆμα, γινόμενον ἐκ τοῦ σχεῖν πως ἔκαστον αὐτῶν, ὅθεν δὴ τὶ σχῆμα ἐκλήθη ΄ ὅ τε ρυθμὸς ώσαύτως οὐδενὶ τῶν ρυθμιμένων ἐστὶ τὸ αὐτό, ἀλλὰ τῶν διατιθέντων πως τὸ ρυθμιμένον καὶ ποιούντων κατὰ τοὺς χρόνους τοιόνδε ἢ τοιόνδε.

"Gehen wir nun weiter auf die Analogie ein, welche zwischen em Rhythmizomenon und der gestalteten Materie einerseits, und wischen dem Rhythmus und der Gestalt andererseits besteht,

so müssen wir sagen: die Materie, in deren Wesen es liegt, sich gestalten zu lassen, ist niemals mit der Gestalt oder Form dasselbe, sondern es ist die Form eine bestimmte Anordnung der Theile der Materie. Ebenso ist auch der Rhythmus mit dem Rhythmizomenon niemals identisch, sondern er ist dasjenige, welches das Rhythmizomenon in irgend einer Weise anordnet und ihm in Beziehung auf die Zeitabschnitte diese oder jene Form giebt."

Hiermit ist eine vollständige Abstraction des Rhythmus vollzogen. — Vom platonischen Standpuncte aus hätte Aristoxenus nun sagen müssen: der Rhythmus ist eine ewige Idee, vom Anbeginn an dem Geiste immanent (zunächst des Demiurgen; — aus seinem Geiste dann auch dem menschlichen Geiste zu Theil geworden), er hat an sich eine selbstständige, ewige Existent. Dies war vielleicht die Vorstellung des Longin, wie sich aus des lückenhaften Fragmenten seiner προλεγόμενα zu Hephaest. schliessen lässt. Aber Aristoxenus ist Aristoteliker, er erkennt die selbstständige Existenz oder die Realität der Ideen nicht an und fasst das Verhältnis vom Rhythmus zum Rhythmizomenon folgendermassen:

## 4. Rhythmus kann ohne Rhythmizomenon keine Realität haben.

Προς έοικε δὲ ἀλλήλοις τὰ είρημένα καὶ τῷ μὴ γίνεσθαι καθ αύτά. Τό τε γὰρ σχῆμα, μὴ ὑπάρχοντος τοῦ δεξομένου αὐτὸ, ἐ δῆλον ὡς ἀδυνατεῖ γενέσθαι · ὅ τε ρυθμὸς ὡσαύτως χωρίς τοῦ ἐ ρυθμισθησομένου καὶ τέμνοντος τὸν χρόνον οὐ δύναται γίνεσθαι, ἐπειδὴ ὁ μὲν χρόνος αὐτὸς αὐτὸν οὐ τέμνει, καθάπερ ἐν τοξ ἔμπροσθεν εἴπομεν, ἐτέρου δέ τινος ὅεῖ τοῦ διαιρήσοντος αὐτόν. ἐ Λναγκαῖον οὖν ἂν εῖη μεριστὸν εἶναι τὸ ρυθμιζόμενον γνωρίμοις μέρεσιν, οἶς διαιρήσει τὸν χρόνον.

"Die Analogien gehen noch weiter. Die Form kann nämlich keine Realität haben, wenn nicht eine Materie vorhanden ist, an der sie sich ausprägt. Ebenso kann kein Rhythmus existiren, wenn kein Stoff vorhanden ist, der den Rhythmus annimmt und die Zeit in Abschnitte zerlegt. Denn (wie schon im ersten Buche gesagt ist) selber kann sich die (abstracte) Zeit nicht in Abschnitte zerlegen, es muss vielmehr etwas Sinnliches vorhanden sein, durch welches die Zeit zerlegt werden kann. Das Rhythmizomenon also, so darf man sagen, muss aus einzelnen sinnlich wahrnehmbaren Theilen bestehen, wodurch es die Zeit in Abschnitte zerfällen kann." — "sinnlich wahrnehmbar", weil

er Rhythmus sonst nicht zur äusseren Erscheinung kommen

. Nicht jede Anordnung des Rhythmizomenon ist Rhythmus, sie kann auch Arrythmie sein.

Απόλουθον δέ έστι τοῖς είρημένοις παλ αὐτῷ τῷ φαινομένῳ τὸ lέγειν, τὸν ουθμὸν γίνεσθαι, όταν ή τῶν χοόνων διαίρεσις τάξιν τινα λάβη ἀφωρισμένην, οὐ γαρ πασα χρόνων τάξις ἔρουθμος. Πιθανόν μέν ούν και χωρίς λόγου, τὸ μὴ πᾶσαν χρόνων τάξιν δροθμον είναι δεί βε και δια των δμοιοήτων έπαγειν την Ιιάνοιαν και πειράσθαι κατανοείν έξ έκείνων, έως αν παραγένηται ή έξ αὐτοῦ τοῦ πράγματος πίστις. "Εστι δὲ ἡμῖν γνώριμα τὰ περί την των γραμμάτων σύνθεσιν καί τὰ περί την των διαστημάτων, ότι ουτ' έν τῷ διαλέγεσθαι πάντα τρόπον τὰ γράμματα συντίθεμεν, ούτ' έν τῷ μελωδείν τὰ διαστήματα άλλ' όλίγοι μέν τινές είσιν οι τρόποι καθ' ούς συντίθεται τὰ είρημένα πρὸς ἄλληλα, πολλοί δὲ καθ' οῦς οὕτε ή φωνή δύναται συντίθεσθαι φθεγγομένη, ούτε ή αίσθησις προςδέχεται, άλλ' άποδομμάζει. Διὰ ταύτην γὰρ τὴν αἰτίαν τὸ μὲν ἡρμοσμένον εἰς πολὺ έλάττους ίδέας τίθεται, τὸ δὲ ἀνάρμοστον είς πολύ πλείους. Οὕτω δὲ καὶ τὰ περὶ τοὺς χρόνους ἔχοντα φανήσεται πολλαὶ μὲν γὰρ αὐτῶν συμμετρίαι τε καὶ τάξεις άλλότριαι φαίνονται τῆς αἰσθήσεως ούσαι, όλίγαι δέ τινες οίκεταί τε και δυναταί ταχθήναι είς την του φυθμου φύσιν. Το δε φυθμιζόμενον έστι μεν ποινόν πος άφδυθμίας τε και φυθμού άμφότερα γάρ πέφυκεν έπιδέχεσθαι τὸ φυθμιζόμενον τὰ συστήματα, τό τε εὔουθμον καὶ τὸ ἄψουθμου. Καλώς δ' είπεῖν τοιοῦτον Φοητέον τὸ φυθμιζόμενον οίον δύνασθαι μετατίθεσθαι είς γρόνων μεγέθη παντοδαπά καί είς ξυνθέσεις παντοδαπάς.

"Es ist nun aber, um den Rhythmus zur Erscheinung kommen zu lassen, nicht genug, dass die Zeit durch die sinnlich wahrnehmbaren Theile eines Rhythmizomenon in Abschnitte zerlegt wird, sondern wir müssen in Uebereinstimmung mit dem im ersten Buche aufgestellten Principe und ebenso auch in Uebereinstimmung mit den Thatsachen der Erfahrung den Satz aufstellen, dass nur dann Rhythmus vorhanden ist, wenn die Zertheilung der Zeit in Abschnitte nach einer bestimmten Ordnung geschieht. Denn es ist keineswegs eine jede Art, die Zeitabschnitte anzuordnen, eine rhythmische. Man mag es zunächst ohne Weiteres annehmen, dass nicht jede Anordnung der Zeitabschnitte eine rhythmische ist, späterhin wird es aus der näheren Darstellung

der Rhythmik von selber klar werden. Indess kann man es läufig durch Analogien anschaulich machen. Einem Jeder es in Beziehung auf die Verbindung der Sprachlaute [Ve und Consonanten] bekannt, dass wir weder beim Sprechen Laute, noch in der Melodie und Harmonie die Tone in j möglichen Weise mit einander verbinden, sondern dass es nur wenig zulässige Arten giebt, - dass es dagegen viele We giebt, in welchen die Laute und die Tone sich nicht verbit lassen und von unserer Aisthesis verworfen werden: es giebt wenigere Arten der harmonischen Gruppirung der Tone als unharmonischen und unmelodischen Aufeinanderfolge. Eben selbe wird sich nun in der Folge (im Capitel vom Lóyog noð und den μεγέθη ποδικά) auch für die Zeitabschnitte erge Denn gar manche denkbare Taktgrössen in gleichmässiger Fe gedacht und gar manche Arten von Gliederungen der Ti widerstreben dem rhythmischen Gefühle; nur wenige sind rhythmischen Gefühle nach zulässig und von der Art, dass der Natur des Rhythmus entsprechen. Nicht nur den Rhythi sondern auch die Arrhythmie kann das Rhythmizomenon stellen, es kann eine errhythmische und arrhythmische Ger annehmen, und man darf das Rhythmizomenon als ein Subs bezeichnen, welches sich in alle möglichen Zeitgrössen (µεγι und alle möglichen Gliederungen (ξυνθέσεις) bringen lässt." [ 11-zeitiger Abschnitt wird niemals ein errhythmischer sein, dern stets ein arrhythmischer; ein 12-zeitiger Abschnitt ist rhythmisch bei folgender σύνθεσις:

aber ein arrhythmisches Megethos würde ein 12-zeitiger Abschunter Voraussetzung von lediglich 1- und 2-zeitiger Sylbenmess bei der σύνθεσις

sein.]

## 6. Die Theile der drei Rhythmizomena.

\_\_\_ \_**\_\_**\_\_\_

Διαιρείται δε ο χρόνος ύπο τῶν ρυθμιζομενων τοις εκάς αὐτῶν μέρεσιν. "Εστι δε τὰ ρυθμιζόμενα τρία: λέξις, μέ κίνησις σωματική. "Σετε διαιρήσει τὸν χρόνον ἡ μὲν λέξις αὐτῆς μέρεσιν, οἶον γράμμασι καὶ συλλαβαῖς καὶ ρήμασι πᾶσι τοις τοιούτοις: τὸ δε μέλος τοῖς έαυτοῦ φθόγγοις τε διαστήμασι καὶ συστήμασιν: ἡ δε κίνησις σημείοις τε καὶ σχήμ καὶ εἴ τι τοιοῦτόν ἐστι κινήσεως μέρος.

"Die Zerlegung der Zeit wird von jedem Rhythmizomenon vermittelst seiner Theile vollzogen. Solcher Rhythmizomena giebt es drei: Sprachtext, Melos, Körperbewegung der Orchestik.

"Hiernach wird der Sprachtext die Zeit zerlegen durch seine Theile als da sind: vocalische und consonantische Laute, Sylben, Worte und alles derartige (nämlich Sätze);

das Melos durch die ihm eigenen Klänge, Intervalle, Systeme; die Körperbewegung der Orchestik durch Semeia und Schemata und was sonst noch ein solcher Theil der Bewegung ist."

Aristides p. 32: 'Ρυθμίζεται δὲ ἐν μουσικῆ κίνησις σώματος, μελφδία, λέξις.

Martianus Capella, der Uebersetzer des Aristides, fügt Folgendes bei dem letzteren fehlende hinzu: Dividitur sane numerus in oratione per syllabas, in modulatione per arsin et thesin, in gestu figuris determinatis schematisque completur.

## § 16.

## Der Chronos protos und seine Multipla.

Aristoxenus sagt § 10:

Καλείσθω δὲ πρῶτος μὲν τῶν χρόνων ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ρυθμιζομένων δυνατὸς ῶν διαιρεθῆναι, δίσημος δὲ ὁ δὶς τούτω καταμετρούμενος, τρίσημος δὲ ὁ τρὶς, τετράσημος δὲ ὁ τετράκις. κατὰ ταὐτὰ δὲ καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν μεγεθῶν τὰ ὀνόματα εξει.

"Was die Namen der Zeitgrössen betrifft, so heisse ich Chronos protos (Primärzeit) diejenige, welche durch keines der Rhythmizomena einer Zerlegung fähig ist;

"Chronos disēmos, trisēmos, tetrasēmos (zweizeitige, dreizeitige, vierzeitige), diejenige, in welcher die Primärzeit zwei, drei, vier Mal enthalten ist, und in entsprechender Weise auch die übrigen Grössen" [bis zum Chronos pentekaidekasemos, der 25-zeitigen Grösse, der grössten, welche Aristoxenus erwähnt].

Den Begriff des Chronos protos hat erst Aristoxenus in die Theorie der Rhythmik eingeführt, sein Lehrer Aristoteles hält mit den früheren noch an der συλλαβή als kleinster rhythmischer Einheit fest.\*) Woher der Name "πρώτος"? In der Aristoxenischen Theorie der Melik ist die enharmonische Diesis das kleinste Mass der Intervalle; das Intervall von der Grösse dreier Diesen

<sup>\*)</sup> Vgl oben S. 63.

heisst bei ihm "τρίτον μέγεθος", das Intervall von fünf Diese heisst "πέμπτον μέγεθος", das Intervall von sieben Diesen heis "έβδομον μέγεθος".\*)

Διαστήματα όητά Χρόνοι φυθμικοί όητοί πρῶτον μέγεθος (= 1 δίεσις) χρόνος πρῶτος δεύτερον μέγεθος (= 2 διέσεις) χρόνος δίσημος τρίτον μέγεθος (= 3 διέσεις) χρόνος τρίσημος τέταρτον μέγεθος (= 4 διέσεις) χρόνος τετράσημος πέμπτον μέγεθος (= 5 διέσεις) χρόνος πεντάσημος.

Vgl. meine Erläuterungen zu Aristoxenus S. 286.

Seitdem sich die moderne Musik des Taktstriches bedien was erst mit der ersten Hälfte des siebenzehnten Jahrhunder allgemein in Gebrauch kam \*\*), ist auch bei uns der fat 2000 Jahre erloschene Aristoxenische Begriff des Chronos prote wieder aufgekommen, nämlich in der Taktvorzeichnung trochse scher Rhythmen. Für unsere daktylischen Rhythmen hat ma die alten Taktvorzeichnungen der Mensuralisten beibehalten, de halbirten Kreis

# C oder C.

Für unsere trochaeischen Rhythmen wandte man als Vorzeichnung die Bruchzahlen an

Der Zähler dieser Brüche zählt die Anzahl der in einem Takt vorkommenden Chronoi protoi oder Primärzeiten. Wo die Musi des siebenzehnten Jahrhunderts sich an die alte Mensuralmusi anzuschliessen für unstatthaft erachtete (das Zeichen des Tempu perfectum, in einem vollen, nicht halbirtem Kreise bestehem mochte man nicht anwenden), da ging sie unbewusst auf di Aristoxenische Theorie des Chronos protos zurück. Ich sprech hier aber absichtlich von der Vorzeichnung trochaeische Rhythmen. Denn die nämlichen Bruchzahlen werden noch i anderer Bedeutung als Taktvorzeichen verwandt, nämlich auch fü den ionischen Rhythmus und für gewisse triolische Taktzerfällunge auf die wir hier nicht eingehen können. Aber als Vorzeiche trochaeischer Compositionen bedeuten jene Bruchzahlen gent dasselbe wie die rhythmischen Massangaben des Aristoxenu

<sup>\*)</sup> Plut. de mus. 38: τὸ τρίτον μέγεθος . . . καὶ τὸ πέμπτον . . . κ τὸ εβδομον, ὧν τὸ μὲν τριῶν, τὸ δὲ πέντε, τὸ δὲ έπτὰ διέσεών έστι.

<sup>\*\*)</sup> Heinrich Christoph Koch, Musikalisches Lexikon. Heidelberg 181 2. Band, S. 1474.

- 3 oder 3 sind je drei Chronoi protoi, zusammen je ein Chronos trisēmos,
- 6, 6, 4 sind je sechs Chronoi protoi, zusammen je cin Chronos hexasēmos,
- <sup>9</sup>/<sub>5</sub>, <sup>9</sup>/<sub>16</sub>, <sup>9</sup>/<sub>4</sub> sind je neun Chronoi protoi, zusammen je ein Chronos enneasēmos,
- 12, 12 sind je zwölf Chronoi protoi, zusammen je ein Chronos dodekasēmos.

Der Unterschied zwischen dem Gebrauche der Alten und der odernen besteht hier bloss darin, dass man in der neueren usik den Chronos protos auf verschiedene Weise entweder durch iertel-, oder durch Achtel-, oder durch Sechszehntel-Noten ausückt, je nach dem Tempo, welches der Componist im Auge hat, ler auch wohl nach der Verschiedenheit des gravitätischeren id des bewegteren Ausdruckes. Und eben diese Notenwerthe ud es, welche durch den Nenner der als Taktvorzeichnung getzten Bruchzahl angegeben sind. Der Zähler giebt stets die nzahl der in einem Takte enthaltenen Chronoi protoi an, welche irch den Nenner als Viertel, Achtel, Sechszehntel benannt werm. So wird

der 3-zeitige trochaeische Takt durch III, III, ausgedrückt,

der 6-zeitige Takt, welcher aus 2 Trochaeen zusammengesetzt ist, durch Joder J

der 12-zeitige Takt, welcher aus 4 Trochaeen zusammengesetzt ist, durch

Hätte man für unsere daktylischen Compositionen nicht die in den Mensuralisten erfundenen Taktzeichen des Tempus imrectum C und C beibehalten, so würde man auch hier die ristoxenischen Taktzeichen im Gebrauche haben:

den 4-zeitigen Takt John oder John o

Für das, was Aristoxenus den Chronos protos nennt, hat die oderne Musik drei verschiedene Schreibweisen: die Sechszehntelhreibung (Chronos protos = \$\mathbeloe{\bar{\chi}}\), die Achtelschreibung (Chronos rotos = \$\mathbeloe{\chi}\)), die Viertelschreibung (Chronos protos = \$\mathbeloe{\chi}\). Sehr

Takte annehmen, so statuiren wir auch keinen derartigen Rhythmus, da alle Rhythmen aus Takten zusammengesetzt sind.

"Ueberhaupt nun ist festzuhalten, welcher von den Rhythmen auch genommen werde, z. B. der Trochaeus: in irgend einem bestimmten Tempo angesetzt, wird er aus der Zahl jener unbestimmten Primär-Zeiten Eine bestimmte für sich in Anspruch nehmen. Derselbe Fall ist es auch bezüglich der 2-zeitigen Grössen, denn der Rhythmus wird auch von diesen Eine, welche der genommenen Primär-Zeit symmetrisch ist, in Anspruch nehmen. Es ist also offenbar, dass die Rhythmik niemals als eine Wissenschaft sich zeigen kann, welche von der Idee der Unbegrenztheit und Unbestimmtheit Gebrauch macht."\*)

Dass in der christlich europäischen Musik die langsamer vorzutragenden Compositionen mit grösseren, rascher vorzutragende mit kleineren Noten geschrieben werden, ist ein Brauch, der noch von J. S. Bach in seinen Instrumentalfugen festgehalten wird\*\*), von den späteren aber verlassen ist\*\*\*), die vielmehr die Unterschiede des gravitätischen und lebendigen Ausdruckes durch die verschiedene Notenschreibung darstellen.

<sup>\*)</sup> Der Rhythmik des Aristoxenus kann dieses Bruchstück nicht gehören. Denn obwohl dieselbe keineswegs vollständig uns vorliegt, doch gerade die Lehre von der Primär-Zeit dort im Ganzen lückenlos halten, so dass für das vorliegende Fragment "Ueber die Primär-Zeit" der absolut kein Platz ist. Was die Form der Darstellung in diesem bei Porphyrius erhaltenen Bruchstücke betrifft, so muss sich dieselbe zwar mehrfach mit derjenigen der theoretischen Schriften über Rhythmik und Melik berühren, denn wir haben hier die dem Aristoxenus eigenthumliches Begriffe und Deductionen. Aber eine auffallende Verschiedenheit zeigt die individuelle Färbung, der erregte fast leidenschaftliche Ton, von welches wir in jenen theoretischen Darstellungen des Aristoxenus nichts bemerken. Nirgends kommt dort eine Wendung wie hier: "Ich denke, es wird dir jets klar sein" vor -, eine Beziehung auf eine anwesende Person, an die sich Aristoxenus mit seinen Auseinandersetzungen wendet. Das kann nur eines der dialogischen Schriften des Aristoxenus angehören. Dem wird auch die grössere Lebendigkeit der Darstellung, das Citiren von Dichterversen (Ibykte) entsprechen. Alles weist daranf hin, dass Porphyrius dies aus einer Schriff wie Athenaeus 14, p. 632 und Themist. or. 33 entlehnt hat. S. Aristoxenu übersetzt und erläutert S. 486.

<sup>\*\*)</sup> Allgemeine Theorie der musikalischen Rhythmik seit J. S. Back 1880, § 71 ff.

<sup>\*\*\*)</sup> Nachgewiesen an den Mozartschen Opern in meinen Elementen der Rhythmus, 1872.

Es wird hiernach bezeichnet, je nachdem (a) die Sechszehntel- oder (b) die Achtel- oder (c) die Viertel-Schreibart gewählt ist, der Chronos protos als:

der Chronos disemos als

der Chronos trisemos als

(a) 
$$\land$$
 (b)  $\downarrow$  (c)  $\downarrow$  .

In der Rhythmik der Griechen hat der Chronos protos und entsprechend auch der disemos u. s. w. eine verschiedene Zeitdauer, je nachdem das Tempo, die rhythmische Agogé genannt, ein verschiedenes war. Der Chronos protos ist also kein absolut bestimmtes Zeitmass, er ist ein ἄπειρον. Nachdem Aristoxenus seine rhythmischen Stoicheia veröffentlicht hatte, suchten Andere hierin einen Vorwurf gegen Aristoxenus und seinen Chronos protos, den er dort zur Grundlage des rhythmischen Masses erhoben hatte, zu finden. Dagegen vertheidigt sich Aristoxenus in den mit seinen Zuhörern gehaltenen vermischten Tischgesprächen. Es gilt diese Selbstvertheidigung auch gegen neuere Philologen wie Lehrs und Brill, welche in dem Aristoxenischen Chronos protos einen durchaus schwankenden Begriff von sehr dehnbarer Bedeutung finden zu müssen vermeinten, während ein erfahrener Musiktheoretiker unserer Tage gerade darin den Mangel der modernen rhythmischen Theorie findet, dass sie von dem Chronos protos des Aristoxenus keine Vorstellung hat. Unsere dreifach (oder gar vierfach) verschiedene Art der Taktschreibung verdunkelt den Begriff des Chronos protos. Da unsere Componisten sowohl das Tempo, wie den musikalischen Ausdruck der Composition durch genaue Zuschriften Allegro, Allegretto, Andante, Scherzo u. s. w. dem Ausführenden anzeigen, so ist die Verschiedenheit der Notenschreibung (Sechszehntel-, Achtel-, Viertel-Schreibung) im Grunde etwas durchaus enthehrliches.

## § 18.

Untheilbarkeit des Chronos protos in der griechischen Kunst.

Aristox. § 11. Την δὲ τοῦ πρώτου δύναμιν πειρᾶσθαι δεῖ καταμανθάνειν τόνδε τὸν τρόπου. Τῶν σφόδρα φαινομένων ἐστὶ R. Westphal, Theorie der griech. Rhythmik.

selten ist die Zweiunddreissigstelschreibung (Chronos protos — ). Ich glaube kaum, dass es nothwendig ist, vor dem Missverständnisse zu warnen, als könne man einer modernen Note auch ausserhalb des Zusammenhanges mit den übrigen Noten den Werth als Chronos protos u. s. w. vindiciren. Es wird mehrfach Gelegenheit sein, auf diesen Punkt zurückzukommen.

## § 17.

# Verhältniss des Chronos protos und seiner **Multipls** zum Tempo.

Bei Porphyr. ad Ptolem. p. 255 lesen wir eine zusammes hüngende Partie des Aristoxenus über den Chronos protos. Au den rhythmischen Stoicheia ist sie nicht hergenommen. Ich vermuthe, dass sie der Schrift des Aristoxenus angehört hat, welch von Plutarch "non posse suaviter vivi" p. 1095a unter den Titel "συμπόσιου", von Athen. 14, 632a unter dem Titel "σύμμικτα συμποτικά" citirt wird: "vermischte Tischgespräche zwi schen Aristoxenus und seinen Zuhörern".

Porphyrius schreibt:

'Αριστόξενος . . . έν τῷ περὶ τοῦ πρώτου χρόνου καὶ τὴ ἐσομένην ἂν πρός τινων κατηγορίαν ἀπολυόμενος γράφει ταῦτε

"Ότι δ' είπερ είσιν εκάστου τῶν ρυθμῶν ἀγωγαὶ ἄπειροι ἄπειροι ἔσονται καὶ οι πρῶτοι, φανερον ἐκ τῶν ἔμπροσθεν εἰ ρημένων. τὸ αὐτὸ δὲ συμβήσεται καὶ περὶ τοὺς δισήμους πε τρισήμους καὶ τετρασήμους καὶ τοὺς λοιποὺς τῶν ρυθμικῶν χρίνων καθ' ἔκαστον γὰρ τῶν πρώτων τούτων ἔσται δίσημός ταὶ τρίσημος καὶ τὰ λοιπὰ τῶν οῦτω λεγομένων ὀνομάτων.

Δετ ούν ένταῦθα εὐλαβηθῆναι τὴν πλάνην κα**ὶ τὴν δ**ι αὐτῶν γιγνομένην ταραχήν, ταχέως γὰρ ἄν τις τῶν ἀπείρων μὲ μουσικῆς καὶ τῶν τοιούτων θεωρημάτων ἃ νῦν ψηλαφῶμεν ἡμεδι ἐν δὲ τοῖς σοφιστικοῖς λόγοις καλινδουμένων,

ξοιδός ποτε μάργον ξχων στόμα,

ως φησί που Ίρυκος,

αντία δηριν έμοι πορύσσοι,

λέγων ὅτι ἄτοπον, εῖ τις ἐπιστήμην εἶναι φάσκων τ**ὴν ὁυθμική** ἐξ ἀπείρων αὐτὴν συντίθησιν· εἶναι γὰρ πολέμιον πάσαις τα ἐπιστήμαις τὸ ἄπειρον. Οἶμαι μὲν οὧν φανερὸν εἶναί σοι, ὅ οὐδὲν προσχρώμεθα τῷ ἀπείρω πρὸς τὴν ἐπιστήμην, εἰ δὲ μ

ν εσται φανερώτατον. Ούτε γάρ πόδας συντίθεμεν έκ χρόνων είρων, άλλ' έξ ώρισμένων και πεπερασμένων μεγέθει τε καί ιθμώ και τη πρός άλλήλους ξυμμετρία τε και τάξει, ούτε ρυθν ούδενα τοιούτον όρωμεν δηλον δε, είπερ μηδε πόδα, ούδε θμόν, έπειδή πάντες οί όιθμοί έκ ποδών τινων σύγκεινται.

Καθόλου δη νοητέον ος αν ληφθη των φυθμών, δμοιον πεῖν ὁ τροχαῖος, ἐπὶ τῆς δέ τινος ἀγωγῆς τεθείς ἀπείρων ἐκείυν πρώτων ενα τινα λήψεται είς αυτόν. δ αυτός δε λόγος καί ερί τῶν δισήμων, και γὰρ τούτων ενα λήψεται τὸν σύμμετρον ο ληφθέντι πρώτω. ὁ αὐτὸς δὲ λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων μεεθών. ώστε είναι φανερον ότι ουδέποτε εύρηθήσεται ή ρυθμική αστήμη τη της απειρίας ίδέα προσχρωμένη.

Aristoxenus schreibt über die Primär-Zeit, den Vorwurf, der m von einigen treffen könnte, widerlegend, folgendes:

"Wenn bei einem jeden der Rhythmen die Arten des Tempo nendlich sind, dann werden auch die Primär-Zeiten eine unendch verschiedene Dauer haben. Das ist aus dem Vorhergesagten lar. Das nämliche wird der Fall sein auch bezüglich der -zeitigen, 3-zeitigen und 4-zeitigen und der übrigen rhythmichen Zeitgrössen, denn einer jeden der Primär-Zeiten wird auch ie 2-zeitige und die 3-zeitige und jede der übrigen anag sein.

"Man muss sich hier nun in Acht nehmen vor der Irrung nd der durch sie hervorgebrachten Verwirrung, denn leicht kann ner, welcher durch musikalische Kenntnisse nicht unterstützt ird und solcher Theorien, welche wir darlegen, unkundig, in er Sophistik dagegen hinreichend bewandert ist, wie es irgendwo ei Ibykus heisst:

> "mit rasendem Zornesmunde mir Hader entgegen bringen".

idem er (der musikunkundige Sophist) sagt, es sei ungereimt, enn einer die Rhythmik eine Wissenschaft nenne und sie gleichohl aus unbestimmten, imaginären Elementen (Primär-Zeiten) estehen lasse, denn das Unbestimmte sei das Gegentheil aller Vissenschaft. Ich denke, es wird dir jetzt klar sein, dass wir es Unbestimmten nicht für unsere rhythmische Wissenschaft beürfen. Denn wir setzen nicht Takte aus unbestimmten Zeitrössen zusammen, sondern vielmehr aus begrenzten, begrenzt urch Grösse und Anzahl und durch Mass und Ordnung in rem Verhältnisse zu einander. Und wenn wir keine derartigen

fange der Mozartschen Zauberflöte vermeidet die getheilten Chroprotoi. Wir können uns daraus eine Vorstellung machen, das Aristoxenische Gesetz bezüglich der Untheilbarkeit Chronos protos die Freiheit der griechischen Kunst durch nicht allzusehr beschränkt. Es ist eine weise Masshaltigkeit griechischen Künstler, eine Vermeidung von Verzierungen, welfür die Klarheit und Schönheit des musischen Kunstwer entbehrlich sind. Es wird dies Gesetz von den Griechen fest gehalten, dass Aristoxenus vom Chronos protos die Definit geben kann: "Die rhythmische Grösse, welche in keinem der alltythmizomena, weder im Melos, noch in der Lexis, noch der Orchestik in kleinere Grössen zerlegt werden kann". V Aristoxenus am Schlusse hinzufügt: "Im Capitel von den Teschemata wird klar werden, auf welche Weise wir den Chroprotos empfinden", wird späterhin seine Erklärung erhalten.

## Aristides über den Chronos protos.

In der Zeit nach Aristoxenus begegnet uns für Chro protos auch der Name σημείον, welcher von jenem nur in Bedeutung von starkem oder schwachem Taktheil, κάτω oder έ χρόνος angewandt wird. In der gleichen Bedeutung mit χρό πρῶτος finden wir σημείον zuerst bei Fabius Quintilianus\*) Aristides Quintilianus. Bei Aristides p. 32 Meib. heisst es t Chronos protos:

ΙΙ ο ῶτος μὲν οὖν ἐστι χοόνος ἄτομος καὶ ἐλάχιστος, ος σημείον καλείται ἐλάχιστον δὲ καλῶ τὸν ὡς πρὸς ἡμᾶς, ἐστι πρῶτος καταληπτὸς αἰσθήσει. σημείον δὲ καλείται τὸ ἀμερὴς εἶναι. καθὸ καὶ οί γεωμέτραι τὸ παρά σφ ἀμερὲς σημείον προςηγόρευσαν. οὖτος δὲ ὁ ἀμερὸς μονο

<sup>\*)</sup> Fab. Quint. instit. 9, 4, 51: major tamen illic licentia est, et pe et digitorum ictu intervalla signant quibusdam notis atque aestin quot breves illud spatium habeat; inde τετράσημος πεντάσημος, dein longiores fiunt percussiones, nam σημεῖον tempus unum est. In selben Bedeutung erscheint das Wort σημεῖον auch in dem mit Aris vielfach sich berührenden Fragmentum Parisinum § 12: τῶν γὰρ τρει διαίρεσις είς εν σημεῖον καὶ διπλάσιον γίνεται τῶν τε εξ ὁμοίως. α οὖν πόδες, μεγέθει ἀλλήλων διαφέροντες, γένει καὶ τῷ διαιρέσει τῶν ποδ σημείων οἱ αὐτοί είσιν. Auch Mar. Victor. 11, 8: σημεῖον veteres τε id est tempus non absurde dixerunt ex eo quod signa quaedam a tuum syllabis ad declaranda temporum spatia superponuntur, unde tem signa Graeci dixerunt.

οίονει χώραν έχει θεωρείται γὰρ ἐν λέξει περί μίαν συλλαβήν, ἐν δὲ μέλει περί ενα φθόγγον ἢ περί εν διάστημα, ἐν δὲ κινήει σώματος περί εν σχῆμα. λέγεται δὲ οὖτος πρῶτος ὡς πρὸς τὴν ἐκάστου κίνησιν τῶν μελῷδούντων καὶ ὡς πρὸς τὴν τῶν 
λοικῶν φθόγγων σύγκρισιν. ὁ αὐτὸς δὲ λόγος καὶ περί τῶν 
διαστημάτων. πολλαχῶς γὰρ ἂν εν αὐτῶν εκαστος ἡμῶν προενέγκαιτο πρίν εἰς τὸ τῶν δυοίν διαστημάτων ἐμπεσείν μέγεθος. 
ἐκ δὲ τοῦ τῶν ἑξῆς μεγέθους, ὡς ἔφην, ἀκριβέστερον συνοράται.

In der Uebersetzung des Martianus Capella:

Primum igitur tempus est quod in morem atomi nec partes nec momenta recisionis admittit, ut est in geometricis punctum, in arithmeticis monas (i. e. singularis quaedam ac se ipsa natura contenta). Sed numerus in verbis per syllabam, in modulatione per sonum aut per spatium quod fuerit singulare, in gestu per incipientem corporis motum quod schema diximus invenitur. Atque hoc erit brevissimum tempus quod insecabile memoravi.

## § 19.

# Aristoxenus über die einfachen und zusammengesetzten Zeitgrössen der Rhythmopoeie.

Als rhythmisches Zeitmass ist der χρόνος πρῶτος ein ἀσύνθετος (kann nicht in mehrere χρόνοι zerfällt werden: er ist untheilbar, also unzusammengesetzt). Die Multipla des χρόνος πρῶτος, der δίσημος, τρίσημος, τετράσημος u. s. w. als aus mehreren unzusammengesetzten Zeitgrössen bestehend sind χρόνοι σύνθετοι. Dies folgt aus dem vorher von Aristoxenus über den χρόνος πρῶτος, δίσημος u. s. w. Angegebenen. Er ugt weiter:

§ 13. Λέγομεν δέ τινα καὶ ἀσύνθετον χρόνον πρὸς τὴν τῆς ρυθμοποιτας χρῆσιν ἀναφέροντες. Ότι δ' ἔστιν οὐ τὸ αὐτὸ ριθμοποιτα τε καὶ ρυθμός, σαφὲς μὲν οῦπω ράριον ἐσι ποιῆσαι, πιστευέσθω δὲ διὰ τῆς ρηθησομένης ὁμοιότητος. ὑσπερ γὰρ ἐν τῆ τοῦ μέλους φύσει τεθεωρήκαμεν, ὅτι οὐ τὸ κπὸ σύστημά τε καὶ μελοποιτα, οὐδὲ τόνος, οὐδὲ γένος, οὐδὲ μεταβολή · οῦτως ὑποληπτέον ἔχειν καὶ περὶ τοὺς ρυθμούς τε καὶ ρυθμοποιίας, ἐπειδήπερ τοῦ μέλους χρῆσίν τινα τὴν μελοποιίαν εὐρομεν οὐσαν, ἐπί τε τῆς ρυθμικῆς πραγματείας τὴν ρυθμοποιίαν ώσαύτως χρῆσίν τινα φαμέν εἶναι. Σαφέστερον δὲ τοῦτο εἰσίμεθα προελθούσης τῆς πραγματείας.

"Weiterhin reden wir auch von einer unzusammengesets Zeitgrösse mit Bezug auf ihre Verwendung in der Rhythmopo Dass Rhythmopoeie und Rhythmus nicht identisch ist, li sich freilich augenblicklich noch nicht so leicht klar mach inzwischen möge folgende Parallele die Ueberzeugung davon bahnen. Wir haben am Wesen des Melos die Anschauung wonnen, dass Tonsystem und Melopoeie nicht dasselbe sind; a Ton nicht, auch nicht Tongeschlecht und auch Metabole (melise Wechsel) nicht. Genau so muss man sich die Sache bezüg des Rhythmus und der Rhythmopoeie vorstellen. Die Melop haben wir doch wohl als eine Anwendung des Melos kennen lernt, — in derselben Weise dürfen wir auf dem Gebiete Rhythmik von der Rhythmopoeie behaupten, dass sie eine wendung sei. Wir werden das im weiteren Verlaufe uns Pragmatie schon deutlicher verstehen."

Rhythmus ist das von dem Künstler an einem Bewegu stoffe auszuprägende immanente Gesetz; Rhythmopoeie ist die I führung dieses Gesetzes an einem Rhythmizomenon.

Beide Ausdrücke werden aber auch in concreter Bedeut gebraucht. Rhythmus als ein grösserer oder kleinerer T eines musischen Kunstwerkes insofern dasselbe durch Takte Takttheile gegliedert ist; Rhythmopoeie dagegen von der Glir rung nach Takten und zugleich von den Tönen des Gesau und der Instrumente.

§ 14. 'Ασύνθετον δὴ χρόνον πρὸς τὴν τῆς φυθμοπο χρῆσιν βλέποντες ἐροῦμεν οἰον τόδε τι' (ἐάν τι) χρόνου μέγι ὑπὸ μιᾶς ξυλλαβῆς ἢ ὑπὸ φθόγγου ένὸς ἢ σημείου καταλης ἀσύνθετον τοῦτον ἐροῦμεν τὸν χρόνον ἐὰν δὲ τὸ αὐτὸ τι μέγεθος ὑπὸ πλειόνων φθόγγων ἢ ξυλλαβῶν ἢ σημείων κι ληφθῆ, σύνθετος ὁ χρόνος οὖτος ἡθήσεται.

Λάβοι δ' ἄν τις παράδειγμα τοῦ εἰρημένου ἐκ τῆς περ ἡρμοσμένον πραγματείας καὶ γὰρ ἐκεῖ τὸ αὐτὸ μέγεθος ἡ ἀρμονία σύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα ἀσύθετον, καὶ πάλιν τὸ διάτονον ἀσύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα σύνθετον, ἐνίστε δὲ κα αὐτὸ γένος τὸ αὐτὸ μέγεθος ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον ποὐ μέντοι ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ τοῦ συστήματος. Διαφέρει γὰ παράδειγμα τοῦ προβλήματος τῷ τὸν μὲν χρόνον ὑπὸ τῆς μοποιίας ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον γίνεσθαι, τὸ δὲ διάσι ὑπ' αὐτῷν τῶν γενῶν ἢ τῆς τοῦ συστήματος τάξεως. Περὶ

φυ ασυνθέτου καὶ συνθέτου χρόνου καθόλου τοῦτον τὸν τρόπον διωρίσθω.

"Unzusammengesetzt mit Bezug auf die Anwendung der Rhythmopöie wollen wir eine Zeitgrösse beispielsweise in folgendem Falle nennen. Wird irgend eine Zeitgrösse von Einer Sylbe oder Einem Tone oder Einem Semeion der Orchestik ausgefüllt sein, so werden wir diesen Zeitwerth unzusammengesetzt nennen; wird aber derselbe Zeitwerth von mehreren Tönen oder Sylben oder orchestischen Semeia ausgefüllt sein, so wird er eine zusammengesetzte Zeit genannt werden.

"Ein Analogon für das Gesagte kann die Pragmatie des Hermosmenon liefern. Denn auch dort ist dasselbe Megethos im enharmonischen Tongeschlechte ein zusammengesetztes, im Chroma ein unzusammengesetztes; und wiederum im Diatonon ein unzusammengesetztes, im Chroma ein zusammengesetztes; bisweilen ist das nämliche Megethos sowohl ein unzusammengesetztes wie ein zusammengesetztes, jedoch nicht an derselben Stelle des Systemes.

"Das harmonische Beispiel unterscheidet sich von dem rhythmischen Satze dadurch, dass die Zeitgrösse durch den Einfluss der Rhythmopöie bald eine unzusammengesetzte, bald eine zusammengesetzte werden kann, das Intervall aber durch die Ordnung des Tongeschlechtes oder durch seinen Platz im Systeme. Soviel über unzusammengesetzte und zusammengesetzte Zeit im Allgemeinen."

Aristoxenus verweist auf die Parallele der ἀσύνθετα und σύνθετα διαστήματα der einfachen und zusammengesetzten Intervalle des Melos. Er citirt die πραγματεία τοῦ ἡρμοσμένου, ein Titel, welcher mit πραγματεία τῆς ἀρμονικῆς identisch ist. Gemeint ist unstreitig die siebentheilige Harmonik, nicht die achtzehntheilige —, dieselbe welche er im § 14 citirt hat, denn nur in der siebentheiligen, nicht in der achtzehntheiligen Harmonik hatte Aristoxenus den Abschnitt περί μελοποιίας behandelt, auf welchen er in jenem § recurrirt. Für uns wird freilich durch Verweisung auf die Parallelen der Harmonik die betreffende Thatsache der Rhythmik nicht klarer; Aristoxenus schreibt aber zunächst für seine Zuhörer, welche vor der Rhythmik seine Vorlesungen über Harmonik gehört hatten. Die citirte Partie aus der Aristoxenischen Harmonik ist uns nicht mehr erhalten. Einen Auszug giebt die Harmonik des Pseudo-Euklides p. 8. 9

Meib. Dort heisst es: 'Ασύνθετα μέν οὖν διαστήματά ἐστ ύπὸ τῶν έξῆς φθόγγων περιεχόμενα . . . Σύνθετα δὲ τὰ ὑπὸ un éknc. Ob ein Intervall als unzusammengesetztes oder sammengesetztes aufgefasst wird, das kommt nicht sowoh das Megethos desselben, als vielmehr auf die das Intervall schliessenden Klänge an. Folgen in der Scala zwei Kl unmittelbar aufeinander, dann ist das von ihnen eingeschlo Intervall ein unzusammengesetztes, im anderen Falle ein sammengesetztes (dann steht zwischen den Grenzklängen de treffenden Intervalles noch ein oder mehrere Klänge der in der Mitte). So kann die nämliche Intervallgrösse (Mege in der Scala des einen Tongeschlechtes eine unzusammenges sein, welche in einem andern Tongeschlechte eine zusamm setzte ist. Die Beispiele der διαστήματα ἀσύνθετα und σύν welche Aristoxenus im Auge hat, finden sich in dem vom Ps Euklid aus der siebentheiligen Harmonik des Aristoxenus machten Auszuge. "Εστι δέ τινα κοινα συνθέτου καλ ασυνί διαστήματα τὰ ἀπὸ ἡμιτονίου μέχρι διτόνου. Τὸ μὲν γὰρ ἡμιτι έστιν έν άρμονία σύνθετον, έν δε γρώματι και διατόνω ι θετον\*).



Das Halbtonintervall von e nach f ist im Enharmonion zusammengesetztes, denn in der Scala steht noch der enhanische Klang e zwischen e und f, im Chroma und Diatono unzusammengesetztes, denn hier folgen in der Scala die K e und f unmittelbar auf einander.

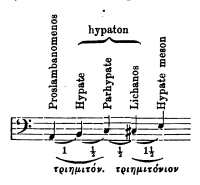
<sup>\*)</sup> Es war dies dargestellt im 2ten Abschnitte der siebentheiligen monik "περὶ τῶν διαστημάτων". In der siebentheiligen Harmonik ents dem der 11te Abschnitt, in dessen Fragmenten die betreffende Lehr mir restituirt ist. Aristoxenus übersetzt und erklärt S. 291.

Ο τόνος εν μεν χρώματι σύνθετον, εν δε διατόνω ασύθετον.



Der Ganzton e fis ist im Chroma ein zusammengesetztes (in der romatischen Scala liegt zwischen e und fis der Klang f in der itte); im Diatonos ist der Ganzton e fis ein unzusammengesetztes tervall.

So sagt auch Aristoxenus an unserer Stelle der Rhythmik: αὶ γὰο ἐκεῖ [ἐν τῷ περὶ τὸ ἡρμοσμένον πραγματεία] τὸ αὐτὸ ἡρεθος ἡ μὲν ἀρμονία σύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα ἀσύνθετον, καὶ ἱλιν τὸ μὲν διάτονον ἀσύνθετον, τὸ δὲ χρῶμα ἀσύνθετον. ristoxenus fährt fort: Ἐνίοτε δὲ καὶ τὸ αὐτὸ γένος τὸ αὐτὸ ἡνεθος ἀσύνθετόν τε καὶ σύνθετον ποιεῖ, οὐ μέντοι ἐν τῷ αὐτῷ πῷ τοῦ συστήματος d. i. "Bisweilen erscheint in ein und dem-lben Tongeschlechte an verschiedenen Stellen der Scala ein nd dasselbe Intervall an der einen als unzusammengesetztes, an er anderen aber als zusammengesetztes Intervall", z. B. die kleine erz ist im Chroma zwischen dem Proslambanomenos A und der arhypate c ein zusammengesetztes, oberhalb der Lichanos ypaton (als cis e) ein unzusammengesetztes:



Für uns sind diese Vergleiche mit den Tonleitern weniger s für die Griechen geeignet, das Wesen der einfachen und der sammengesetzten Grössen der Rhythmik, die ja an sich verindlich sind, zu erläutern. Nach der Auffassung des Aristoxenus ist eine 2-zeitige rhythmische Grösse ein κατὰ ὁυθμοποιίας χρῆσιν ἀσύνθετος, wenn sie durch die Doppelkürze · ausgedrückt ist, σύνθετος, wenn sie durch die Länge \_ ausgedrückt ist.

Ebenso ist der χρόνος τρίσημος ein κατὰ φυθμοποιίας χρήσον σύνθετος in der Sylbenform  $\circ \circ \circ$  oder  $- \circ$ , ein ἀσύνθετος als. 3-zeitige Länge -.

Der χρόνος τετράσημος ist κατὰ φυθμοποιίας χρῆσιν ἀσύνθετες in der Sylbenform  $\circ \circ \circ \circ$  oder  $- \circ \circ$  ein ἀσύνθετες als 4-zeitige Lünge -.

Der χρόνος πεντάσημος ist κατὰ φυθμοποιίας χρῆσιν σύνθετες in der Sylbenform - · - oder · · · · · oder - · · ·; er ist in σύνθετος als 5-zeitige Länge ω.

Aristides gebraucht für die über die Zweizeitigkeit ausgedehnten Längen den Ausdruck χρόνοι παρεκτεταμένοι, Pseudo-Eukidnennt eine solche Dehnung wie es scheint τονή\*).

Die oben angewandten Zeichen der 3-, 4- und 5-zeitigen Länge sind überliefert im Anonymus de musica.

§  $83 \ (= \$  1). Ό φυθμός συνέστηκεν έκ τε ἄφσεως καὶ θέσεως καὶ χρόνου τοῦ καλουμένου ὑπ' ἐνίων κενοῦ.  $\cdot$  Διαφοφαὶ δὶ αὐτοῦ αΐδε

κενός βραχύς Λ κενός μακρός Λ κενός μ. τρίσημος Λ κενός μ. δ΄. Λ

§ 85 (=§ 3). Η μὲν οῦν θέσις σημαίνεται ὅταν ἀπλῶς τὸ σημεῖον ἄστικτον  $\hat{\eta}$  οἶον  $\hat{\vdash}$ ,  $\hat{\eta}$  δὲ ἄρσις ὅταν ἐστιγμένον οἶον  $\hat{\vdash}$ . ὅσα οὖν ἤτοι δι' ώδῆς η μέλους χωρὶς στιγμῆς η χρόνου τοῦ καλουμένου κενοῦ παρά τισι γράφεται η μακρᾶς διχρόνου -, η τριχρόνου -, η τετραχρόνου -, η πενταχρόνου  $\omega$ , τὰ μὲν ώδη κεχυμένα λέγεται, ἐν δὲ μέλει μόν $\omega$  καλεῖται διαψηλαφήματα.

\*) Aristides lib. II § 97 Μ. Διὰ τοῦτο τοὺς μὲν βραχεῖς ἐν ταῖς πυ**ὀρίχαις** χρησίμους ὁρῶμεν, τοὺς δ' ἀναμὶξ ἐν ταῖς μέσαις ὀρχήσεσι, τοὺς δὲ μηκίστους ἐν τοῖς ῖεροῖς ὖμνοις οἰς ἐχρῶντο παρεκτεταμένοις.

Pseudo Euklid p. 22 Meib. Τον η δε η έπι πλείονα χρόνον μον η κατά μίαν γινομένην προφοράν της φωνής.

§ 95. Κεχυμέναι δ' ώδαλ καλ μέλη λέγεται τὰ κατὰ χρόνον ἐ σύμμετρα καλ χύδην κατὰ τοῦτο μελωδούμενα. ὁ γὰρ χρόνος αυτὸν οὐ δύναται μετρῆσαι ἀλλὰ προσδεῖται τοῖς οὖν ἐν αὐτῷ νομένοις μετρεῖται σημείοις.

## § 20.

## ristoxenus über die gemischten Zeitgrössen der Rhythmopoeie.

Aristox. § 18. Μερισθέντος δὲ τοῦ προβλήματος ώδί, ἀπλῶς ν ἀσύνθετος λεγέσθω ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ρυθμιζομένων διηρηνος ώσαὐτως δὲ καὶ σύνθετος ὁ ὑπὸ πάντων τῶν ρυθμιζομένων μρημένος πὴ δὲ σύνθετος καί πη ἀσύνθετος ὁ ὑπὸ μέν τινος μρημένος, ὑπὸ δέ τινος ἀδιαίρετος ὧν. Ὁ μὲν οὖν ἀπλῶς ιὐνθετος τοιοῦτος ἄν τις εἴη, οἶος μήθ' ὑπὸ ξυλλαβῶν ειόνων, μήθ' ὑπὸ φθόγγων, μήθ' ὑπὸ σημείων κατέχεσθαι ὁ ἀπλῶς σύνθετος, ὁ ὑπὸ πάντων καὶ πλειόνων ἢ ένὸς τεχόμενος ὁ δὲ μικτός, ὧ συμβέβηκεν ὑπὸ φθόγγου μὲν ΄ςς, ὑπὸ ξυλλαβῶν δὲ πλειόνων καταληφθῆναι, ἢ ἀνάπαλιν ἡ ξυλλαβῆς μὲν μιᾶς, ὑπὸ φθόγγων δὲ πλειόνων.

"Nachdem sich aber unser Problem in der angegebenen eise zerlegt hat, heisse

schlechthin unzusammengesetzt die von keinem der Rhythmizomena zerlegte Zeit,

schlechthin zusammengesetzt die von allen Rhythmizomena zerlegte,

gemischte Zeitgrösse diejenige, welche von Einem Tone, aber zugleich von mehreren Sylben eingenommen, oder umgekehrt von Einer Sylbe, aber mehreren Tönen ausgefüllt wird."

Für die gemischten Zeitgrössen der zweiten Art (mehrere ne kommen auf Eine Silbe) finden sich Belege in den meloirten Hymnen des Dionysius und Mesomedes.



Hym. auf Helios v. 17. 19.



Hym. auf Nemesis v. 9.



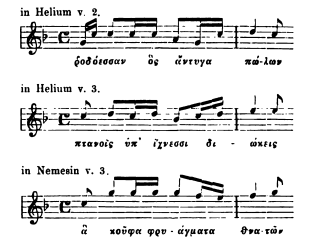
Hym. auf Helios v. 18.



Χρόνοι μικτοl der zweiten Art sind in Mus. v. 4 die νας (in φρένας) und νει (in δονείτω). In Hel. 17 die λευ (in λευκῶν) und μοσ (in μόσχων). In Hel. 19 die λισ (in έλίσσων). In Nemes. 9 die Sylbe βαι (in βα In Hel. 18 die Sylbe λα (in σελάνα).

Gemischte Zeitgrößen der ersten Art (mehrere Sylbe demselben Tone) würden durch folgende Beispiele vertreten In Nem. 9 "λήθουσα δὲ πὰρ πό" sechs Sylben auf dem T In Hel. 18 "-κὰ δὲ πάρ-" drei Sylben auf dem Τς Hätte sich Aristoxenus ausgedrückt: "ὁ δὲ μικτὸς ὧ συμβε ὑπὸ ξυλλαβῶν πλειόνων μὲν, ἐπὶ μιᾶς τάσεως καταληφι nach Art von Harmon. I § 30, 31, dann wäre der Ausdrucl ständlicher gewesen.

Für die schlechthin unzusammengesetzten Zeitgrössen α alle 1- und 2-zeitigen Sylben (Sechzehntel und Achtel) u melodisirten Texte, sowie folgende das δίσημον μέγεθος schreitende 4-zeitige Sylben (Viertelnoten):





§ 21.

## Aristides über die zusammengesetzten Zeitgrössen.

μέχρι γὰρ τετράδος προηλθεν ὁ φυθμικὸς χρόνος καὶ γὰρ ἀναλογεῖ τῷ πλήθει τῶν τοῦ τόνου διέσεων καὶ πρὸς την διαστηματικὴν φωνὴν ἐκ φύσεως ἔχει.

Marcianus Capella übersetzt:

Compositum vero quod potest dividi et quod a primo aut duplum est aut triplum aut quadruplum. Eatenus enim tempus omne numeri profertur atque ei finis est qui plenae rationis est terminus atque in hoc numerus toni similis invenitur. Ut enim ille per quattuor species h. e. diesis dividitur, hic etiam quaternaria temporum modulatione concluditur.

Der erste Satz des Aristides ist dem Inhalte nach genau dasselbe wie Aristox. § 12: Καλείσθω δὲ πρῶτος μὲν τῶν χρόνων ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν ψυθμιζομένων δυνατὸς ῶν διαιρεθῆναι, δίσημος δὲ ὁ δὶς τούτω καταμετρούμενος, τρίσημος δὲ ὁ τρίς, τετράσημος δὲ ὁ τετράκις. Den Ausdruck χρόνος σύνθετος gebraucht Aristoxenus für das Duplum, Triplum und Quadruplum des Chronos protos nicht, es versteht sich aber von selber, dass wenn der Chronos protos eine unzerlegbare, unzusammengesetzte Zeit ist, das Multiplum desselben eine zusammengesetzte ist. Aristozenus fährt, nachdem er als Beispiel den τετράσημος angeführt hat, mit den Worten fort: κατὰ ταὐτὰ δὲ καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν μεγεθῶν τὰ ὀνόματα ἔξει. In der That redet Aristoxenus später auch noch von einem δωδεκάσημον, είκοσάσημον, έκκαιδεκάσημον, δετωκαιδεκάσημον, πεντεκαιεικοσάσημον.

Statt dessen heisst es bei Aristides: μέχοι γὰο τετοάδος τοῦλθεν ὁ φυθμικὸς χοονός. Der χρόνος τετοάσημος ist also

nach Aristides die äusserste Grenze des χρόνος σύνθετος, wie au Marcianus in seiner Uebersetzung noch ausdrücklich hinzusus atque ei finis est qui plenae rationis est terminus. Dann von Aristides auch noch ein Grund hinzugefügt, dass der zoor τετράσημος der grösste der σύνθετοι sei: άναλογεί τω πλήί των τόνου διέσεων και πρός την διαστηματικήν φωνήν έκ φύσει (oder wie Meibom will, εὐφυῶς) ἔχει, der vierzeitige Chronos : dem Ganztone analog, welcher nur vier enharmonische Dies enthalte. Man sollte denken, Aristides oder seine Quelle ha sich hier eine Verwechslung des γρόνος σύνθετος mit dem γρόν κατά ουθμοποιίας γρησιν zu Schulden kommen lassen: er ha sich unter dem γρόνος τετράσημος die vierzeitige Länge - 4 dacht\*). Damit stimmt nun freilich nicht, dass der Anonym de mus. ausser der vierzeitigen Länge - auch noch eine fü zeitige Länge u hinzufügt, während doch Aristides erklä der vierzeitige Chronos synthetos sei der grösste. Wir hab nun zu der in Rede stehenden Stelle des Aristides einen Doppe günger in dem arabischen Berichte des Al Farabî, von welche Kosegarten in der Ausgabe des Ali Ispâhânensis\*\*) folgende lat nische Uebersetzung mittheilt:

Quodeunque mensuratur, id ea tantum re mensuratur, que jusdem generis est: longitudo enim mensuratur longitudine, planiti mensuratur planitie, tempus tempore. Mensura prima vero, que mensuratur res, semper est res individua, quae eiusdem generest, quam res memorata. Individuum autem aut individuu natura est, aut id, quod individuum esse sumitur; quod quide positum est aut in eo, quod natura unum est, aut in eo, quunum esse sumitur, ut cubiti in longitudinibus, uncia et libi in ponderibus, et horae in temporibus, quarum singula sumitesse una et individua. Res minima, quae eiusdem generis quam res mensurata, constituitur signum, quo mensuran maiora, quae eiusdem generis sunt. Unde fit, ut, si rhyth mensurantur, id quod eos mensurat esse oporteat minimi temporum eorum, quae inter initia sonorum exsistunt. Hoc ve

<sup>\*)</sup> Vergl. oben.

<sup>\*\*)</sup> Alii Ispahanensis liber cantilenarum magnus ex codicibus muscriptis arabice editus adiectaque translatione adnotationibusque illustra ab Ioanne Godofredo Ludovico Kosegarten Theologiae et litterarum ori talium in academia Pomerana professor. Tomus primus Gripesvoldiae libraria Kochiana MDCCCXL. p. 127.

npus minimum id est, quod inter sonos duos tale situm est, inter eos non possit exsistere sonus alius, quo dividatur tempus.

Quodcunque tempus inter sonos duos tale exsistit, ut in um cadere possit unius tantum soni initium, id est duplum mporis primi.

Si vero in id initia sonorum duorum cadere possunt, tum triplum temporis primi, sive unum tempus secundum cum nidio.

Si vero in ipsum trium sonorum initia cadere possunt, tum c tempus est quadruplum primi, sive duplum secundi, sive um tempus tertium cum tertia eius parte.

Atque ita, si in ipsum quattuor sonorum initia cadere posnt, tum tempus, quod tum exsistit, est quintuplum primi, re unum tempus quartum cum quarta eius parte. Hoc vero mpus, quod longissimum eorum est, quae inter sonos duos inrcedere possunt, usurpatur raro.

Plerumque in producendo tempore eo, quod inter sonos los intercedit, eo tantum procedunt, ut hoc tempus sit unum mpus tertium cum tertia eius parte, sive quadruplum temporis imi.

## § 22.

ristides über die χρόνοι ὀυθμοειδεῖς στρογγύλοι und περίπλεφ, ἀπλοί und πολλαπλοί.

Aristid. p. 33 M. Τούτων δη των χρόνων οι μέν ἔρουθμοι γονται, οι δὲ ἄρουθμοι, οι δὲ φυθμοειδείς.

"Ερρυθμοι μέν οί εν τινι λόγφ προς άλλήλους σώζοντες ξιν, οίον διπλασίονι, ήμιολίφ καὶ τοῖς τοιούτοις. λόγος γάρ τι δύο μεγεθῶν όμοίων ἡ πρὸς ἄλληλα σχέσις.

"Αρρυθμοι δε οί παντελώς ἄτακτοι καὶ ἀλόγως συνειρόμενοι. 'Ρυθμο ειδεῖς δε οί μεταξὺ τούτων καί πη μεν τάξεως 'ν έρρύθμων, πὴ δε τῆς ταραχῆς τῶν ἀρρύθμων μετειληφότες.

Τούτων δὲ οἱ μὲν στρογγύλοι καλοῦνται οἱ μᾶλλον τοῦ ὑντος ἐπιτρέχοντες, οἱ δὲ περίπλε $\varphi$  οἱ πλέον ἢ δεῖ (lib. ἦδη)  $^{1\nu}$  βραδύτητα διὰ συνθέτων  $\varphi$ θόγγων ποιούμενοι.

Ετι τῶν χρόνων οι μὲν ἀπλοϊ οι δὲ πολλαπλοι οι καὶ πίκοι καλοῦνται.

Marcianus Capella übersetzt:

Sed eorum temporum quae ad numeros copulantur alia sunt quae ubythma tempora nominantur, alia quae arrhythma, tertia quae rhythoide perhibentur.

Et enrhythma quidem sunt quae ratione certa ordinem servant ut duplici vel hemiolio vel in aliis quae alia ratione iunguntur.

Arrhythma sunt quae sibi nulla omnino lege consentiunt ac sine cer ratione coniuncta sunt,

Rhythmoides vero in aliis numerum servant, in aliis despiciunt.

Quorum temporum alia strongyla h. e. rotunda perhibentur, alia peripi Et rotunda sunt quae proclivius et facilius, quam gradus quidam sta ordo legitimus expetit, praecipitantur, peripleo vero quae amplius qui decet moras compositae modulationis innectunt, seque ipsa tardiore p nuntiatione suspendunt.

Sed temporum alia simplicia sunt quae podica etiam perhibentur.

Der Anfang Τούτων δὴ τῶν χρόνων würde etwas irrigenthalten, wenn wir χρόνων von den vorher besprochenen χρόι σύνθετοι verstehen wollten. Denn diese σύνθετοι sind sämn lich χρόνοι ἔρρυθμοι, nicht ἄρρυθμοι und nicht ἐνθμοειδι Daher hat sich Aristides mit den Worten τούτων δὴ τῶν χρόνι ungenau ausgedrückt, seine Quelle wird wohl allgemein Τῶν χρόνων gelesen haben.

"Ερρυθμοι sind die χρόνοι, wenn sie eines der rhythmisch Verhältnisse bilden, z. B. das iambische, hemiolische.

Χρόνοι ἄρρυθμοι "konnten, sagt Jul. Caesar, in der Rhyt mik nur erwähnt werden, um sie als gänzlich ausgeschlossen bezeichnen, weil sie durchaus ungeordnet sind, während der B griff des Rhythmus geordnete Zusammenstellung der Zeiten e fordert." "Doch lässt die griechische Rhythmik noch eine Mitteklasse zu, indem sie eine ἀλογία innerhalb bestimmter Grenz vom Rhythmus nicht ausschliesst. Hierin müssen wir nun auch d

φυθμοειδείς des Aristides wiederfinden. Dies wird dadur bestätigt, dass Aristides unten als ἄλογοι den ἐαμβοειδι und τροχοειδης bezeichnet, womit auf den Terminus φυθμοι δης zurückgewiesen wird."

Das mit Aristides sich vielfach berührende Fragmentu Parisinum enthält über die ψυθμοειδείς u. s. w. folgende Stell

- § 6. 'Ωρισμένοι δέ είσι τῶν ποδῶν οι μὲν λόγω τινί, δὲ ἀλογία κειμένη μεταξὺ δύο λόγων γνωρίμων, ώστε είν φανερὸν ἐκ τούτων, ὅτι ὁ ποὺς λόγος τίς ἐστιν ἐν χρόνοις κμενος ἢ ἀλογία ἐν χρόνοις κειμένη εἰρημένον ἀφορισμὸν ἔχουν
- § 7. Των δε χρόνων οι μεν εύρυθμοι, οι δε φυθμοειδε οι δε αρουθμοι. Εύρυθμοι μεν οι διαφυλάττοντες άκριβως τ προς άλλήλοις εύρυθμον τάξιν φυθμοειδείς δε οι την μεν είς μένην άκριβειαν μη σφόδρα έχοντες, φαίνοντες δε ομως φυθμ

§ 22. Aristides üb. d. χρόνοι φυθμοειδείς, στρογγύλοι u. περίπλεφ κ. τ. λ. 97

τινος είδος. ἄρουθμοι δε οί πάντη καὶ πάντως ἄγνωστοι εχοντες τοὸς ἀλλήλοις σύνθεσιν.

Von den Aristideischen χρόνοι στρογγύλοι und περίπλεφ nahm Feussner zu Aristox. S. 47 und unsere erste Bearbeitung der griechischen Rhythmik an, dass sie Unterarten der ρυθμοειδεῖς seien. Caesar sagt, die Frage entstehe, ob sie sich wie oben Τούτων δὴ τῶν χρόνων auf die rhythmischen Zeiten überhaupt beziehen, oder ob τούτων auf die ρυθμοειδεῖς hinweisen soll? Im zweiten Buche des Aristides p. 100 werden neben den στρογγύλοι und den περίπλεφ auch noch χρόνοι μέσοι genannt und alle drei Arten stehen unmittelbar nach den Verschiedenheiten des Tempo:

"Ετι τῶν ψυθμῶν οι μὲν ταχυτέρας ποιούμενοι τὰς ἀγωγὰς διρμοί τέ εἰσι καὶ δραστήριοι. οι δὲ βραδείας καὶ ἀναβεβληψίνας ἀνειμένοι τε καὶ ἡσυχαστικοί.

Ετι δὲ οί μὲν στρογγύλοι καὶ ἐπίτροχοι σφοδροί τε καὶ συνεστραμμένοι, καὶ εἰς τὰς πράξεις παρακλητικοί οί δὲ περίτλεφ τῶν φθόγγων τὴν σύνθεσιν ἔχοντες ὕπτιοί τέ εἰσι καὶ κὶαδαρώτεροι. οί δὲ μέσοι κεκραμένοι τε έξ ἀμφοῖν καὶ σύμμετροι τὴν κατάστασιν.

Hieraus dürfte hervorgehen, dass die στρογγύλοι und περίπλεφ nicht Unterarten der φυθμοειδεῖς sind. Caesar S. 45 sagt:

"Der Ausdruck στρογγύλοι, dessen sich auch die Rhetoren bedienen, der aber wie alle damit verbundenen von der Körperbeschaffenheit entlehnt ist, bezeichnet die gedrungene Form, zu der auch die Charakteristik der δυθμοί στρογγύλοι im zweiten Buche des Aristides passt, wo er sie σφοδροί τε καὶ συνεστραμμένοι, rasch und knapp, nennt, περίπλεφ dagegen bezeichnet das Fleischige, Aufgeschwemmte; solche Rhythmen sind, wie Aristides sagt, wegen der σύνθεσις τῶν φθόγγων ὕπτιοί τε καὶ πλαδαφώτεροι, breit und weicher, schwammiger, was jedoch nicht als Fehler des Schlaffen und Weichlichen, sondern streng im Gegensatz mit jenen Eigenschaften zu verstehen ist."

Aristid. lib. I.

Τον δε χρόνων οι μεν στρογγύλοι καλούνται οι μαλλον του δέοντος επιτρέχοντες.

οί δε περίπλεφ οι πλέον ἢ δεί τὴν βραδυτήτα διὰ συνθέτων φθόγτων ποιούμενοι.

Aristid. lib. II.

"Ετι οί μέν στρογγύλοι καὶ ἐπίτροχοι σφοδροί τε καὶ συνεστραμμένοι καὶ εἰς πράξεις παρακλητικοί. οί δὲ περίπλεφ τῶν φθόγγων τὴν σύνθεσιν ἔχοντες ὕπτιοί τέ εἰσι καὶ πλαδαρώτεροι.

οί δὲ μέσοι κεκραμμένοι τε έξ άμφοῦν καὶ σύμμετροι τὴν κατάστασιν. Die στρογγύλοι sind μᾶλλον τοῦ δέοντος ἐπιτφέχοντε, die περίπλεω πλέον ἢ δεῖ τὴν βραδυτῆτα ποιούμενοι: jene sin über Gebühr rasch, diese über Gebühr langsam. (Die Besserum Caesars πλέον ἢ δεῖ statt πλέον ἤδη der Handschriften win durch die Gegensätze μᾶλλον τοῦ δέοντος und πλέον ἢ δεῖ und durch Marcianus Capella "magis quam decet" bestätigt.)

Von den περίπλεφ heisst es in der Stelle des ersten Bucher την βραδυτητα διὰ συνθέτων φθόγγων ποιούμενοι, im zweiten Buche τῶν φθόγγων την σύνθεσιν ἔχοντες. Das erste συνθέτων φθόγγων scheint aus σύνθε(σιν) τῶν φθόγγων durch Buchstaberausfall entstanden zu sein. Es ist eine derartige Zusammerstellung von Tönen gemeint, durch welche des Rhythmus Langsamkeit bewirkt wird. Das werden wohl Rhythmen mit vielen χρόνοι παρεκτεταμένοι gewesen sein. In den entgegengesetzten, durch das umgekehrte Ethos charakterisirten, φυθμοί περίπλερ scheinen die gehäuften Kürzen vorgewaltet zu haben, wie vorber Aristides sagte: "τῶν δ' ἐν ἴσφ λόγφ οἱ μὲν διὰ βραγειῶν γινόμενοι μόνων τάχιστοι καὶ θερμότεροι καὶ κατεσταλμένοι. Die dritte Art der Rhythmen, die μέσοι, würde durch das frühere "τοὺς δ' ἀναμίξ ἐν ταῖς μέσαις ὀρχήσεσι"\*) ihre Erklärung finden.

Die ganze Partie des Aristides über die Chronoi schliesst: Ετι τῶν χρόνων οι μὲν ἀπλοῖ, οι δὲ πολλαπλοῖ οῦ καὶ ποδικοὶ καλοῦνται.

Der Terminus χρόνοι ποδικοί kommt auch bei Aristoxenus vor, wo er den Gegensatz zu χρόνοι φυθμοποιίας ίδιοι bildet. Die άπλοτ können nur die χρόνοι ποδικοί sein, die πολλαπίοι nur die χρόνοι φυθμοποιίας τδιοι\*\*). Daher sind die Worte des Aristides umzustellen: οί μὲν άπλοτ, οι και ποδικοί καλοῦνται οί δὲ πολλαπλοτ. Auch Marcianus übersetzt: "Simplicia quae podie perhibentur"

<sup>\*)</sup> Aristid. 2, 98.

<sup>\*\*)</sup> Vgl. unten.

# Drittes Capitel. Allgemeine Taktlehre.

§ 23.

#### Aristoxenische Definition des Taktes.

"Fuss"  $(\pi o \dot{\nu}_S)$  nannte man zunächst in einem Tanz- oder ocessionsliede diejenige Gruppe von Tönen, innerhalb welcher a Niedertreten und ein Aufheben des Fusses stattfindet; weiterhin irde der Ausdruck auch wenn nicht getanzt wurde für die beeffende Sylbengruppe des gesungenen oder declamirten Verses ibehalten. Da ein solcher "Fuss" stets ein Theil eines Verses t, sagen wir gewöhnlich "Versfuss".

"Versfüsse" pflegen heut zu Tage die meisten nur bei declairten Versen auzunehmen, bei gesungenen Versen höchstens im horale. Der Versfuss, so meint man, sei ein metrischer, kein usikalischer Begriff.

Erst aus Aristoxenus werden unsere Musiker zu lernen haben, ass sie den Begriff des Versfusses als des kleinsten rhythmischen bschnittes auch für das Melos, und zwar nicht bloss für die ocal-, sondern auch für die Instrumentalmusik zu statuiren haben, enn anders die Theorie des Rhythmus eine wirklich wissenchaftliche werden soll.

In der rhythmischen Theorie des Aristoxenus ist der Ausruck "ποὺς" nicht auf den Begriff des Versfusses beschränkt, r dient auch als adaequater Ausdruck für dasjenige, was unsere lusiker "Takt" nennen. Ein einzelner Versfuss kann nämlich ls Takt fungiren, dann heisst der Takt ein ποὺς ἀσύνθετος, nzusammengesetzter oder einfacher Takt; es können aber auch nehrere Versfüsse zu einem einzigen Takte combinirt werden, lann heisst derselbe ein ποὺς σύνθετος, ein zusammengesetzer Takt.

Die Praxis unserer Componisten verfährt ebenso. Bei Mozart Don Juan, Arie No. 12 bildet in dem vierfüssigen Verse

Artige Mädchen führst du mir leise

ein jeder der vier Versfüsse einen 3-Takt:



Ar - ti - ge Mäd-chen führst du mir lei - se;

Zauberflöte No. 2 bilden in dem vierfüssigen Verse Der Vogelfünger bin ich ja

je zwei Versfüsse einen 2-Takt



Figaro No. 29 Finale bildet in den beiden vierfüssigen Versen
Still, nur still, ich will mich nühern
éh der Augenblick verstreicht

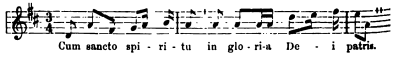
ein jeder einzelne Vers einen vierfüssigen C-Takt



Bach in der grossen Messe No. 11 behandelt die Verse

Cum sancto spiritu in gloria dei patris

dem Wortaccente gemäss als dreifüssige Verse und fasst jeden derselben als einen einheitlichen dreifüssigen 3-Takt auf



Gleicher Weise hat auch die moderne Musik Takte von einem, von zwei, von vier, von drei Versfüssen. Auf diesen Unterschied aufmerksam zu sein, lernt man nur durch Aristoxenus.

Im zweiten Buche des Aristoxenus beginnt die Lehre von Takte § 16:

'Ωι δὲ σημαινόμεθα τὸν φυθμὸν καὶ γνώφιμον ποιοτ**μεν τ** αίσθήσει, πούς έστιν είς ἢ πλείους ένός.

Bei Aristides lautet der Anfang der Taktlehre (p. 34 M.): Ποὺς μὲν οὖν έστι μέρος τοῦ παντὸς ὁυθμοῦ, δι' οὖ τὸν ὅλε καταλαμβάνομεν. Τούτου μέρη δύο, ἄρσις καὶ θέσις.

E. F. Baumgart in der "Betonung der rhythmischen Reilbei den Griechen 1869" S. IX erklärt zuvörderst die Stelle de Aristoxenus folgendermassen: "Zweierlei ist damit gesagt. Zunächst: Mit dem Grundmasse des Chronos protos wird freilic

der Rhythmus gemessen, er mag eine Bewegung und Verhältsse seiner Bewegung haben, wie er will: jedes Rhythmenschlecht hat den Chronos protos zum Grundmasse. Das kann eht genügen, um das eigenthümliche Mass verschiedener ythmen zu erkennen, dazu bedarf es eines nicht überall gleichen, dern verschieden gestalteten Masses, und dies ist der πούς, aus einer bestimmt geordneten Zahl von Chronoi bestehendes Eine Definition des nous hat Aristoxenus freilich nicht zogefügt, weil er sie als erfahrungsmässig bekannt vorausen konnte: er hätte nur sagen können, was Aristides in er Erklärung des Taktes ganz richtig sagt: Ποὺς μὲν οὖν. μέρος τοῦ παντὸς φυθμοῦ u. s. w. Wenn Aristides vom Takte :: δι' οὖ καταλαμβάνομεν (τὸν φυθμὸν), so bedeutet das zu-: ganz dasselbe wie bei Aristoxenus: ω δε σημαινόμεθα τον μέν. Jenes ist: "wir begreifen die rhythmische Bewegung h das Taktmass", dieses: "wir machen sie begreiflich". Soll αίνεσθαι hier bedeuten: "taktiren", so wird dem scharfsinnigen klaren Aristoxenos eine Definition zugeschrieben, die ihm e besondere Ehre machen würde; er hätte dann gesagt: durch wir den Rhythmus taktiren, das ist der Takt." itens aber fügt Aristoxenos unmittelbar hinzu: (πούς ἐστιν) η πλείους ένός. Er zieht die allgemeine Erklärung, dass der t das Kennzeichen des Rhythmus sei, zusammen mit der iellen: entweder ein Takt oder mehrere sind dieses Kennhen. Deutlicher hätte er Beides gesondert, aber der Zusammeng und die Natur der Sache gestatten kein Missverständnis; letzten Worte sind nur eine specielle Bestimmung zu der alleinen Erklärung, und wir haben zu übersetzen: "Wodurch aber den Rhythmus erkennbar machen, das ist der Takt, zwar einer oder mehr als einer". Aristoxenos ist ein zu hrener Praktiker, um nicht daran zu denken, dass mit einem te die jedesmalige Rhythmen-Gattung gar nicht immer deutbezeichnet ist. Ein kurzer, schneller Takt geht so rasch iber und das Verhältnis von Thesis und Arsis prägt sich i dem Ohre so wenig ein, dass wir oft im ersten Takte über Taktart noch unklar bleiben; erst die Wiederholung desen Verhältnisses befestigt den Eindruck und stellt die Art Rhythmus ausser Frage. Hierauf beruhen, als auf ihrem zuhenden Grunde, unsere zusammengesetzten Takte und die chische Messung nach Dipodien, wiewohl wir gar nicht

leugnen wollen, dass unsere Musiker die zusammengesetzten Tak auch ohne eine solche Nöthigung, aus blosser Bequemlichke brauchen. Und wenn Aristoxenos an die älopot dachte, z. an die künftigen Spondeen am Anfange der iambischen Trimete so musste er wohl sehen, dass mit Einem Fusse der Rhythmenicht sicher gemessen wurde. Westphal selbst wird zugebe dass die Pindarischen Epitriten nach seiner Triolen-Messung al es am Anfange zweifelhaft lassen, ob der Takt drei- oder zwitheilig beginnt. So spricht also aus Aristoxenos die vorsichtig Erfahrung. Er mag vorzugsweise an die dipodisch gemessen Rhythmen gedacht haben, doch braucht es dieser Beschränkuseiner Meinung nicht; der Fälle, wo ein Takt, selbst zw Takte das Geschlecht noch nicht sicher erkennbar machen, sie mancherlei denkbar. Man sehe z. B. die Reihe an:

Die beiden dreizeitigen Längen am Anfange können vom Oh ohne Weiteres als ein Spondeus: – vernommen werden, we man nicht den Fuss-Accent absichtlich deutlich hervorhebt: ei der dritte Trochaeus und der Fortgang des Rhythmus stellt d diplasischen Satz klar heraus. In unsrer Musik sind solc Zweideutigkeiten eben so häufig, obschon wir durch die Begltung sie vermeiden können, wenn etwas darauf ankommt, v dies die Griechen auch konnten. Wenn Westphal mit Weden Zusatz: εἶς ἢ πλείους ἐνός vom Taktwechsel versteht, lässt er Aristoxenos abermals etwas sagen, was des Sagens nie werth war".

So weit Dr. E. F. Baumgart. In der deutschen Ueb setzung und Erklärung des Aristoxenus 1883 S. 20 ff. bin noch einmal auf diese Stelle des Aristoxenus eingegangen. darf es aber unterlassen, das dort Gesagte zu recapituliren. I die Auffassung der griechischen Rhythmen ist es gleichgül wie Aristoxenus die Worte πούς ἐστιν εἶς ἢ πλείους ἐνός ν standen wissen will.

#### \$ 24.

#### Schwere und leichte Takttheile.

Das Grundprincip des Rhythmus besteht darin, dass die einander folgenden Zeitmomente in bestimmte Gruppen zerfal die als solche von der αἰσθησις scharf gesondert werden köni Die einzelne Gruppe heisst bei den Alten ψυθμὸς oder πε

wir nennen sie Takt. Damit die αἴσθησις eine solche Gruppe als Ganzes erfasst, ist es nöthig, dass ein einzelnes Zeitmoment derselben vor den übrigen durch eine stärkere Intension, einen gewichtvolleren Ictus hervorgehoben werde. Dieser verleiht ihr denselben Halt, wie dem Worte der Wortaccent, und deshalb redet man auch von einem rhythmischen Accente. Die moderne Rhythmik bezeichnet den Theil des Taktes, auf welchem die stärkere Intension ruht, als schweren oder guten Takttheil, den Theil des Taktes, der einen schwächeren Ictus hat, als leichten oder schlechten Takttheil. Bei einer musikalischen Aufführung wird der schwere Takttheil gewöhnlich durch Niederschlag der Hand, der leichte durch Aufschlag bezeichnet und man redet deshalb von einem Auf- und Niedertakte. Die Praxis der Alten war ganz die nämliche: dem singenden Chore u. s. w. suchte der ήγεμῶν durch Auf- und Niederschlag der Hand oder auch wohl durch Auf- und Niedertritt des Fusses das Takthalten zu erleichtern\*); und ebenso geschah es auch beim Unterricht\*\*). Aristozenus bezeichnet den schweren und leichten Takttheil als χρόνοι ποδικοί, χρόνοι όυθμικοί oder χρόνοι schlechthin (das letztere auch schol. ad Hermog. VII, 892 Walz χρόνος δέ έστι μόριον ποδός = Takttheil) oder auch mit Rücksicht auf die eben angegebene Praxis des Taktirens als σημεΐα ποδός\*\*\*). Auf den schweren Takt-

Ш,

<sup>\*)</sup> Vom taktangebenden ἡγεμών des Chores redet Aristotel. probl. 19, 22 διά τί οι πολλοί μαλλον άδοντες τον φυθμόν σώζουσι η οι όλίγοι; η οι μαλλον ές ενα ήγεμόνα βλέπουσι καλ βαρύτερον αρχονται, ωστε όαον τοῦ αὐτοῦ τυγχάνουσι, ἐν γὰο τῷ τάχει ἀμαρτία πλείων. Im zweiten Theile dieses Satzes ist και βραδύτερον statt και βαρύτερον zu schreiben; der Chorgesang (τῶν πολλῶν) hat gewöhnlich ein langsameres Tempo als monodische Skolien u. dgl., beim langsameren Tempo macht man nicht so leicht Taktschler als beim schnellen (ἐν τῷ τάχει). — Als taktirender ἡγεμών stellt sich od. 4, 6, 31 Horatius hin: virginum primae puerique . . . Lesbium serrate pedem meique pollicis ictum. - Auch der Solospieler oder Solosänger erleichterte sich durch Taktiren das Festhalten des Rhythmus, so taktirt der alte Olympus bei Philostrat. imag. 12, so taktirt der Aulet Cic. orat. 58, 198 non sunt in ea (in der rhethorischen Periode) tanquam tibicini percussionum modi, schol. Aeschin. c. Tim. p. 126 οί αὐληταὶ . . . ὅταν αὐλώσι, κατακρούουσιν αμα τῷ ποδί . . . τὸν ρυθμὸν τὸν αὐτὸν συναποδιδόντες Lucian. saltat. 10 κτυπῶν τῷ ποδί; der Kitharode Quint. inst. 1, 12, 3 citharoedi ... ne pes quidem otiosus certam legem servat? — Ueber die beiden Taktirmethoden (Hand und Fuss) s. S. 104 Anm.

<sup>\*\*)</sup> Terent. Maur. 2254 Pollicis sonore vel plausu pedis discriminare, qui docent artem, solent.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Σημείον ist eigentlich das auf einen Taktabschnitt fallende Zeichen,

theil kam ein Niederschlag der Hand, auf den leichten ein Aufschlag, daher nannte man den schweren ὁ κάτω χρόνος, τὸ κάτω, den leichten ὁ ἄνω χρόνος, τὸ ἄνω (Plato rep. 400, b. Aristor. § 16. 20), oder auch den schweren θέσις, positio, den leichten ἄρσις, elatio; Aristoxenus gebraucht für θέσις den Namen βάσις, einen Ausdruck, welcher von dem auf diesen Takttheil fallenden Niedertritt des Fusses entlehnt ist, denn auch des Fusses bediente man sich zum Taktiren\*). Dass der leichte Takttheil durch

bei den Römern nota Fabius Quintil. inst. orator. 9, 4, 51. Das Taktires heisst hiervon σημασία Aristox. 36, 16, Aristid. 58, 7, das Takthalten von Seiten des Sängers u. s. w. anolovonois Aristid. 58, 7 oder cafeir sie δυθμον Aristot, probl. 19, 22. Bei den Römern heisst σημασία mit Racksicht auf die Art des Taktirens percussio Mar. Victor. p. 2486 Pes vocalur ... quia in percussione metrica pedis pulsus ponitur tolliturque; ibid. p. 2521 est autem percussio cuiuslibet metri in pedes divisio; Cic. de orat. 8 § 184 acqualium et saepe variorum intervallorum percussio numerum conficit, ont. § 198 percussionum modi, womit zu vergleichen Caes. Bassus ap. Rufin. 2707 percussionem moderare; die Sylben oder Noten, auf welche der 'laktechieg fallt, heissen loca percussionis Caes. Bassus 1. 1. (Percussio steht aber auch für σημείον oder χρόνος = der durch einen Schlag bezeichnete Taktabschnitt Quintil. inst. 9, 4, 51). Dem Namen percussio steht als Verbus gleichbedeutend percutere (Mar. Victor. 2521), caedere (ib. 2521), ferire (ib. 2530, Juba ap. Priscian. 1321, Asmonius ib., Caesius Bassus ap. Rufin. 2707, Atil. Fortun. 2691), plaudere (Augustin. mus. 2, 12).

\*) Die percussio oder das percutere, caedere, ferire, plaudere geschieht durch den ictus percussionis (Asmon. ap. Priscian, 1321) oder ictus schleckthin. Sowohl der starke, wie der schwache Takttheil erhielt einen ichte, Diomed. 471 ictibus duobus agois et Véois perquirenda est, Terent. Maur. v. 1343 pes ictibus fit duobus. Der Ictus wird entweder durch die Hand oder durch den Fuss angegeben: Augustin. de mus. 2, 12 in plaudendo enim quis leratur aut ponitur manus, partem pedis sibi levatio vindicat, partem positio, Hor. od. 4, 6, 31 servate pedem meique pollicis ictum, Mar. Victor. 2486 pes vocatur . . . quia in percussione metrica pedis pulsus ponitur tolliturque (cf. positio, elatio, Déois, agois). Caesius Bass. ap. Rufin. 2707 (vom iambischen Trimeter) percussionem ita moderaveris, ut cum pedem supplodis iambi-Quintil. instit. 9, 4, 51 pedum et digitorum ictu intervalla signant quibusdam notis (= σημείοις) atque aestimant quot breves illud spetium habeat, inde τετράσημοι, πεντάσημοι, deinceps longiores fiunt percussionel ialso die pedum et digitorum ictus sind die σημεία, womit man die Takt abschnitte bezeichnet; man zählt dabei, wie viele Moren diese spatia habet und so giebt es percussiones Taktschläge) von vierzeitiger und fünfzeitige und noch längerer Dauer, Terent. Maur. v. 2254 pollicis sonore re plausu pedis discriminare, qui docent artem, solent. Dem Treten mi dem Fusse entstammt der Ausdruck βαίνεται ο ονθμός, scanditur. - E gab also zwei Arten des Taktirens, die eine für das Auge der Sänger ver Aufschlag, der schwere durch Niederschlag der Hand oder Niedertritt des Fusses bezeichnet wurde, hatte wohl in der Orchestik seinen Grund: die Tanzenden setzten im schweren Takttheile den Fuss zur Erde nieder und hoben ihn im leichten Takttheile empor. Daher passt die Definition des Bacchius p. 24 Meib. sowohl auf die Iraxis des Taktirens, wie auf die orchestische Bewegung: "Αφωίν ποίαν λέγομεν είναι; ὅταν μετέωφος ἢ ὁ ποὺς, ἡνίπα ἄν μέλλωμεν ἐμβαίνειν. Θέσιν δὲ ποίαν; ὅταν πείμενος. Μαχίπ. Planud. 1, 454 Walz.: ἀπὸ τῶν χοφευτῶν ... ἄφσις οὖν παὶ θέσις ἡ ἐν ῷ ἄφχεσθαι καὶ λήγειν τῶν χοφευτῶν ὁρμὴ λέγεται. Dasselbe pesagt Aristides p. 31 Meib.: ἄφσις μὲν οὖν ἐστι φοφὰ μέφους τώματος ἐπὶ τὸ ἄνω, θέσις δὲ ἐπὶ κάτω ταὐτοῦ μέφους\*). Auch

mittelst Auf- und Niederschlages der Hand (levatur aut ponitur manus, pollicis ictus, digitorum ictus), die andere für das Ohr entweder vermittelst eines hörbaren Aufschlagens mit der Hand oder dem Finger (pollicis sonore) oder vermittelst des Tretens mit dem Fusse (plausus pedis, tum pedem supplodis, pedum ictus). Während bei der ersten Art sich das σημείον über den ganzen schweren oder leichten Takttheil erstreckte (daher die τειράσημοι, πεντάσημοι, deinceps longiores percussiones), konnte bei der weiten Art immer nur der Anfang des Takttheils ein σημείον erhalten und in monopodischen Takten scheint ihn nur der schwere Takttheil (Φέσις), micht aber der leichte (ασσις) erhalten zu haben, so auch in den Dipodien des iambischen Trimeters; daher Marius Victor. p. 2482 est arsis sublatio pedis sine sono, thesis positio pedis cum sono (nur den auf die Déois fallenden Niedertritt des Fusses konnte man hören, nicht aber die auf die agoig fallende Erhebung des Fusses). Dasselbe bedeutet Aristid. p. 31 agoir nai δίσιν, ψόφον καὶ ήρεμίαν, wo die beiden letzten Worte entweder mit Böckh de metr. Pind. p. 13 umzustellen oder mit Feussner de ant, mel. et metr. p. 15 in einer chiastischen Verbindung zu den beiden vorhergehenden Worten zu fassen sind; die Désis ist woogo = positio pedis cum sono, die αροις ist ήρεμία = sublatio pedis sine sono. Die zweite auf das Gehör betechnete Art des Taktirens war beim Chorgesange nicht anwendbar, da hier der wówos, der pollicis sonor oder plausus pedis übertönt wurde. Dagegen war sie anwendbar bei der ψιλή λέξις (Terent. Maur. v. 2254) und in der Aulesis des einzelnen Auleten, der sich selber mit dem Fusse den Takt angab (vgl. die vorige Anm.). Aber auch dieser bediente sich späterhin, um den ψόφος zu verstärken, noch eines besonderen unter dem rechten Fuss belestigten hölzernen ὑποπόδιον, genannt κρουπέζη. βάταλον, scabellum schol. Aeschin. c. Tim. p. 126. Photius s. v. κρουπέζαι, Cic. pro Cael. 27, 65, Sueton. Calig. 54. Arnob. 2, 42. Augustin. mus. 3, 1. Vgl. Böttiger, kl. Schriften 1, S. 323. Meinecke hist. com. p. 336.

<sup>\*)</sup> An dieser Stelle ist das erste μέρους wegen des folgenden ταὐτοῦ μέρους durchaus nothwendig, und steht zudem in den beiden besten Codices. Zu verstehen ist unter dem Körperglied die Hand oder der Fuss. Vgl.

die Benennung des Taktes mit  $\pi o \hat{v}_S$  verdankt der Orches ihren Ursprung.

Arsis und Thesis als χρόνος καθηγούμενος und έπόμενος.

Die genannte Terminologie ist die allgemeine der Rhyl miker, und in der klassischen Zeit hat es keine andere als di gegeben. Man nahm nun bisher an, dass im Sprachgebrau der lateinischen Metriker die Bedeutung von apoig und de umgekehrt worden, dass hier apous oder elatio von dem schwer θέσις oder positio von dem leichten Takttheile gesagt wor sei; und in diesem Sinne sind auch von den modernen Metrik seit Bentley die Worte Arsis und Thesis gebraucht worden. E Umkehrung der Wörter apois und désis kommt allerdings v aber die bisher geltende Annahme von der späteren Bedeute dieser Wörter ist ungenau. Die lateinischen Metriker näml folgen in ihren rhythmischen Auseinandersetzungen im A gemeinen guten alten Quellen und gebrauchen hier arsis und the völlig im Sinne der Alten, wie Mar. Victorinus in seinem Capi de rhythmo p. 2484. Aber sie haben zugleich aus der Schi eines späteren griechischen Metrikers geschöpft, der von Rhy mik unzureichende Kenntniss hatte, und nichts desto weniger, es einmal üblich war, in der Einleitung auch die rhythmisch Verhältnisse berührt und die Ausdrücke apois und béois in heilloseste Verwirrung gebracht hatte. Es war durchgeher Sitte bei den alten Rhythmikern, dass wenn sie über die 7001 ποδικοί allgemeine Angaben brachten, sie immer die αρσις : erst nannten, die Béous an zweiter Stelle. Hierdurch liess si jener spätere griechische Metriker bei seiner Unkenntniss Gegenstandes verführen, und ohne zu wissen, dass je nach d Verschiedenheit der einzelnen πόδες der anlautende χρόνος bi eine apois, bald eine Diois, und auch wiederum der auslauten bald eine Déois, bald eine apois ist, nennt er den ersten poor eines Fusses überall agois, den zweiten überall deois, der Ft mag eine rhythmische Beschaffenheit haben, wie er will. Hi ist also der Ausdruck apoug identisch geworden mit dem, w die Rhythmiker χρόνος καθηγούμενος oder πρότερος nennen, u θέσις bedeutet so viel wie γρόνος επόμενος oder υστερος, Arist p. 34 Meib.; Aristox. ap. Psell. frg. 4. Der griechische Grammatik

Aristoxen. 29, 6 των του σώματος μερών. Ueber φορά (= κίνησις als Th der Orchestik) vgl. Plut. symp. probl. 9, 15.

der sich diesen Fehler zu Schulden kommen liess, lebte in der mittleren Kaiserzeit, sein Buch wurde zum Schulbuche bei den zantinern, wurde hier vielfach excerpirt und umgearbeitet und gt uns auf diese Weise noch in einer grossen Zahl von metriben Schriften und Tractaten der Byzantiner vor, in den sog. iolia majora zu Hephaestio, in dem Anonymus Ambrosianus. Pseudodrakon, im Elias Monachus und vielen Anderen. ch zu den Römern ist jenes Buch gedrungen; ein unbekannter sinischer Metriker excerpirte daraus die zwei ersten Capitel λ ποδών und περί του ἡρώου, und die folgenden Metriker. nichts thaten als abschreiben, haben diese Partie und wiegend gerade das erste der beiden Capitel in ihre ıriften aufgenommen, wobei sie denn so gedankenlos verren, dass sie jene verkehrte Auffassung der rhythmischen rhältnisse geradezu den Sätzen, die sie aus guten Quellen npilirt haben, hinzufügen, ohne den Widerspruch in der Ternologie zu bemerken. Die hierher gehörigen Stellen sind gende: Mar. Vict. de pedibus p. 2485, Terent. Maur. v. 1388 ff., med. 476, Sergius 1831, Isidor. Orig. I, 16, fragm. de pedibus Gaisford metric. latin. 572 und 577. Sergius sagt: Scire au-· debemus, quod unicuique pedi accidit arsis et thesis, hoc est vatio et positio. Sed arsis in prima parte, thesis in secunda nenda est. Bei Mar. Victor. p. 2487 heisst es: Siguidem in nbo arsis primam brevem, in trochaeo autem longam habeat, the-(in thesi lib.) vero contraria superioribus sumat. Also

ars. thes. ars. thes.

ni Diomed. p. 476: iambi enim arsis unum tempus tantum in habet et eius thesis duo, at trochaei versa vice arsis duo habet thesis unum. Und ebenso auch bei den übrigen oben citirten teinischen Metrikern. Die bis ins Einzelnste gehende Uebernstimmung dieser Lateiner (insonderheit des Diomedes) mit dem nonymus Ambrosianus und dem schol. Heph. zeigt, dass das riginal der letzteren ebenfalls die oben angegebene Terminologie r beiden Chronoi enthalten haben muss.

Arsis und Thesis in der umgekehrten Bedeutung der Alten.

Nun giebt es noch eine dritte rhythmische Partie bei Mar. ictorin., wo das Wort ἄρσις und θέσις wiederum in einer aneren Bedeutung gebraucht ist. Dies ist das Capitel de arsi et hesi p. 2482: Die beiden Ausdrücke sind consequent in dem

Sinne gebraucht, dass apois oder elatio den schweren, dess positio den leichten Takttheil bezeichnet. Diese Bedeutung f sich in keiner anderen metrischen Schrift der Alten wieder, in der Stelle Atilius p. 2688 ist agoig und déoig in der obe sprochenen zweiten Bedeutung zu fassen. Wohl aber find sich bei dem Grammatiker Priscian de accentibus p. 1289: Ac autem rem arsis et thesis necessariae sunt. Nam in unag parte orationis arsis et thesis sunt, non in ordine syllabarun in pronuntiatione velut in hac parte: natura, ut quando dico elevatur vox et est arsis in tu, quando vero ra, deprimitur est thesis. Die Sylbe des Wortes, bei welcher sich die St erhebt, wie die zweite in natura, heisst arsis, die Sylbe welcher sich die Stimme senkt, heisst thesis. Auch ein Sa Martianus Capella p. 191, der sich indess bei Aristides findet, giebt dieselbe Definition: arsis est clevatio, thesis vocis ac remissio. Aristides gebraucht aoois und béois im nischen Sinne (die Stelle p. 31 Meib. τὰ τούτων πάθη καλ ἄρσιν καὶ θέσιν, ψόφον καὶ ἡρεμίαν kann hiergegen nich tend gemacht werden, vgl. oben S. 105 Anm.). Die Umkehrui beiden Worte bei Priscian scheint also weiter nichts als ein Uebertragung musikalischer Termini technici auf gramms Verhältnisse, und Mar. Victorinus in seinem Capitel de a thesi, aber er allein unter sämmtlichen Metrikern, hat grammatischen Gebrauch adoptirt. Im Ganzen finden sich in seiner Metrik die Wörter arsis et thesis in drei verschie Bedeutungen angewandt. Unsere Darlegung des wahren Sa haltes wird gezeigt haben, wie wenig berechtigt der jetz Bentley und Hermann übliche Gebrauch von Arsis und The uns bleibt nichts anderes übrig als zur Terminologie der I miker zurückzukehren.

## Rhythmische Zeichen für Arsis und Thesis.

Schliesslich haben wir hier eine Stelle bei dem Anoide musica herbeizuziehen, worin uns mitgetheilt wird, das die guten oder schweren Takttheile auch in der Noten durch einen über das Notenzeichen gesetzten Punct (στιγμ zeichnet habe; nur in den κεχυμένα ἄσματα und in Tor übungen seien diese Zeichen weggelassen. Dann folgen Be von Instrumentalnoten, in welchen die στιγμή angewan Die Stelle heisst p. 69 § 85: Ἡ μὲν οῦν θέσις σημαίνετα

έπλως τὸ σημεῖον ἄστικτον ή, οἶον Η, ή δὲ ἄρσις ὅταν ἐστιγμένον (olov F)\*). Also die agois erhielt einen Punct, die Déois blieb unpunctirt. Man sollte das Gegentheil erwarten, dass nämlich de θέσις als schwerer Takttheil eine στιγμή bekommen habe, lie apous dagegen als leichter Takttheil nicht. Dass dies nun irklich der Fall war, geht aus den folgenden Beispielen, naentlich aus dem ἄλλος έξάσημος § 97 überschriebenen hervor, rüber wir später handeln werden. Wahrscheinlich ist die handrriftliche Stellung von déois und agois zu vertauschen; darauf irt erstens die durchgehende Gewohnheit der Alten, zuerst von · apois und dann von der déois zu sprechen, und zweitens ch der vorausgehende Satz des Anonymus, wo es ganz in der rmalen Weise heisst ὁ ὁυθμὸς συνέστηκεν έκ τε ἄρσεως καὶ sεως; dem angemessen muss weiter zuerst von der ἄρσις, dann t von der θέσις gesprochen werden, nicht aber umgekehrt, es in unseren Handschriften der Fall ist. Dass der Musiker Ausdrücke apois und véois in Priscian's Weise gebraucht haben lte, ist wohl schwerlich anzunehmen. - Die hier uns mittheilte rhythmische Bezeichnung στιγμή ist jedenfalls älter als istophanes von Byzanz. Die Ueberlieferung nämlich, dass Ariphanes das von ihm eingeführte Accentzeichen den Musikern tlehnt habe, bezieht sich eben auf die rhythmische στιγμή, n der wir so glücklich sind, durch den Anonymus die Kunde erhalten. Wir pflegen jetzt die Ictusnote durch einen Taktich zu bezeichnen; wir würden völlig in der antiken Weise rfahren, wenn wir statt des Striches einen Punct gebrauchten.

#### § 25.

#### Die Chronoi podikoi oder Semeia podika.

Aristoxenus überliefert:

§ 12. Τῶν δὲ ποδῶν οἱ μὲν ἐκ δύο χρόνων σύγκεινται το τε ἄνω καὶ τοῦ κάτω, οἱ δὲ ἐκ τριῶν, δύο μὲν τῶν ἄνω, τὸς δὲ τοῦ κάτω ἢ ἐξ ἐνός μὲν τοῦ ἄνω, δύο δὲ τῶν κάτω, (οἱ ἐκ τεττάρων, δύο μὲν τῶν ἄνω, δύο δὲ τῶν κάτω).

Der letzte Satz ist eine Ergänzung Feussners.

§ 14. Ότι μεν οὖν έξ ένὸς χρόνου ποὺς οὐκ αν εἴη φανερόν, κιδήπερ εν σημεῖον οὐ ποιεῖ διαίρεσιν χρόνου ἄνευ γὰρ διαι-

<sup>\*)</sup> Das in Parenthese Angegebene ist zu ergünzen. Dasselbe hat auch hon Vincent gethan.

φέσεως χρόνου ποὺς οὐ δοκεῖ γίνεσθαι. Τοῦ δὲ λαμβάνειν ποόδα πλείω τῶν δύο σημεῖα τὰ μεγέθη τῶν ποδῶν αἰτιατείο οἱ γὰρ ἐλάττους τῶν ποδῶν, εὐπερίληπτον τῷ αἰσθήσει τὸ μέγεθε ἔχοντες, εὐσύνοπτοί εἰσι καὶ διὰ τῶν δύο σημείων οἱ δὲ με γάλοι τοὐναντίον πεπόνθασι, δυςπερίληπτον γὰρ τῷ αἰσθήσει τὰ μέγεθος ἔχοντες, πλειόνων δέονται σημείων, ὅπως εἰς πλείνεθη διαιρεθὲν τὸ τοῦ ὅλου ποδὸς μέγεθος εὐσυνοπτότερε γίνηται. Διὰ τί δὲ οὐ γίνεται πλείω σημεῖα τῶν τεττάρων, τὸ ποὺς χρῆται κατὰ τὴν αὐτοῦ δύναμιν, ὕστερον δειχθήσεται.

§ 17. "Von den Takten bestehen die einen aus zwei Takt zeiten: einem Aufschlage (ἄνω χφόνος) und einem Niederschleg (κάτω χφόνος),

andere aus drei Taktzeiten: zwei Aufschlägen und einer Niederschlage, oder aus einem Aufschlage, und zwei Niederschlägen,

die Takte einer dritten Kategorie aus vier Taktzeiten: zwei Aufschlägen und zwei Niederschlägen."

§ 18. "Dass nun aus Einem Abschnitte kein Takt bestehe kann, ist klar, da ja Ein Semeion keine Theilung der Zeit be wirken, ohne Theilung der Zeit aber kein Takt bestehen kans

"Dass aber ein Takt mehr als zwei Semeia hat, davon lies in dem Umfange des Taktes der Grund. Denn die kleinere unter den Takten, die der Aisthesis leicht fasslich sind, sin leicht zu überschauen auch bei ihren zwei Semeia. Mit den grossen Takten verhält es sich anders, denn bei ihrem für di Aisthesis schwer zu erfassenden Umfange bedürfen wir mehrere Semeia, damit in mehrere Theile getheilt der Umfang des ganzen Taktes übersichtlicher werde.

"Weshalb aber die Semeia, deren der Takt seinem Wesst nach benöthigt ist, der Zahl nach nicht mehr als vier sind, wir später gezeigt werden."

Der Inhalt des § 17 erscheint in anderer Form in eines späteren Capitel der Aristoxenischen Rhythmik, nur im Auszug des Psellus erhalten. Wir stellen beide Angaben tabellarist einander gegenüber:

Aristox. § 17:

Psellus Prolamban. § 12: Οἱ μὲν τῶν ποδῶν δύο μόνοις πεα

Των δε ποδών οι μεν έκ δύο χρόνων σύγκεινται

κασι σημείοις χοῆσθαι ἄρσει καὶ βάσει

τοῦ τε ἄνω καὶ τοῦ κάτω

Aristox. § 17:

Psellus Prolamban. § 12:

Ol δε έχ τριών δύο μεν τών ἄνω, ενός δε τοῦ χάτω οι δε (ἢ Psell.) ενός μεν τοῦ ἄνω, δύο δε τών χάτω.

Οί δὲ τρισίν, ἄρσει καὶ διπλῆ βάσει.

κα τι δε ού γίνεται πλείω σημεία των τεττάρων ... υστερον δειχθήσεται.

Οί δὲ τέτρασιν δύο ἄρσεσι καὶ δύο βάσεσι.

In unserer ersten Bearbeitung der griechischen Rhythmik 854) war bereits richtig erkannt, dass bei Aristoxenus grosse ktylische, iambische und päonische Takte bis zu einem Megethos n 16, 18, 25 Chronoi protoi statuirt werden. Doch glaubten r damals, dass auch diese grossen Takte je nur in zwei Chronoi dikoi, eine Thesis (Basis) und eine Arsis zerfällt würden z. B.

Es war ein grosser Fortschritt, dass H. Weil in seiner Berechung des Buches\*) die Entdeckung machte, dass unsere Aufsung eine falsche sei. Anschliessend an den in der Rhythmik sonders betonten Satz, dass die μεγάλοι πόδες des Aristoxenus it dem, was die Metriker κῶλα nennen, identisch seien, sagt Weil, iss, wenn Aristoxenus einem jeden ποὺς mindestens zwei, den γάλοι πόδες aber auch drei und vier Semeia vindicire, dass un die μεγάλοι πόδες von den grösseren der in der Aristoxeschen Scala enthaltenen πόδες verstanden werden müssten. uch Aristides gebe hiermit im Einklang dem 10-zeitigen Paion bibatos vier Chronoi, dem 12-zeitigen Trochaios semantos und thios drei Chronoi. Grosses Gewicht legt Weil auf die Ueberferung bei Psellus, welche der oben von mir herbeigezogenen elle über die Zahl der Semeia unmittelbar vorangeht:

Αύξεσθαι δὲ φαίνεται τὸ μὲν ἰαμβικὸν γένος μέχρι τοῦ πωκαιδεκασήμου μεγέθους ώστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον πόδα ακλάσιον τοῦ έλαχίστου, τὸ δὲ δακτυλικὸν μέχρι τοῦ έκκαιδεσήμου, τὸ δὲ παιωνικὸν μέχρι τοῦ πεντεκαιεικοσασήμου. αύξεται

<sup>\*)</sup> H. Weil, über Arsis und Thesis in den: N. J. für Phil. u. Paed. S. 396.

δὲ ἐπὶ πλειόνων τό τε ἰαμβικὸν γένος καὶ τὸ παιωνικὸν τοῦ δακτυλικοῦ, ὅτι πλείοσι σημείοις ἐκάτερον αὐτῶν χρῆται.

Οί μεν γᾶο τῶν ποδῶν δύο μόνοις πεφύκασι ... S. oben S.110.

In dieser Stelle des Psellus, wie sie handschriftlich über liefert ist, wird die Zahl der Semeia mit dem grössten Megethes jeder Taktart in Causal-Nexus gebracht:

| Taktarten        | Zahl der Semeia | grösstes Megethos |
|------------------|-----------------|-------------------|
| γένος δακτυλικόν | 2               | 16-zeitig         |
| γένος ζαμβικόν   | 3               | 18 - zeitig       |
| γένος παιωνικόν  | 4               | 25 - zeitig.      |

Unsere Fragmente und Lehrsätze der griechischen Rhythmiker 1861 hatten sich diese Auffassung H. Weil's angeeignet "Je mehr Semeia ein Rhythmengeschlecht hat, um so grösser ist auch die grösste Ausdehnung, welche es zulässt. Hieram ergiebt sich:

Die Takte des γένος δακτυλικόν als diejenigen, welche nur zum έκκαιδεκάσημον μέγεθος gehen, sind die Takte, welche die kleinste Anzahl von Semeia, nämlich nur zwei, enthalten;

dass ferner die πόδες ἡμιόλιοι, welche von allen das grösste μέγεθος (nämlich 25 Moren) zulassen, auch die grösste Anzahl der σημετα, nämlich 4, enthalten (als Beispiel der 10-zeitige Paion epibatos);

und dass endlich das diplasische Taktgeschlecht, welches in Beziehung auf die Grenze des  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \vartheta o_S$  zwischen beiden in der Mitte steht, auch in Beziehung auf seine  $\sigma \eta \mu \epsilon \bar{\iota} \alpha$  in der Mitte stehen muss, mithin 3  $\sigma \eta \mu \epsilon \bar{\iota} \alpha$  enthält (als Beispiel der 12-zeitige Trochaios semantos)".

Jedem tetrapodischen Kolon gaben wir mit Weil nur zwei Semeia, eine Thesis und eine Arsis:

Jedem tripodischen Kolon gaben wir mit Weil drei Semeis

Jedem pentapodischen Kolon vier Semeia.

Erst Dr. E. F. Baumgart\*) machte darauf aufmerksam, dass diese Auffassung des tetrapodischen Kolons unüberwindliche Schwierigkeiten habe. "Wenn wir nicht glauben wollen, dass die Griechen aus einer Art theoretischer Steifheit den ganzen Zweck

<sup>\*)</sup> Ueber die Betonung der rhythmischen Reihe bei den Griechen.

utzen des Taktirens unsicher und illusorisch gemacht so können wir ihnen eine solche Handhabung desselben utrauen"...."Der Haupt-Ictus musste von den Sängern 1 ersten Beginn des Tones gelegt werden, also mit dem gleichzeitig eintreten; in dem ersten Augenblicke aber, er Niederschlag fiel, konnte kein Sänger wissen, wie lange Niederschlag ausgehalten werden würde. Statt des plötzstarken Ictus wäre also höchstens ein anschwellender Ton gekommen, oder um modern zu sprechen, statt eines sforn crescendo..."

o viel wird sich musikalischen Lesern wohl gezeigt haben, if die Praxis des Taktirens eine Theorie der Reihennicht gegründet werden kann, eher umgekehrt, aber auch mit dem Vorbehalte, die Theorie nicht zur schädlichen werden zu lassen. Im weitern Zusammenhange mit der henen Praxis des Taktirens steht auch bei Weil und lal die grösste Ausdehnung der Reihen, nämlich bei scher (isorrhythmischer) Gliederung bis zu 16 Moren, bei her (diplasischer) bis zu 18 Moren, bei paeonischer ischer) bis zu 25 Moren. Warum das so ist, dafür giebt es einfach als Grund an: "weil wir eine grössere Ausg in jedem der drei Rhythmengeschlechter nicht mehr als nheit fassen könnten". Das glauben wir ihm ohne Be-Aber Psellus (§ 12), der in seinen Excerpten fast h aus Aristoxenus schöpft, giebt auch einen Grund an, das daktylische Geschlecht eine geringere Reihenausg hat, als die beiden andern. Er sagt: αυξεται δὲ ἐπὶ ον τό τε ζαμβικόν γένος και τὸ παιωνικόν τοῦ δακτυλικοῦ, ίοσι σημείοις έχάτερον αὐτῶν χρῆται. Durch eine unbar scharfsinnige Combination dieser Stelle mit den von enos angegebenen μεγέθη ποδῶν gelangt Westphal zu dem mitgetheilten Resultate, dass alle gerade gegliederten , auch die 16-zeitige, nur 2 Taktschläge, alle dreitheilig erten nur 3, alle fünftheilig gegliederten nur 4 bekommen (Vgl. Frgm. d. Rh. 136; System, 29 ff.) Wir haben vom chen Gesichtspunkte aus hierüber nichts mehr zu sagen. aber ganz offen gestehen, dass wir uns vergeblich gemüht ein Verständniss für diesen Sinn der Worte zu finden. s durch die Praxis geboten war, jenen Reihen nur eine nte Zahl Taktschläge zu geben, darum durften sie nicht TPHAL, Theorie der griech, Rhythmik.

länger gestaltet werden? und vielleicht auch darum konnte ma eine längere Reihe nicht mehr als Einheit begreifen? Hing dem wirklich das Verständniss des Rhythmus vom Taktirenden abi Musste das Auge die Nieder- und Aufschläge sehen und zählen um die Grenzen der Reihen dem Ohre erkennbar zu machen Oder musste das Ohr die Fusstritte hören, um den Rhythmus n verstehen? Wir haben oft gefürchtet, Westphal missverstande zu haben, weil wir uns wirklich ausser Stande fühlten, de Griechen so wenig rhythmisches Gefühl zuzutrauen. Allein wen es z. B. im System d. Rh. 29 heisst: "Die Eintheilung in ongel hat eine praktische Bedeutung, sie repräsentirt die Art un Weise des antiken Taktirens durch Auf- und Niederschläge", is ausdrücklichen Gegensatze zur διαίρεσις ποδική, die "eine ab stracte, den Begriff der Taktart bestimmende Gliederung" ist wenn an vielen Stellen erläutert wird, welcher Theil der Reih unter einem Niederschlag, welcher Theil unter einem Aufschlag zusammenzufassen ist; wenn wir endlich den Ausgangspunct de ganzen Takttheorie von der Praxis des Taktirens bedenken: können wir an einen Irrthum unsererseits nicht füglich glaube und müssten, wäre hier die Erklärung der onueta als "Takt schläge" richtig, den Alten einen seltenen Mangel an rhythmi schem Gefühl zuschreiben. Der ganze Satz des Psellu kommt uns vor, wie eine völlig unlogische Umkehrung von Grund und Folge. Er besagt in der That nichts Besseret als etwa folgender: "Dieser Weg kann nur bis zu 16 Meile verlängert werden, weil weniger Meilensteine darauf z stehen kommen." Man richtet den Weg nicht nach der Zah der Meilensteine ein, sondern setzt so viel Meilensteine, als fo den längern oder kürzeren Weg erforderlich sind; und so dehr oder verkürzt man keine musikalische und metrische Reihe nac der Zahl der Taktschläge, die man nach Gewohnheit oder Be lieben geben will, sondern je länger die Reihe, desto mehr Takt schläge braucht und erhält sie. - Und eine solche Erklärun soll Aristoxenos gegeben haben, der beim Vater de Logik in die Schule gegangen ist, der scharfsinnige klare Kopf, der über den Rhythmus eigentlich Alles ge dacht und geschrieben hat, was das Alterthum davo: wusste? - Es bleibt nur zweierlei übrig: Entweder ist de Satz die Zuthat des Psellus aus irgend einem gelehrt sein wollen den Grammatiker, oder der Sinn ist ein anderer."

Baumgart entscheidet sich von diesen beiden Alternativen für die letztere: der Sinn soll ein anderer sein. Er adoptirt die Erklärung der Semeia, welche Boeckh gegeben hat.

Boeckh metr. Pind. p. 22 und Ind. lect. Berol. 1825 p. 5 hält die 2, 3, 4 χρόνοι oder σημεῖα, welche Aristoxenus den πόδες zuertheilt, für identisch mit den χρόνοι πρῶτοι; die betreffenden πόδες seien der 2-, 3-, 4-zeitige, obwohl Aristoxenus weder den 2-zeitigen movs anerkennt, noch auch jemals den Aristideischen Ausdruck σημεία für χρόνοι πρώτοι gebraucht. Nach Boeckh also würde Aristoxenus keinen grösseren zoùs als den 4-zeitigen Anapaest oder Daktylus statuiren. Das glaubt nun Boeckh auch in der That aus Aristoxenus' Worten schliessen zu müssen, denn wenn es, sagt Boeckh, im weiteren Fortgange der Aristoxenischen Stelle heisse, durch die Rhythmopoeie werde ein noùs auch in mehr als 4 χρόνοι zerlegt, so seien damit die das 4-zeitige Megethos überschreitenden  $\pi \delta \delta \epsilon_S$  vom 5- bis zum 25-zeitigen gemeint. Jene (vom 2- bis 4-zeitigen) seien die ἀσύνθετοι πόδες, diese (vom 5- bis zum 25-zeitigen) die σύνθετοι —: der 5-zeitige sei aus einem Trochaeus und Pyrrhichius, der 6-zeitige Ionicus aus einem Spondeus und Pyrrhichius zusammengesetzt u. s. w.

Dieser an sich ganz scharfsinnigen Deutung widerspricht, dass Aristoxenus dem χρόνος ποδικός unter Umständen auch das μέγεθος ὅλου ποδὸς giebt § 58a; bei Boeckhs Identificirung von χρόνος πρῶτος mit χρόνος ποδικός würde dies nicht möglich sein, denn Ein χρόνος πρῶτος kann unter keinen Umständen einen ὅλος ποὺς bilden, vgl. Aristox. § 18.

Boeckh hat auch unbeachtet gelassen, dass nach seiner Interpretation des Aristoxenus dieser dem τρίσημος ποὺς drei χρόνοι zuertheilen müsste, während Aristoxenus demselben in dem Abschnitte von der Alogia § 20 zwei χρόνοι vindicirt hat; ebendaselbst giebt Aristoxenus dem ποὺς τετράσημος zwei, nicht wie es nach Boeckh der Fall sein müsste, vier χρόνοι. Auch dem 5-zeitigen Paeon wird eine τρίσημος θέσις und eine δίσημος ἄρσις zuertheilt, also 2, nicht aber 5 ποδικὰ σημεῖα, dem 6-zeitigen Ionicus eine τετράσημος θέσις und eine δίσημος ἄρσις, wieder 2 χρόνοι ποδικοί, nicht sechs; nicht minder heisst es vom 6-zeitigen Ditrochaeus bei den Metrikern: unus pes arsin, alter θέσιν obtinebit (vgl. unten). Auch die 8-zeitige anapaestische und daktylische Dipodie hat trotz ihres 8-zeitigen Megethos gleich der trochaei-

schen nur Eine ἄρσις und Eine θέσις. Für alle πόδες vom 3zeitigen bis zum 8-zeitigen steht es fest, dass sie Einen ἄνο
χρόνος und Einen κάτω χρόνος haben. Und da sie alle nur zwei
χρόνοι ποδικοί oder σημεία haben, so gehören sie nicht, wie
Βοεκh will, zu den μεγάλοι πόδες, die ja ihrerseits nach Aristoxenus mehr als 2 χρόνοι, nämlich 3 oder 4 χρόνοι nöthig
haben. Wir müssen also diese μεγάλοι πόδες nothwendig unter
den die Achtzeitigkeit überschreitenden μεγέθη suchen, nicht aber
unter den διαιρέσεις ὑπὸ ὁυθμοποιίας γενόμεναι.

Die Auffassung Boecklis hat E. F. Baumgart etwas modificirt, aber keine der eben aufgezählten Schwierigkeiten hinweggeräumt. Es lässt sich nun einmal das σημείον des Aristoxesischen § 18 nicht mit dem Chronos protos identificiren.

Nichts destoweniger hat sich Baumgart um die Lehre von den Semeia auf Höchste verdient gemacht, indem er den Nachweis geliefert: auf den Satz des Psellus, welchen hier Weil zur Grundlage gemacht, dürfe jene Aristoxenische Lehre von des Semeia unmöglich basirt werden. Darin hat freilich H. Weil das Richtige erkannt, die Anzahl der von Aristoxenus statuirten γρόνοι ποδικοί oder σημεία ποδικά sind nicht, wie Boeckh, Baumgart und unsere erste Bearbeitung der Rhythmik will, von den kleinen, sondern von den grossen Takten zu verstehen, und Baumgart ist mit seiner Polemik gegen Weil zu keinem positiven Resultate gelangt. Der Sinn der Aristoxenischen Stelle über die Semeia podika ist kein anderer als H. Weil angenommen. Aber die andere von Baumgart als möglich hingestellte Alternative hat Anspruch auf volle Richtigkeit: "was Psellus § 12 [s. unten S.117] sagt, ist nicht Aristoxenisch, sondern eine fremde Zuthat aus einem gelehrt sein wollenden Grammatiker." Baumgart sagt:

"Die Deutung der Semeia als Taktschläge erschien uns uns möglich. Die Stelle gewinnt aber ein ganz anderes und wie wir meinen völlig einleuchtendes Ansehen, wenn wir die σημεία als Chronoi protoi des kleinsten Fusses fassen (vgl. Aristides p. 32 ..πρῶτος χρόνος ... δς καὶ σημεῖον καλεῖται"). Rechnen wir den ποὺς δίσημος als kleinsten Fuss des geraden Geschlechtes, so ist

im yéros ïsov der 16-zeitige Fuss vom kleinsten (2-zeitigen) das 8 fache,

im γένος διπλάσιον der 18-zeitige Fuss vom kleinsten (3-zeitigen) das 6 fache,

<sup>3)</sup> im yéros huióltor der 25-zeitige Fuss vom kleinsten (6-zeitigen) das bfache.

"Das ist eine der Natur der Sache ganz entsprechende Scala: Je kleiner der kleinste Fuss, desto mehr Einzelfüsse können zu einer grösseren Einheit verbunden werden, ohne dass die letztere unsere Fassungskraft übersteigt; je grösser schon der kleinste Fuss, desto schwerer übersehen wir eine grössere, aus seiner Wiederholung gebildete Einheit, desto geringer muss also die Zahl der Einzelfüsse sein."

Freilich gewinnt die Stelle so ein völlig einleuchtendes Aussehen! Nur muss dann in den handschriftlich überlieferten Worten des Psellus § 12 eine kleine Lücke stattfinden:

Αύξεται δὲ ἐπὶ πλειόνων τό τε ἰαμβικὸν γένος καὶ τὸ παιωνικὸν τοῦ δακτυλικοῦ, ὅτι ⟨ἐν τῷ ἐλαχίστῷ ποδὶ⟩ πλείοσι σημείοις ἐκάτερον αὐτῶν χοῆται. Die Worte "ἐν τῷ ἐλαχίστῷ ποδὶ" müssen in der Ueberlieferung ausgefallen sein.

Ferner muss der ganze Satz ursprünglich ein Scholion gewesen sein, welches ein gutmeinender Abschreiber an den Rand zetzte, und welches schliesslich in den Text des Psellus gedrungen ist.

Das Scholion stammt von einem Anhänger der von Aristides dargelegten Theorie, dass der kleinste Takt des daktylischen Geschlechts ein  $\pi o \hat{v}_S$   $\delta l \sigma \eta \mu o s$  sei und dass für  $\chi \varrho \acute{o} vos \pi \varrho \tilde{\omega} \tau o s$  auch  $\delta \eta \mu \epsilon l o v$  gesagt werde.

Es ist wahrscheinlich, dass, als Psellus seine Prolambanomena aus der Aristoxenischen Rhythmik excerpirte, schon damals das betreffende Scholion am Rande des Aristoxenus-Textes stand.

Fassen wir in dieser Weise die fraglichen Worte des Psellus als ein Marginal-Scholion auf, so ist alles in der besten Ordnung; dann fehlt für Baumgart die Veranlassung zu seiner Polemik gegen Weils Auffassung der in den grösseren Takten enthaltenen Semeien-Zahl. Es gehört diese Lehre im Einzelnen dem Abschnitte von dem Unterschiede der Takt-Diairesis an. Im Allgemeinen darf angenommen werden (vgl. unten): Ein jeder der Versfüsse, aus denen der zusammengesetzte Takt besteht, gilt als Chronos podikos oder Semeion podikon des zusammengesetzten Taktes:

ein jeder dipodische Takt hat 2 Semeia, ein jeder tripodische Takt hat 3 Semeia, ein jeder tetrapodische Takt hat 4 Semeia.

Besteht ein ποὺς σύνθετος aus mehr als 4 Versfüssen: aus <sup>5</sup> oder 6 Versfüssen, so werden die einzelnen Versfüsse nicht <sup>mehr</sup>, wie es bei der Dipodie, Tripodie und Tetrapodie der Fall

war, als Chronoi podikoi angesehen und nicht mehr als solche durch das Dirigiren markirt, weil die Ausführenden durch die allzu vielen Taktzeichen leicht in Verwirrung geführt werden und also das Taktiren die Ausführung nicht erleichtern, sondern vielmehr erschweren würde.

#### § 26.

#### Die Chronoi Rhythmopoiias idioi.

Den Terminus Chronoi Rhythmopoiias im Gegensatze za Chronoi podikoi gebraucht Aristoxenus § 58. Es heisst bei ihm

§ 19. Δεῖ δὲ μὴ διαμαρτεῖν ἐν τοῖς νῦν εἰρημένοις, ὑπο λαμβάνοντας, μὴ μερίζεσθαι πόδα εἰς πλείω τῶν τεττάρων ἐφι θμόν. Μερίζονται γὰρ ἔνιοι τῶν ποδῶν εἰς διπλάσιον τοὶ εἰρημένου πλήθους ἀριθμὸν καὶ εἰς πολλαπλάσιον. 'Αλλ' οὐ καθ αὐτὸν ὁ ποὺς εἰς τὸ πλέον τοῦ εἰρημένου πλήθους μερίζεται ἀλλ' ὑπὸ τῆς ρυθμοποιίας διαιρεῖται τὰς τοιαύτας διαιρέσεις Νοητέον δὲ χωρὶς

τά τε την τοῦ ποδὸς δύναμιν φυλάσσοντα σημεία καὶ τὰς ὑπὸ τῆς φυθμοποιίας γινομένας διαιρέσεις.

καὶ προσθετέον δὲ τοῖς εἰρημένοις, ὅτι τὰ μὲ**ν ἐκάστου ποδὸ** σημεῖα διαμένει ἴσα ὄντα καὶ τῷ ἀριθμῷ καὶ τῷ **μεγέθει, αἱ δ** ὑπὸ τῆς ὁυθμοποιίας γινόμεναι διαιρέσεις πολλὴ**ν λαμβάνου** ποικιλίαν. "Εσται δὲ τοῦτο καὶ ἐν τοῖς ἔπειτα φανε**ρόν.** 

§ 19. "Durch das eben Vorgetragene darf man sich abe nicht zu der irrigen Meinung verleiten lassen, als ob ein Tal nicht in eine grössere Anzahl von Theilen als vier zerfalle. Vie mehr zerfallen einige Takte in das Doppelte der genannten Zah ja in ihr Vielfaches. Aber nicht an sich zerfällt der Takt i solche grössere Menge (als wir § 17 angaben), sondern de Rhythmopoeie ist es, die ihn in derartige Abschnitte zu zerlegt heisst. Die Vorstellung hat nämlich aus einander zu halten:

einerseits die das Wesen des Taktes wahrenden Semei andererseits die durch die Rhythmopoeie bewirkten Ze theilungen.

Und dem Gesagten ist hinzuzufügen, dass die Semeia ein jeden Taktes, überall, wo er vorkommt, dieselben bleiben, sowo der Zahl als auch dem Megethos nach, dass dagegen die aus d Rhythmopoeie hervorgehenden Zertheilungen eine reiche Mann faltigkeit gestatten. Auch dies wird in dem weiterhin Folgenden einleuchten"\*).

Die übrigen Stellen des Aristoxenus über die Chronoi Rhythmopolias idioi finden sich bei Psellus Prolambanomena §8 u. § 10.

Psellus § 8 = Aristox. § 58. Τῶν δὲ χρόνων οἱ μέν εἰσι ποδικοί, οἱ δὲ τῆς φυθμοποιίας ἰδιοι.

Ποδικός μεν οὖν έστι χρόνος ὁ κατέχων σημείου ποδικοῦ μέγεθος οἶον ἄρσεως ἢ βάσεως ἢ ὅλου ποδός,

"Ίδιος δε φυθμοποιίας ὁ παφαλάσσων ταῦτα τὰ μεγέθη είτ' ἐπὶ τὸ μικρὸν είτ' ἐπὶ τὸ μέγα.

Καί έστι φυθμός μεν ώσπες είρηται σύστημά τι συγκείμενον ἐκ τῶν ποδικῶν χρόνων ὧν ὁ μεν ἄρσεως, ὁ δὲ βάσεως, ὁ δὲ ὅἰου ποδός, φυθμοποιία ὅ' ἄν είη τὸ συγκείμενον ἔκ τε τῶν ποδικῶν χρόνων καὶ ἐκ τῶν αὐτῆς τῆς φυθμοποιίας ἰδίων.

§ 8. "Von den Chronoi sind die einen podikoi, die anderen sind Chronoi Rhythmopoiias idioi.

Chronos podikos ist derjenige, welcher das Megethos eines Taktabschnittes hat, des leichten oder des schweren, oder des ganzen Taktes.

Chronos Rhythmopoiias idios ist derjenige, welcher hinter diesen Megethe zurückbleibt oder darüber hinausgeht.

Und es ist der Rhythmus wie gesagt ein System aus den Chronoi podikoi, von denen jeder bald ein leichter, bald ein schwerer Takttheil, bald ein ganzer Takt ist. Rhythmopoeie dagegen wird sein, was aus Chronoi podikoi und Chronoi Rhythmopoiias idioi besteht."

Psellus § 10 — Aristox. § 57.  $\Pi \tilde{\alpha}_{S}$  δὲ ὁ διαιφούμενος εἰς κλείω ἀφιθμὸν καὶ εἰς ἐλάττω διαιφεῖται.

<sup>\*) &</sup>quot;Sonderbarer Weise hat man diese Stelle gegen den klaren Sinn der Worte zum vermeintlichen Beweise für die Gleichheit der μέρη ποδὸς (σημεῖα) herbeigezogen: Feusener (Aristoxenus Grundzüge S. 33) und Brill (Aristoxenus Messungen S. 28). Was sie bedeutet, darüber sollte eigentlich keine Meinungsverschiedenheit herrschen: "Die Semeia eines solchen Taktes bleiben sich fortwährend gleich an Zahl wie an Grösse." Man kann natürlich von einem einzigen Takte nicht sagen, dass seine Theile sich an Zahl fortwährend gleich bleiben; Aristoxenus spricht von wiederholt vorkommenden Takten. Jeder Takt, so oft er vorkommt, bleibt sich stets gleich in der Zahl und Grösse seiner Theile. . . . Das ist so einfach und natürlich, auch so bestimmt von Aristoxenus ausgesprochen, dass man sich wundern muss, wenn aus dieser Stelle der Schluss gezogen wurde, dass innerhalb eines Taktes die Semeia stets einander gleich seien." W. Brambach, rhythm. u. metr. Untersuch. 1871. S. 34.

§ 10. "Jeder Takt, welcher zerfällt wird, wird in eine grösser und in eine kleinere Zahl von Theilen zerfällt."

Eine andere Notiz steht in Aristoxenus' dritter Harmonik

- § 9. Καθόλου δ' είπεῖν ἡ μὲν φυθμοποιία πολλὰς καὶ παντοδαπὰς κινήσεις κινεῖται, οί δὲ πόδες, οἶς σημαινόμεθα τοὺς φυθμοὺς, ἀπλᾶς τε καὶ τὰς αὐτὰς ἀεί.
- § 9. "Allgemein zu reden, es bedingt die Rhythmoposie viele und mannigfaltige Bewegungen, die Takte aber, durch welche wir die Rhythmen bezeichnen, stets einfache und constante Bewegungen."

W. Brambach\*) sagt: "Eine Theorie kann massgebende und praktische Bedeutung haben, ohne richtig oder gut zu sein. Die rhythmischen Elemente des Aristoxenus verdienen also die grosse ihnen zugewendete Aufmerksamkeit, auch wenn sich herausstellen sollte, dass der Rhythmiker geirrt habe, oder dass sein System unvollkommen sei."

"Immerhin werden einige Beobachtungen des Aristoxenss unangefochten bleiben." Das seien nämlich fünf Grundsätze: ... 2) dass der Rhythmus nicht nach Sylben, sondern nach Zeiteinheiten (Chronoi protoi) messbar sei, 3) dass die praktische Versbildung eine Figurirung der Zeittheile vorzunehmen im Stands sei, und dass somit ein Unterschied zwischen den rein rhythmischen Taktzeiten (Chronoi podikoi) und den Zeitfiguren der praktischen Composition (Chronoi Rhythmopoiias idioi) entstehen könne. . . .

"Hätte Aristoxenus die erwähnten fünf Grundsätze consequent durchgeführt, so wäre er zur Aufstellung eines rhythmischen Systemes gelangt, welches für die antike Vocalmusik ebenso aureichend gewesen, wie unsere Taktschrift für die moderne Musik. Aber in Anwendung des zweiten und dritten Grundsatzes ist er mit seinen Nachfolgern auf halbem Wege stehen geblieben. Er theilt zwar die Takte in Taktglieder und Zeiteinheiten; die Zeitfiguren dagegen, welche durch Zusammenziehung oder Brechung von der reinen Gliederung abweichen, hat er nicht auf ihre Urform zurückzuführen verstanden." . . "Er giebt zu, dass Takte von der praktischen Composition gebildet werden, welche sich in die reine Theilung von höchstens 4 Semeia nicht fügen. . . . Damit ist eingestanden, dass die Chronoi Rhythmopoiias idioi

<sup>\*)</sup> Rhythmische und metrische Untersuchungen 1871 S. 7.

ucht auf die Grundverhältnisse des einfachen Taktes zurückeführt werden. Wenn der Takt an sich (καθ' αὐτόν) nur jene zfällung in 2, 3, 4 "Zeichen" zulässt, wenn andererseits Taktldungen vorkommen, die praktisch in 8 oder mehrere "Zeichen" rlegt werden müssen, so folgt daraus, dass der Rhythmiker in n letzteren Taktbildungen die zu Grunde liegende Urform des ktes nicht mehr fixirt hat. Wollte Aristoxenus das Princip zeitmessung strenge verfolgen, so musste er die Chronoi lythmopolias idioi nicht nur in Chronoi protoi zerlegen, somm auch ihr dynamisches Gewicht bestimmen. So lange die lythmik nicht unterscheidet, welche betonte und welche untonte Zeiteinheiten in jedem Tone und in jeder Sylbe enthalten id, so lange ist sie ausser Stande, die einheitlichen Masse oder n gleichmässigen Schritt der Bewegung zu finden."

Es ist misslich dem Aristoxenus vorzuwerfen, seine Lehre in den Chronoi Rhythmopoiias idioi sei mangelhaft, so lange ir sie nicht kennen. Als man glaubte, dass Aristoxenus dem erfüssigen Takte zwei Chronoi podikoi, dem fünffüssigen vier hronoi podikoi zuertheilt, so lange waren Baumgarts Ausellungen an dem angeblich Aristoxenischen Taktirverfahren volländig gerechtfertigt. Glücklicher Weise hat sich ermitteln ssen, dass das keineswegs von Aristoxenus so angegeben ist, iss vielmehr Aristoxenus die zusammengesetzten Takte so takt wissen will, wie dies in der modernen Musik geschieht, die esen Takten entweder zwei oder drei oder vier, niemals aber ehr als vier Haupttaktirzeichen giebt.

Es muss darin eine Mahnung liegen, auch für die Chronoi hythmopoiias immer noch eine Auffassung als möglich offen lassen, welche eine recht eigentlich rhythmische sei, so gut ie die der Chronoi podikoi.

Baumgart sagt S. VI: "Denken wir uns eine anapaestische etrapodie. Nach der Lehre von den Chronoi podikoi kann reste Niederschlag nicht früher als auf die erste Länge fallen, id die anlautenden Kürzen blieben also unbezeichnet. Wie afen nun Sänger oder Spieler den gleichzeitigen Anfang? Wir hen dazu keine Möglichkeit, und noch viel weniger, wenn der auptictus, wie es ja sein konnte, in die Mitte der Reihe, also if die zweite Länge fiel

Schlug der Hegemon hier erst auf der zweiten Länge nieder?

Ein ganz ähnlicher Fall wäre es beim iambischen Trimeter, der nach einer Ueberlieferung der Metriker den Hauptictus immer as Ende der ersten Dipodie hatte

0\_0#0\_0#0\_0#.

Obwohl er meist gesprochen wurde, so findet er sich doch and in melischen Partien, und dann bietet er dieselbe Unmöglichkeit einer genauen Anfangs-Bezeichnung wie oben die Anapaesten. Ja, wir werden bei jeder anakrusischen Reihe auf diesen Zweifel stossen. Es wäre sehr leicht zu sagen, dass in solchen Fällen ein Hegemon ein Zeichen zum Anfang hinzugefügt habe, dass es aber ausnahmsweise nicht als Taktschlag gerechnet worden sei. Das Zeichen konnte nur ein Taktschlag sein und sich in gar nichts von anderen Taktschlägen unterscheiden. Aber mit jedem Taktschlag mehr ist die ganze Theorie der Taktschläge durchbrochen, wie die Reihe mit einem hinzugefügten Ictus ver ändert wird."

Der Thatsache, welche Baumgart geltend macht, kann ab solut nicht widersprochen werden. Wenn alle Sänger zugleich anfangen sollten, so musste die Anakrusis durch ein Zeichen markirt werden, und dies Zeichen konnte nichts anders sein, als ein Taktschlag. Also ein Taktschlag mehr, als die Chronoi podikoi die nach Aristoxenus die Zahl vier nicht überschreiten können

Antwort: Dieser "Taktschlag mehr" gehört nicht unter die Kategorie der Chronoi podikoi, er gehört unter die Kategori der Chronoi Rhythmopoiias idioi.

Nach Aristoxenus kommen auf den Takt (zusammengesetzte Takt, Kolon) weniger Chronoi Rhythmopoiis idioi als Chrono podikoi.

Im § 57 sagt er: "jeder Takt, welcher zerfällt wird, wir in eine grössere und in eine kleinere Zahl von Theilen zerfällt-Die grössere Zahl sind die Chronoi Rhythmopoiias idioi, di kleinere Zahl die Chronoi podikoi.

Dasselbe sagt Aristoxenus auch § 58b: "Und es ist de Rhythmus, wie gesagt, eine Zusammenstellung aus Chronoi podikoi,... Rhythmopoeie dagegen wird sein, was aus Chrono podikoi und Chronoi Rhythmopoiias idioi besteht."

Von grösster Wichtigkeit ist, was wir aus diesen Stelle erfahren, dass die Takte zugleich in Chronoi podikoi un Chronoi Rhythmopoiias idioi zerlegt werden sollen. Der Rhythmus als das abstracte Schema geordneter Zeitgrössen verlang

zwar nur Gliederung nach Chronoi podikoi, die Rhythmopoeie dagegen, die concrete Ausfüllung der rhythmischen Fächer mit den Theilen des Rhythmizomenons, verlangt ausser der Gliederung nach Chronoi podikoi zugleich die Gliederung nach den Chronoi Rhythmopoiias idioi.

Folgende Auffassung beider Kategorien der Chronoi scheint wohl gerechtfertigt zu sein, wenn damit auch noch nicht alle Schwierigkeiten entfernt sein sollten.

Das Kolon, oder wie Aristoxenus sagt, der ποὺς σύνθετος, ist eine Vereinigung von Versfüssen, deren jeder beim Dirigiren als Chronos podikos oder Semeion podikon mit einem Taktschlage bezeichnet wird. Der zusammengesetzte Takt kann zwei oder drei oder vier solcher Semeia podika haben, d. h. er kann zwei oder drei oder vier Versfüsse enthalten.

Nun hat aber jeder dieser zwei zum ποὺς σύνθετος vereinten und als Chronoi podikoi geltenden Versfüsse, als Einzelfuss gefasst, einen schweren und einen leichten Takttheil. Diese Takttheile des Einzel-Versfüsses, welcher einen Bestandtheil des πους σύνθετος ausmacht, können natürlich nicht Chronoi podikoi sein, es sind die die Theile des Chronos podikos bildenden Chronoi Rhythmopoiias idioi.

Die Versfüsse des zusammengesetzten Taktes sind die Chronoi podikoi desselben.

Der einzelne Taktheil des ganzen Versfusses ist der Chronos Rhythmopoiias idios. Da in einem Kolon die Zahl der Versfüsse kleiner ist als die Zahl der in diesen Versfüssen enthaltenen starken und schwachen Taktheile, — als die Zahl der Thesen und Arsen der zu einem Kolon combinirten Versfüsse —, so muss nothwendig die Zahl der Chronoi podikoi eines zusammengesetzten Taktes kleiner sein als die Anzahl der Chronoi Rhythmopoiias idioi —, umgekehrt die Anzahl der Chronoi Rhythmopoiias idioi grösser als die Zahl der Chronoi podikoi. Aristoxenus sagt, die grössere Anzahl (Chronoi Rhythmopoiias idioi) könne das Doppelte, ja das Vielfache der kleineren Anzahl (Chronoi protoi) bilden. Machen wir hiervon eine Anwendung:

Der dipodische Takt z. B. . . oder oder oder oder oder oder bat zwei Chronoi podikoi (jeder Versfuss ist ein Chronos podikos). Die Anzahl seiner Chronoi Rhythmopoiias idioi ist doppelt oder dreifach so gross, sie wird also für die Dipodie zweimal zwei oder zweimal drei d. i. die Zahl 4 oder 6 betragen.

#### Die anapaestische Dipodie als ποὺς σύνθετος

enthält zwei Chronoi podikoi, den einen Anapaest als star den anderen als schwachen Takttheil, einen jeden 4-zeitig; Anzahl der Chronoi Rhythmopoiias idioi ist das Dopp also vier Chronoi Rhythmopoiias idioi, ein jeder derse 2-zeitig

#### Die ionische Dipodie als ποὺς σύνθετος

enthält zwei Chronoi podikoi, den einen Ionicus als stau den anderen als schwachen Takttheil; die Anzahl der Chr Rhythmopoiias ist das Dreifache, also sechs Chronoi Rh mopoiias

In beiden Fällen würde der einzelne Chronos Rhythmop ein Megethos von 2 Chronoi protoi, ein Megethos disemon h

## Die iambische Dipodie als ποὺς σύνθετος

enthält zwei Chronoi podikoi, den einen Iambus als Thesis, anderen als Arsis, einen jeden 3-zeitig. Beträgt die Anzah Chronoi Rhythmopoiias das Dreifache, so hat dieser ganze σύνθετος sechs Chronoi Rhythmopoiias, einen jeden vom fange eines Chronos protos

## Die paeonische Dipodie als ποὺς σύνθετος

enthält zwei Chronoi podikoi, den einen Paeon als Thesis anderen als Arsis, einen jeden 5-zeitig. Beträgt die Anzah Chronoi Rhythmopoiias das Fünffache, so hat die paeon

Dipodie deren zehn, einen jeden vom Umfange des Chronos protos

In den beiden letzten Fällen (bei der iambischen Dipodie id der paeonischen Dipodie) würde der einzelne Chronos Rhythopoiias idios das Megethos eines Chronos protos haben.

Eine Stelle des Fabius Quintilianus, welche von den rhythischen Taktschlägen (percussiones) redet, verdient hier heranzogen zu werden, instit. 9, 4, 51:

Maior tamen illic licentia est, ubi tempora etiam animo metintur et pedum et digitorum ictu intervalla signant quibusdam bis atque aestimant, quot breves illud spatium habeat; inde teasemi, pentasemi, deinceps longiores fiunt percussiones.

Unter den longiores percussiones müssen die hexasemi und stasemi verstanden sein. Im Ganzen würde Quintilian also folende Chronoi podikoi vor Augen haben:

Innerhalb dieser percussiones wird die Anzahl der Chronoi totoi oder, wie Quintilian sagt, der breves vom Dirigirenten gehlt, und hiernach die betreffenden Zeitgrössen durch Bewegungen it dem Fusse oder mit der Hand angezeigt (d. h. taktirt). Austeklich ist hier gesagt, dass der Taktirende die Chronoi protoi zählen hatte.

Das obige Beispiel der iambischen Dipodie und der paeonihen Dipodie würde den Fall erläutern, wo der Dirigent die bronoi protoi nicht bloss zu zählen, sondern wo er einen jeden r Chronoi protoi durch Taktirzeichen (quibusdam notis), d. i. dum et digitorum ictu, als einen Chronos Rhythmopoiias den 1sführenden anzudeuten hätte.

Hat der Musikdirector unserer Tage nach zusammengesetzten kten zu dirigiren, so giebt er, wenn das Tempo ein langsames , mit dem ganzen Arme die Hauptbewegungen des Taktes, mit m Vorderarme die zu jeder Hauptbewegung gehörenden die Nebenbewegungen des Taktirens an. Wie beides, die Haupt- u die Nebenbewegungen mit einander angegeben werden, ist v Berlioz\*) ausführlich beschrieben. Die Hauptbewegungen hab genau dieselbe rhythmische Bedeutung wie die Chronoi podikoi d Aristoxenus. Es liegt daher nahe genug, die Chronoi Rhythm poiias idioi mit den sog. Nebenbewegungen des heutigen Tal schlagens zu vergleichen.

Im modernen Dirigiren werden bei einem raschen Tem nur die Hauptbewegungen des Taktschlagens ausgeführt, bit bei langsamem Tempo werden neben den Hauptbewegungen igleich die Nebenbewegungen zum richtigen Einhalten des Takt den Ausführenden vor die Augen geführt. Aristoxenus drüssich so aus, als ob neben der Gliederung nach Chronoi podistets auch die Gliederung nach Chronoi Rhythmopoiias idioi igegeben würde. Wir dürfen nicht daran zweifeln; es deu darauf hin, dass in der griechischen Musik das Tempo stets langsameres war als in der modernen, dass dort so rasche Ten wie bei uns nicht vorkommen konnten.

Wie die Lehre von den Chronoi podikoi in § 18 nur v läufig angedeutet sein soll "Διὰ τί δὲ οὐ γίνεται πλείω σημ τῶν τεττάρων ... ὕστερον δειχθήσεται", so ist auch, was § über die Chronoi Rhythmopoiias idioi gesagt ist, nur eine v läufig instruirende Anticipation des später Darzustellenden "Εσ δὲ τοῦτο ἐν τοῖς ἔπειτα φανερόν."

Aus diesen "τοῖς ἔπειτα" würden wir zweiselsohne ersahren, das Markiren der Chronoi podikoi und der gleichzeitigen Chro Rhythmopoiias idioi in der Praxis ausgeführt wurde, in welc Weise Fuss und Finger dazu benutzt wurde "pedum et digitor ictu" (Quintil.)\*\*). Wären uns "τὰ ἔπειτα" erhalten, dann wür wir auch wissen, was Aristoxenus mit den räthselhaften Wor des Psellianischen § 8 sagen will: "ποδικὸς μὲν οὖν ἐστι χοόνο κατέχων σημείου ποδικοῦ μέγεθος, οἶον ἄρσεως ἢ βάσεως ἢ ὅ ποδός. ἔδιος δὲ ἡνθμοποιίας ὁ παραλλάσσων ταῦτα

<sup>\*)</sup> Hektor Berlioz, Instrumentationslehre deutsch von A. Dörffel, 18 S. 259.

<sup>\*\*)</sup> Bezeichnete man durch das Aufstampfen des Fusses den Auf der Chronoi podikoi? Durch gleichzeitige Bewegung der Finger die Chro Rhythmopoiias idioi? Durch den Gebrauch einerseits des ganzen Art und andererseits des Vorderarmes, wie heut zu Tage die zusammengeset: Takte dirigirt werden, scheint man im Alterthume die Haupt- und Nel bewegungen nicht unterschieden zu haben.

μεγέθη είτ' ἐπὶ τὸ μικρὸν είτ' ἐπὶ τὸ μέγα." Bezüglich des είτ' ἐπὶ τὸ μικρὸν können wir uns leicht eine Vorstellung machen: der Umfang eines Chronos Rhythmopoiias idios ist, wenn er wie oben S. 124 angenommen wurde, ein δίσημον oder μονόσημον ist, kleiner als der kleinste Chronos podikos, der (als trochaeischer oder iambischer Versfuss) mindestens ein χρόνος τρίσημος sein muss. Aber παραλλάσσων είτ' ἐπὶ τὸ μέγα?\*) Wann mag ein Chronos Rhythmopoiias grösser sein, als ein Chronos podikos?

Zuerst hat es H. Weil ausgesprochen, dass es sich bei einem λόιος φυθμοποιίας χρόνος τὰ τοῦ σημείου ποδικοῦ μέγεθος οἶου ἄφσεως ἢ βάσεως ἢ δλου σημείου ποδικοῦ μέγεθος, παφαλλάσσων εἴτ' ἐπὶ τὸ μικρὸυ εἴτ' ἐπὶ τὸ μέγα um die von Aristides sogenannten παφεκτεταμένοι handelt. Natürlich veranlasst nicht eine jede über die Zweizeitigkeit ausgedehnte Sylbe eine Differenz zwischen χρόνος ποδικὸς und χρόνος φυθμοποιίας ίδιος. Nicht in trochaeischen Versen Eum. 920

Rier hat jede der beiden 3-zeitigen Längen Έλλα- den Umfang eines 3-zeitigen Chronos podikos, beide zusammen stehen dem Rhythmus nach den beiden vorausgehenden Versfüssen ὁυσίβω-μου gleich. Ebenso im vorausgehenden Verse

die beiden anlautenden Längen von je 3-zeitigem Megethos. Das alles sind 6-zeitige Chronoi podikoi, von denen ein jeder zwei 3-zeitige Chronoi Rhythmopoiias enthält.

Hier ist jeder Chronos Rhythmopoiias genau halb so gross, wie der Chronos podikos. In iambischen Versen analoger Bildung, wie die vorliegenden trochaeischen, bewirken die 3-zeitigen Längen, dass die Chronoi Rhythmopoiias idioi sich nicht als eigentliches Mass der Chronoi podikoi zu Grunde legen lassen. In dem Verse Agam. 459

<sup>\*)</sup> Eine Parallele der ganzen Ausdrucksweise bei Pseudo-Euklid. p. 9 Icib., was ohne Zweifel aus der Darstellung des Aristoxenus excerpirt ist.

sollte jedes der beiden 12-zeitigen Kola (nach Aristoxenus "πόδες σύνθετοι δωδεκάσημοι") zwei 6-zeitige Chronoi podikoi enthalten. Durch die Eigenthümlichkeit der Rhythmopoeie aber wird die erste iambische Dipodie zu einem 7-zeitigen, die zweite zu einem: 5-zeitigen Megethos.

Hier tritt ein, was Aristoxenus sagt: in jedem der beiden Kola überschreitet die erste Dipodie durch ihre eigenthümliche Rhythmopoeiegestaltung das Megethos des 6-zeitigen Chronos podikos um Einen Chronos protos, die zweite Dipodie bleibt um Einen Chronos protos hinter dem 6-zeitigen Chronos podikos zurück. Bei der ersten Dipodie findet das "παραλλάσσειν ἐπὶ τὸ μέγα", bei der zweiten Dipodie das "παραλλάσσειν ἐπὶ τὸ μιπρόν" statt\*).

Sowohl in den vorher herbeigezogenen trochaeischen wie iambischen Versen beruht die Eigenartigkeit der Rhythmopoeis darauf, dass der schwache Takttheil eines Versfusses nicht durch die kurze Sylbe besonders ausgedrückt wird, sondern dass statt dessen eine Dehnung der folgenden Länge zur Dreizeitigkeit stattfindet. Die erste Auflage der Rossbach-Westphalschen Metril hatte für diese Art der metrischen Bildung den Namen Synkope synkopirter Vers aufgebracht. Baumgart war der erste, welches mit dem Herausgeber der zweiten Auflage die Anwendung der Namens Synkope für die in Rede stehende metrische Bildung verwarf, da unsere musikalische Rhythmik den Terminus Synkope für eine andere rhythmische Eigenthümlichkeit bereits in festem Gebrauche habe. Was die erste Auflage der Rossbach-Westphalschen Metrik "synkopirten Vers" nannte, dafür hat die antike Theorie der Metrik den Namen "dikatalektisches, prokatalektisches Asynarteton" des trochaeischen oder iambischen Metrums. Kurz gesagt: was Aristoxenus bei Psellus § 8 mit

<sup>\*)</sup> Der durch Psellus überlieferte Aristoxenische Ausdruck ist in der selben Weise zu fassen, wie der (zweifelsohne aus der Aristoxenischen Harmonik) excerpirte Satz bei Pseudo-Enklid p. 9 Meih: παφαλλάττονε ταῦτα τὰ μεγέθη ἐπὶ τὸ μείζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀμελφδήτφ τινὶ μεγέθε d. i. die irrationalen Intervalle sind um ein Amelodeton größer oder kleiner als die rationalen. S. Aristoxenus von Tarent, 1883, S. 289.

den Worten bezeichnet "ποδικὸς μὲν οὖν χρόνος ὁ κατέχων σημείου ποδικοῦ μέγεθος, οἶον ἄρσεως ἢ βάσεως ἢ ὅλου ποδός τοις δὲ ψυθμοποιίας ὁ παραλλάσσων ταῦτα τὰ μεγέθη εἴτ ἐπὶ τὸ μικρὸν εἴτ ἐπὶ τὸ μέγα", das tritt vorzugsweise in solchen Versen ein, welche nach Hephaestion als die mit einer Anakrusis anlautenden ἀσυνάρτητα zu bezeichnen sind, während ihnen die erste Auflage der Rossbach-Westphalschen Metrik den wenig passenden Namen "synkopirte Verse" beilegen zu müssen glaubte.

Auch dasjenige, was in der Rhythmik unserer modernen Musik Synkope genannt wird, war der Rhythmopoeie des Griechenthumes keineswegs unbekannt. Unter den Beispielen antiker Instrumentalmusik, welche der Anonymus de musica überliefert, lautet § 104 unter der Ueberschrift "Κῶλον εξάσημον" folgendermassen:



Eine jede dieser drei Musikzeilen enthält zwei πόδες έξάσημοι, d. i. zwei 6-zeitige Dipodien von folgender Sylbenform:•

Bedenken wir wohl, dass es Instrumentalmusik ist, deren Rhythmus wir hier vor uns haben. In der griechischen Vocalmusik kommt das freilich nicht vor. Denn ein auf der Kürze den rhythmischen Accent tragender Iambus, den wir einen absteigen den Iambus nennen müssten,

scheint von Seiten der alten metrischen Tradition aller Best gung zu entbehren. Gottfried Hermaun freilich nahm an, die von ihm so genannte Basis aus einem auf jedem seiner Syl zu betonenden zweisylbigen Versfusse bestehe, also event auch aus einem Iambus

٧.

Viel eher als diesen Hermannschen Iambus mit zwei rh mischen Accenten wird man den vom Anonymus überliese ansteigenden Iambus mit dem rhythmischen Accente aus Kürze als berechtigt gelten lassen dürsen, denn er beruht einer sehr werthvollen rhythmischen Quelle. Das Wesen di Iambus ist so zu erklären, dass von den im 3-zeitigen V susse enthaltenen drei Chronoi protoi, deren erster den rhymischen Accent trägt, der zweite und dritte zu einer Länge etrahirt sind:

∠ ∨ Trochaeus

Es findet mithin in dem absteigenden lambus genau dass statt, was wir heutzutage in der musikalischen Rhythmik Synkope nennen: die Länge des absteigenden Iambus enthält gleich ein accentuirtes zur déois gehörendes und ein unaccent tes zur apoig gehörendes Zeitmoment. Der 3-zeitige Takt in Form des Trochaeus hat eine 2-zeitige Thesis und eine 1-zei Arsis. Durch Sylbenauflösung entsteht aus dem Trochaeus Schema des Tribrachys, in welchem gerade so wie in der Gra form, dem Trochaeus, die Thesis eine 2-zeitige, die Arsis 1-zeitige ist. Trochaeus und Tribrachys sind derselbe Rhy mus, jedoch verschiedene Schemata der Rhythmopoeie. drittes Schema der Rhythmopoeie wird der absteigende Iam sein, der uns in dem Musikbeispiele des Anonymus überlie ist. Im Trochaeus und Tribrachys hat der als Thesis fungire Chronos podikos ein 2-zeitiges Megethos, der als Arsis fungire ein 1-zeitiges Megethos: hier sind die beiden Chronoi pod mit den Chronoi Rhythmopoiias idioi dem Megethos nach ic tisch. Dagegen von den beiden Sylben des absteigenden Iam hat die erste ein kleineres Megethos als der thetische Chro podikos des Trochaeus, während die zweite Sylbe des absteis den lambus ein grösseres Megethos als die Arsis des I chaeus hat.

So viel lässt sich zur Wiederherstellung der Aristoxenischen ehre von dem Megethos der Chronoi Rhytmopoiias idioi den tuellen entnehmen.

## § 27.

## Irrationale Takte. (πόδες ἄλογοι, δυθμοειδεῖς.)

Aristoxenus sagt in der Einleitung zur Taktlehre:

§ 20. "Ωρισται δὲ τῶν ποδῶν ἕκαστος ἦτοι λόγφ τινὶ ἢ ογία τοιαύτη, ῆτις δύο λόγων γνωρίμων τῆ αἰσθήσει ἀνὰ σον ἔσται.\*)

Γένοιτο δ' αν τὸ εἰρημένον ὧδε καταφανές εἰ ληφθείησαν ο πόδες, ὁ μὲν ἴσον τὸ ἄνω τῷ κάτω ἔχων καὶ δίσημον ἐκάρον, ὁ δὲ τὸ μὲν κάτω δίσημον, τὸ δὲ ἄνω ῆμισυ, τρίτος δέ ληφθείη ποὺς παρὰ τούτους, τὴν μὲν βάσιν ἴσην αὖ τοῖς φοτέροις ἔχων, τὴν δὲ ἄρσιν μέσον μέγεθος ἔχουσαν τῶν ἄρων. Ὁ γὰρ τοιοῦτος ποὺς ἄλογον μὲν ἕξει τὸ ἄνω πρὸς τὸ τω ἔσται δ' ἡ ἀλογία μεταξὺ δύο λόγων γνωρίμων τῆ αἰθει, τοῦ τε ἴσου καὶ τοῦ διπλασίου. καλείται δ' οὖτος χορεῖος ίργος.

§ 20. "Bestimmt ist ein jeder der Takte entweder durch nen Logos (Verhältniss 2:1, 2:2, 2:3 vgl. unten) oder durch ne solche Alogia, welche zwischen zwei unserer Aisthesis leicht sslichen Logoi in der Mitte liegt.

"Man kann sich das Gesagte etwa so zur Anschauung bringen. enn man zwei Takte nimmt, von denen der eine den Niederhlag gleich gross hat wie den Aufschlag, jeden im Werthe des Chronos disemos

22,

er andere den Niederschlag vom Werthe eines Chronos disemos in Aufschlag halb so gross

21,

<sup>\*)</sup> Die Excerpte bei Psellus und im Fragm. Parisin.:

Psell. 15. Τῶν δὲ ποδῶν ἔκαστος ῶρισται ἢ λόγφ τινὶ ἢ ἀναλογία.

Fragm. Par. 6. 'Ωρισμένοι δέ είσι τῶν ποδῶν οἱ μὲν λόγφ τινί, οἱ δὲ λογία κειμένη μεταξὺ δύο λόγων γνωρίμων, ῶστε εἶναι φανερὸν ἐκ τούτων, τι ὁ ποὺς λόγος τίς ἐστιν ἐν χρόνοις κείμενος, ἡ ἀλογία δὲ ἐν χρόνοις εμένη εἰρημένον ἀφορισμὸν ἔχουσα.

wenn zu diesen beiden Takten ein dritter genommen v dessen Niederschlag ebenso gross ist wie bei jedem der be genannten Takte, während sein Aufschlag die mittlere Gr (arithmetisches Mittel) der beiderseitigen Aufschläge hat

ein solcher Takt wird einen Niederschlag haben, welcher Aufschlage in einem irrationalen Verhältnisse (einer Alogia) s Die Irrationalität wird aber zwischen zwei der Aisthesis : lichen Verhältnissen, dem Verhältnisse 2:2 und 2:1 genader Mitte liegen. Dieser Takt hat den Namen Choreios alog

$$Δ$$
άπτυλος  $ξ$ ητος  $\frac{7}{2}$   $\frac{5}{2}$ ,   
  $X$ οςε $ξ$ ος  $ξ$ αλογος  $\frac{7}{2}$   $\frac{1}{12}$ ,   
  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$ 

Den Namen φητός im Gegensatze zu ἄλογος gebraucht stoxenus im folgenden § 21 und § 22. Ebenso sagt auch stides φητός und ἄλογος, was Marcianus Capella mit rationa und irrationabilis übersetzt. Davon haben die Modernen Ausdrücke rational und irrational gebildet, obwohl im Sinne serer Mathematiker dafür commensurabel und incommensur zu sagen sein würde.

Boeckh hat das grosse Verdienst, diesen Choreios alogos Aristoxenus in den unter Trochaeen am Ende eines Kolons einer Dipodie statt des 3-zeitigen Trochaeus verstatteten Sponerkannt zu haben. Der metrischen Form nach besteht also Choreios alogos in einem Spondeus. Die spondeische Form durch Bacchius de musica p. 25 Meib. bestätigt, wo ein 1

"έξ ἀλόγου ἄφσεως και θέσεως μακρᾶς οἶον ὀφγή" mit einem Spondeus als Beispiel aufgeführt ist. Derselbe hält sich zum Choreios alogos, wie der rationale lambus rationalen Trochaeus

| <b>ψητοὶ πόδες:</b>          | Τροχαΐος   | "Ιαμβος        |
|------------------------------|------------|----------------|
|                              | <b>∠</b> ∪ | <i>0</i> 2     |
|                              | 2 1        | 1 2            |
| άλογοι πόδες: Χορείος άλογος |            | "Ιαμβος ἄλογος |
|                              |            |                |
|                              | 2 14       | 142.           |

Bacchius gebraucht für den ἴαμβος ἄλογος den Namen ὅρί Wir werden, da ὄρθιος die Bezeichnung für verschiedene, Iambus analoge Takte ist, z. B. für — — (den Gegensatz des τροχαίος σημαντός), für den irrationalen Iambus die Bezeichnung δρθιος άλογος gebrauchen dürfen.

Auch den Auflösungen des rationalen Trochaeus und rationalen Iambus  $\circ\circ\circ$  und  $\circ\circ\circ$  stehen irrationale Formen zur Seite. Aristides sagt: "Είσι δὲ και ἄλογοι χοφεῖοι δύο, ἰαμβοειδής, ὃς δυνέστηκεν ἐκ μακρᾶς ἄφσεως και δύο θέσεων. και τὸν ψυθμὸν ἐοικεν ἰάμβω, τὰ δὲ λέξεως μέρη δακτύλω. Ὁ δὲ τροχοειδής ἐκ δύο θέσεων και μακρᾶς ἄφσεως κατ' ἀντιστροφὴν τοῦ προτέρου."

Der Richtigkeit der Boeckhschen Entdeckung thut es keinen Abbruch, dass Boeckh die von Aristoxenus angegebene Messung des Chronos alogos nicht richtig interpretirt hat. Boeckh glaubte, für die beiden Takttheile nicht  $2+1\frac{1}{2}$ , sondern  $\frac{1}{7}+\frac{2}{7}$  annehmen zu müssen, denn der ganze Choreios alogos müsse genau dieselbe Zeitdauer haben wie der auf ihn folgende rationale Trochaeus (also  $3 \chi \varrho \acute{o} voi \pi \varrho \~ec voi)$ , die beiden Takttheile des Choreios alogos aber ständen im Verhältnisse  $2:1\frac{1}{2}=2:\frac{3}{2}=\frac{1}{7}:\frac{3}{7}$ . Diese Messung ist gegen die Angabe des Aristoxenus. Denn dieser sagt ausdrücklich, der starke Takttheil des Choreios alogos sei von gleichem Zeitwerthe, wie der des 4-zeitigen Daktylus und der des 3-zeitigen Trochaeus, also 2-zeitig (aber nicht orall r-zeitig)\*).

Boeckh's Theorie ist nun folgende:

Weil der Rhythmus gleiche Takte erfordert, so muss auch der irrationale Choreus dieselbe Zeitdauer haben, wie der rationale Trochaeus, nämlich die Zeitdauer von 3 kurzen Sylben. Die von Aristoxenus angegebene Grösse des irrationalen Choreus 2 + 1½ kann daher nicht das absolute, sondern

<sup>\*)</sup> Boeckh geht wie Voss und Apel von dem Satze aus, dass in der alten Rhythmik wie in der modernen Musik strenge Takteinheit stattfinde. Der Messung des antiken Taktes im Einzelnen legt er die Stelle des Aristorenus von dem Choreios alogos zu Grunde, dessen Thesis mit der Thesis des rationalen Trochaeus und Daktylus an Zeitdauer übereinkommt, dessen Arsis aber zwischen den Arsen dieser beiden Füsse (1 und 2) in der Mitte steht und also 1½ Moren beträgt. Diesen irrationalen Choreus findet Boeckh in dem Spondeus der nach Dipodien gemessenen trochaeischen und iambischen Kola und bezeichnet ihn mit

Verhältniss zwischen Rhythmisch- und Melisch-Irrationalem.

§ 21. Δεῖ δὲ μηδ' ἐνταῦθα διαμαρτείν, ἀγνοηθέντος τε ὁητοῦ καὶ τοῦ ἀλόγου, τίνα τρόπον ἐν τοῖς περὶ τοὺς ψε λαμβάνεται. Κοπερ οὖν ἐν τοῖς διαστηματικοῖς στοιχείοις τ κατὰ μέλος ὁητὸν ἐλήφθη, ὁ πρῶτον μέν ἐστι μελφδούς ἔπειτα γνώριμον κατὰ μέγεθος, ἦτοι ὡς τά τε σύμφωνα

nur das relative Verhältniss zwischen Arsis und Thesis bezeichnen; enthalten zusammen nicht 3½, sondern nur 3 Chronoi protoi. Desha trägt die Thesis ½, die Arsis ¾, denn diese Zahlen stehen einerseits i von Aristoxenus angegebenen Verhältnisse 2 zu 1½, andererseits be sie in Gesammtheit 3 Einheiten:

$$\begin{array}{c|c} \underline{\stackrel{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\ast}{1}} & \underline{\overset{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\prime}{2}} & \underline{\overset{\prime}{1}} & \underline{\overset{\prime}{1}$$

In den logacedischen und glyconeischen Strophen findet sich rationale Sylbe in der Thesis des Daktylus

die Arsis misst daher ‡, die beiden kurzen Sylben des Daktylus zus ‡, also jede einzelne Kürze ‡, der Grundrhythmus ist der trochaei

Dem griechischen Takte liegt hiernach als kleinste Einheit das Siebe Grunde, aber es erscheint nicht als ein selbstständiges Siebentel unserer Septimole, sondern 9, 6, 7, 14 Siebentel sind zu einer einzige verbunden: setzen wir in der obigen Reihe die rationale kurze Sylbals ein doppelt punctirtes Achtel an, so lassen sich die griechischen ihrem Werthe nach folgendermassen ausdrücken:

[Boeckh sagt zwar: quinque nostris notis designari nequeunt, se poterant facillime, allein das erstere ist sehr wohl möglich, wenn m nicht den χρότος πρώτος als Achtel ansetzt. Dasselbe gilt auch vom mus der dorischen Strophe.]

In Pindars episynthetischen Strophen ist nach B. der Drational, aber er kommt an Umfange einer trochaeischen Dipodie gleich sentiet qui huiusmodi versus recte didicerit aut recitare aut canere." Di Sylbe des Daktylus ist so gross, wie ein ganzer Trochaeus, also 3 eine jede der beiden kurzen Sylben beträgt die Hälfte davon, also 1 kleinste Einheit ist demnach das Vierzehntel der rationalen kurzen

τόνος (και τὸ ήμιτόνιον και τὸ τεταρτημόριον τοῦ τόνου) ή ώς τὰ τούτοις σύμμετρα, τὸ δὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν μόνον λόγους φητόν, ο συνέβαινεν αμελφδήτω είναι ζόητου τινος μεζζον

Der Creticus, welcher in denselben Strophen die Stelle des Ditrochaeus vertritt, wird von B. gemessen:

Die Arsen und Thesen stehen in dem gewöhnlichen rhythmischen Verhaltniss von 3:2, aber betragen zusammen 6 Einheiten wie die trochaeische Dipodie.

Soweit die Theorie Boeckh's, von der ihr Urheber selbst sagt: quae elsi coniectura nituntur, tamen neque ex veteribus refutari posse videntur, nec commodiorem viam novi, qua metrorum veterum inacquali mensurae conciliari aequalitas prorsus necessaria possit.

Einen wesentlichen Punct hat diese Theorie richtig getroffen, dass nämlich die Syllaba anceps der iambischen und trochaeischen Metra und die Länge des Daktylus in glyconeisch-logaoedischen Metra als aloyog gefasst werden muss, aber folgende Puncte treten mit den Angaben der alten Rhythmiker in offenen Widerspruch:

1) Die Gleichstellung des Daktylus und Ditrochaeus in der dorischen Strophe. Der Ditrochaeus enthält mindestens 6 Moren, wie durch die Angaben der Alten gesichert ist und auch Boeckh annimmt. Wenn nun der einzelne Daktylus dem Ditrochaeus an Zeitdauer gleich stände, 80 enthielte in der dorischen Strophe die daktylische Tetrapodie 24, die Pentapodie 30 Chronoi protoi. Diese Ausdehnung der daktylischen Kola ist aber nach den Bestimmungen der alten Rhythmiker nicht möglich: denn wie sie ausdrücklich lehren, ist der größte δακτυλικός πούς ein μέγεθος έκκαιδεκάσημον, der größte παιωνικός ein πεντεκαιεικοσάσημον μέγεθος. d. h. die grösste Tetrapodie enthält 16 Chronoi protoi

die grösste Pentapodie 25 Moren

ein Mass, welches von der Tetrapodie und Pentapodie der dorischen Strophe bei der Boeckh'schen Messung

um 8 und 5 Chronoi protoi überschritten wird.

η ελαττον) οῦτω καὶ ἐν τοῖς φυθμοῖς ὑποληπτέον ἔχειν τό τι φητὸν καὶ τὸ ἄλογον. Τὸ μὲν γὰο κατὰ τὴν τοῦ φυθμοῦ φύσι λαμβάνεται ὁητόν, τὸ δὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν μόνον λόγους. Τὸ μὲν οῦν ἐν ὁυθμῷ λαμβανόμενον ἡητον χρόνου μέγεθος πρῶτον μὲν δεῖ τῶν πιπτόντων εἰς τὴν ὁυθμοποιίαν εἶναι, ἔπειτε τοῦ ποδὸς ἐν ῷ τέτακται μέρος εἶναι ἡητόν τὸ δὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν λόγους λαμβανόμενον ἡητὸν τοιοῦτόν τι δεῖ νοείν οἶον ἐν τοῖς διαστηματικοῖς τὸ ⟨περὶ τὸ⟩ δωδεκατημόριον τοῦ τόνου καὶ εἴ τι τοιοῦτον ἄλλο ἐν ταῖς τῶν διαστημάτων παραλλαγαῖς λαμβάνεται. Φανερὸν δὲ διὰ τῶν εἰρημένων, ὅτι ἡ μέση

[Boeckh selber erkennt die Gesetze des Aristides über die Ausdehnung der Reihen an einer anderen Stelle als richtig an, S. 60, cf. "ultro ren sensus non percipict", und folgert daraus wie wir, dass der daktylische Hexameter und Pentameter, der anapaestische Tetrameter aus mehreren Reihen bestände. Bloss über die Ausdehnung der Cretici weiss Boeckh nicht, ob er den Rhythmikern beistimmen soll. Wenn er aber sagt: Pindarus tamen usque ad viginti tempora progreditur in dactylica compositione

so ist dies kein Widerspruch gegen die Rhythmiker, da nach ihrer Theorie die daktylische Pentapodio kein μέγεθος δακτυλικόν, sondern ein μέγεθος είκοσάσημον παιωνικόν ist, im Verhältniss von 15:10 — 3:2 gerechnet.]

2) Die Messung des irrationalen Choreus. Boeckh bestimmt die Arsis auf <sup>2</sup>/<sub>7</sub>, die Thesis auf <sup>1</sup>/<sub>7</sub>, weil er einerseits das von Aristoxenus angegebene Verhältniss von 1½: 2 (= <sup>2</sup>/<sub>7</sub>: ½), andererseits die 3-zeitige Taktgrösse festhalten will. Somit ist die Arsis dieses Fusses nach der Boeckh'schen Messung kleiner als die Arsis des rationalen Trochaeus. Aber Aristoxenus sagt ausdrücklich von dem irrationalen Choreus: τὴν μὲν βάσν ἰσην αὐτοῖς ἀμφοτέροις ἔχων, d. h. seine Thesis ist gleich der 2-zeitigen Thesis des rationalen Trochaeus und rationalen Daktylus, enthält also 2 Chronoi protoi. Dieser Widerspruch des Aristoxenus gegen die Messung der Arsis trifft zugleich die von Boeckh angenommene Messung der Thesis.

[Meist unbegründet sind die Einwendungen G. Hermann's gegen Boeckh's Theorie, dem besonders die allerdings nicht geringe Schwierigkeit in der Messung der dorischen Strophe auffiel: cui rite acsequendae ipse Apollo impar sit, cf. de metrorum quorundam mensura rhythmica dissertatio 1818, de epitritis doriis dissertatio 1824, in opusc. II, 105. III, 83. Dagegen Boeckh Pindar. II, 1 praefat. 1819 und Indic. lection. aestiv. Berol. a. 1825 praefat. Später mass Hermann die Daktylen der dorischen Strophe wie Boeckh

1221121

vgl. Jahn, Jahrb. 1837, S. 378.]

ηφθεϊσα τῶν ἄρσεων οὐκ ἔσται σύμμετρος τῆ βάσει· οὐδὲν γὰρ ἀτῶν μέτρον ἐστὶ κοινὸν ἔνρυθμον.

"Nur hüte man sich auch hier vor Missverständnissen us Unbekanntschaft mit dem Rationalen und Irrationalen, in relcher Bedeutung es in der Rhythmenlehre zu nehmen ist. Vie ich in den diastematischen Stoicheia dasjenige als etwas er Natur des Melos nach Bestimmbares gefasst habe, was

erstens ein Melodumenon ist,

zweitens seinem Megethos nach dadurch erkennbar, dass es ein Multiplum des kleinsten Intervalles der Melodumena ist, wie z. B. die symphonischen Intervalle und der Ganzton und der Halbton und das Tetartemorion des Ganztones oder alles damit Messbare,

dagegen dasjenige als etwas bloss den Zahlenverhältnissen nach Bestimmbares, bei welchem es der Fall ist, dass es [um] ein Amelodeton [kleiner oder grösser als ein der Natur des Melos nach bestimmbares Intervall] ist, so soll ganz analog das Rationale und Irrationale auch in der Rhythmik genommen werden.

"Das eine wird nämlich als etwas der Natur des Rhythmus nach Bestimmbares gefasst, das andere als etwas nur den Zahlenverhältnissen nach Bestimmbares.

"Die in der Rhythmik als rational gefasste Zeitgrösse muss also

erstens zu denjenigen gehören, welche in der Rhythmo-Poeie vorkommen,

zweitens ein bestimmbarer Theil des Taktes sein, in welchem sie einen Takttheil bildet;

dagegen dasjenige, was als etwas bloss den Zahlenverhältnissen nach Bestimmbares gefasst wird, muss man sich analog denken, wie in den diastematischen Stoicheia das über das Dodekatemorion des Ganztones und wenn noch etwas anderes von der Art bei den Verschiedenheiten der Intervalle vorkommt.

"Aus dem Gesagten ist klar, dass die in der Mitte zwischen len beiden Arsen stehende Arsis des Choreios alogos nicht ommensurabel mit der Basis ist, denn es giebt kein den beiden akttheilen gemeinsames Mass, welches als rhythmische Grösse orkäme."

Wo Aristoxenus kann, liebt er für die Fragen in der Rhythik analoge Thatsachen der Harmonik herbeizuziehen. Es

scheint, dass die Zuhörer, welche die Vorlesungen über Rhytimik besuchen, vorher die Vorlesung über Harmonik besuchaben, und zwar die nach sieben Theilen vorgetragene (d. dritte) Harmonik. Diese ist es, auf welche sich hier Aristoxem als "die diastematischen Stoicheia" beruft.

Für die Athenischen Zuhörer mochten die von Aristoxen gezogenen Analogien wohl instructiver sein als für uns moder Menschen, die wir die citirte Partie der Harmonik durchaus nic mehr besitzen und noch dazu die in der Rhythmik gemacht Selbsteitate des Aristoxenus aus der Harmonik in einer se verwahrlosten Fassung überkommen haben. Glücklicherwei lassen sich die Textlücken, durch welche der gegenwärtige Aschnitt entstellt ist, dem materiellen Gehalte nach mit Siche heit wieder herstellen.

Einen kurzen Einblick in die antike Intervallleh: können wir uns nicht ersparen.

Einfaches oder unzusammengesetztes Intervall einer Tonleit heisst nach Aristoxenus ein solches, dessen Grenzklänge in d betreffenden Tonleiter als Nachbarklänge unmittelbar auf einand folgen. Liegt zwischen zwei Klängen der Scala noch ein dritt Klang, so bilden dieselben ein zusammengesetztes Intervall.

Die Intervalle des griechischen Melos sind entweder wie der modernen Musik Ganzton- und Halbtonintervalle, oder kommen auch solche Intervalle vor, welche kleiner als das Hall tonintervall sind. Ein Melos der ersten Art heisst Diatom syntonon oder Chroma syntonon, ein Melos der zweiten A heisst entweder Enharmonion oder Diatonon malakon oder Chri matikon malakon oder Chromatikon hemiolion. Von den Arte des griechischen Melos, in welchen dergleichen kleinere für w sere Musik durchaus unbrauchbare Intervalle vorkommen, werde wir uns nie eine genügende Vorstellung machen können. Au fallend ist es sehr, dass bei den griechischen Theoretikern die diat nische Musik als ganz coordinirt mit der nichtdiatonischen Mus angeschen wird. Ein dem Enharmonion angehörendes Interva welches genau die Hälfte des Halbtones, das Viertel des Gan tones ist, genannt die enharmonische Diesis, wird den sämn lichen Intervallen als kleinste Masseinheit zu Grunde gelei Je nach der Anzahl der in ihm enthaltenen enharmonisch Diesen oder Vierteltöne redet Aristoxenus von einem erste einem zweiten, einem dritten, einem vierten Intervall-Megethos n.s.

Das betreffende Zahlwort besagt, wie gross die Anzahl der in dem Intervalle enthaltenen Vierteltöne ist. Nur die geraden Intervalle haben in der modernen Musik ein Analogon, die ungeraden Intervalle nicht. Die zweite Intervallgrösse der Griechen, genannt Hemitonion, kommt mit unserem Halbtonintervalle, z. B. ab überein, die vierte, genannt Tonos, mit unserem Ganztone, z. B. ah, die sechste, genannt Trihemitonion, mit unserer kleinen Terz, z. B. ac, die achte, genannt Ditonos, mit unserer grossen Terz, z. B. ce.

Indem wir den in der Mitte des Halbtones gelegenen Viertelton durch einen über die betreffende Note gesetzten Asteriscus ausdrücken, gewinnen wir eine Bezeichnung für die uns fremden ungeraden Intervalle. Die zwischen e und a möglichen Viertelton-Klänge sind

e e f f fis fis g g gis gis a mathematisch ausgedrückt\*):

 $\mathbf{m^0}$   $\mathbf{m^1}$   $\mathbf{m^2}$   $\mathbf{m^3}$   $\mathbf{m^4}$   $\mathbf{m^6}$   $\mathbf{m^6}$   $\mathbf{m^7}$   $\mathbf{m^8}$   $\mathbf{m^9}$   $\mathbf{m^{10}}$ . Der Buchstabe  $\mathbf{m}$  habe den Werth von

 $ec{V}_2$  ,

dann werden wir den genauen Zahlenausdruck für die Schwingungsverhältnisse der betreffenden Klänge haben, die Zahlenreihe von 0 bis 10, eine jede Zahl als Exponent von m gefasst, wird die Reihenfolge der enharmonischen Vierteltöne, welche innerhalb der Quinte e bis a möglich sind, angeben. Die geraden Exponentialzahlen bezeichnen die Grenzen gerader Intervalle, die ungeraden Exponentialzahlen die der ungeraden Intervalle. Diese ungeraden Intervalle kamen bei den Griechen in den Musikarten vor, welche Enharmonion und Malakon Diatonon genannt werden. Wie solche Musik geklungen, davon vermögen wir uns keine Vorstellung zu machen.

Und doch giebt es ausser den ungeraden Intervallen auch noch solche, welche ἄλογα διαστήματα, irrationale Intervalle genannt werden. Das sind solche, we die Exponentialzahl von meine Bruchzahl ist, z. B.  $m^{1\frac{1}{2}} (= m^{\frac{3}{2}})$  d. i. ein Klang, welcher zwischen  $m^1$  und  $m^2$  gerade in der Mitte liegt, ferner  $m^{1\frac{1}{2}} (= m^{\frac{3}{2}})$ . Mit Hülfe der Logarithmen ist es uns möglich, für diese irrationalen Intervallgrössen einen kurzen Zahlenausdruck zu finden,

<sup>\*)</sup> Nach meinem "Aristoxenus von Tarent" S. 255.

wie dies in meiner Aristoxenus-Ausgabe S. 254 ff. gezeigt ist. Die mathematische Wissenschaft zur Zeit des Aristoxenus wuste noch nicht mit Exponenten und Logarithmen umzugehen, daher musste Aristoxenus, um den Begriff der irrationalen Intervalle geben, zur Annahme von ἀμελφόθητα, d. i. kleinen bloss theoretischen Intervallgrössen, die in der Praxis des Melos als selbstständige Intervalle nicht vorkommen, seine Zuflucht nehmen. Das kleinste μελφδητου (das kleinste in der Praxis, vorkommende Intervall) ist nach ihm die enharmonische Diesis, die Hälfte des Halbtones, der vierte Theil des Ganztones, diesem seinem Werthe gemäss von ihm τεταρτημόριον τόνου (Viertel des Ganztones) genannt. Die kleinsten ἀμελφόθητα (bloss imaginare, zur the retischen Bestimmung der irrationalen Intervalle nothwendige Intervallgrössen) sind das ὀγδοημόριον τόνου (Achtel des Gamtones) und das δωδεκατημόριον τόνου (Zwölftel des Ganztones). Als Exponentialgrössen ausgedrückt würden dies folgende sein:

Achtelton, Ogdoemorion 
$$(\stackrel{1}{V}_2)^{\frac{1}{2}}$$
  
Zwölftelton, Dodekatemorion  $(\stackrel{1}{V}_2)^{\frac{1}{2}}$ .

Die Gesammtelassification der Intervalle ist also im Sinne des Aristoxenus folgende:

Α. Διαστήματα μελφόητά.
(Intervalle der musikalischen Praxis.)

- 1. Διαστήματα όητά (rationale).
  - 1. διαστ. άφτια (gerade).
  - 2. διαστ. περιττά (ungerade).
- II. Διαστήματα ἄλογα (irrationale).

B. Διαστήματα άμελφόητα. (Imaginüre Intervalle.)

Die imaginären Intervalle dienen der Theorie des Aristoxenss zur Grössenbestimmung der διαστήματα ἄλογα, der auf das Chroma malakon und Chroma hemiolion beschränkten irrationalen Intervalle, denen er den Umfang von 1½, 1½, 7½ enharmonischen Diesen zuweist.

Das kleinste Intervall des Chroma hemiolion (= 11 enharmonischer Diesen) bestimmt sich als die Summe der enharmonischen Diesis und eines Amelodeton vom Umfange des Ogdoemorion.

$$(\sqrt[3]{2})^{1+\frac{1}{2}}$$

Das kleinste Intervall des Chroma malakon (= 13 enharmonischer Diesen) bestimmt sich als die Summe einer enharmonischen

viesis und eines Amelodeton, welches den Umfang des Dodekamorion hat.

$$(\sqrt[3]{2})^{1+\frac{1}{3}}$$
.

as grösste Intervall des Chroma malakon (= 7\frac{1}{3} enharmoniher Diesen) bestimmt sich als die Summe aus 7 enharmonihen Diesen und einem Amelodeton von dem Umfange eines odekatemorion, — oder wie man ebenfalls sagen kann, als die ifferenz eines Ditonos (= 8 enharmonischer Diesen) und zweier odekatemorien.

$$(\mathring{V}_{2})^{7+\frac{1}{3}} = (\mathring{V}_{2})^{8-\frac{2}{3}}.$$

In dieser Weise haben wir die von Aristoxenus gegebene efinition zu verstehen:

Eine irrationale Intervallgrösse ist die Summe oder Differenz einer rationalen Intervallgrösse und eines Amelodeton.

lese Definition ist in dem Auszuge aus der siebentheiligen Aristoenischen Harmonik enthalten, welchen die Introductio musica des ogenannten Euklides repräsentirt. Dort heisst es p. 9 Meibom: ΄Η δὲ τοῦ ξητοῦ καὶ ἀλόγου διαστήματος διαφορά ἐστι, καθ΄ ἢν τῶν διαστημάτων ἃ μέν ἐστι ξητά, ἃ δὲ ἄλογα.

'Ρητα μεν οὖν έστιν ὧν οἶόντ' έστὶ τὰ μεγέθη ἀποδιδόναι, οἶον τόνος, ἡμιτόνιον, δίτονον, τρίτονον καὶ τὰ ὅμοια.

Αλογα δε τὰ παραλλάττοντα ταῦτα τὰ μεγέθη ἐπὶ τὸ μείζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀλόγφ τινὶ μεγέθει.

Der Epitomator wird hier wohl die Worte seines Originales averändert gelassen haben. Dass es Aristoxenische Worte sind, arauf deutet die Uebereinstimmung des Anfangssatzes mit Arioxenischen Wendungen wie in der Rhythmik § 22 τρίτη δὲ ιαφορὰ], καθ΄ ἢν οἱ μὲν ὁητοὶ, οἱ δ΄ ἄλογοι τῶν ποδῶν εἰσι, ad des Schlusssatzes mit Rhythm. § 58 a. ἰδιος δὲ ὁνθμοποιίας παραλλάσσων ταῦτα τὰ μεγέθη εἶτ' ἐπὶ τὸ μικρὸν εἶτ' ἐπὶ τὸ γα. Aber die handschriftliche Ueberlieferung der Stelle muss thwendig einen Fehler enthalten. Auch Marquards Ausgabe 241 bemerkt den Uebelstand, "dass zur Bestimmung des Beffes (ἄλογος) der zu bestimmende Begriff (ἀλόγω μεγέθει) ber angewandt wird. Ich möchte glauben, dass die Masseint der zwölfte Theil des Ganztones gewesen sei." Offenbar war ursprüngliche Lesart der Handschriften

"Αλογα δε τὰ παραλλάττοντα ταῦτα τὰ μεγέθη (sc. ρητὰ) ἐπὶ τὸ μεῖζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀμελφδήτφ τινὶ μεγέθει.

Irrational sind die Intervallgrössen, welche um ein Amelodeten (um ein Ogdoemorion oder ein Dodekatemorion) grösser oder kleiner als die rationalen sind.

Das vorausgehende "Αλογα veraulasste den Librarius, ἀλόγα των μεγέθει statt des in seinem Archetypon stehenden ἀμελφθήτα τινὶ μεγέθει zu schreiben. Es konnte dies um so eher geschehen, wenn wir annehmen dürfen, dass in dem ursprünglichen

Α[ΜΕ]Λω[ΔΗ]Τω

die eingeklammerten Buchstaben verwischt oder sonst unleserlich geworden waren

Α..ΛΟ..Γω.

Dass nun Aristoxenus bei der Darstellung der rationalen und irrationalen Grössen des Melos in der That von dem μέγεθος ἀμελφόητον ώς τὸ δωδεκατημόριον gesprochen hat, das geht aus dem Selbsteitate hervor, welches Aristoxenus in der Rhythmik aus seinen Stoicheia diastematika, d. i. dem von den Intervallen handelnden Abschnitte seiner (dritten) Harmonik, giebt.

Έλσπεο οὖν έν τοῖς διαστηματικοῖς στοιχείοις τὸ μὲν κατὰ μέλος ὁητὸν έλήφθη,

ο πρώτον μέν έστι μελφδούμενον,

ἔπειτα γνώριμον κατὰ μέγεθος ἤτοι ώς τά τε σύμφωνε καὶ ὁ τύνος ἢ ώς τὰ τούτοις σύμμετρα,

τὸ δὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν μόνον λόγους **φητόν,** ὧ συνέβαινεν ἀμελωδήτω εἶναι,

ούτω καὶ ἐν τοῖς ὁυθμοῖς ὑποληπτέον ἔχειν τό τε ἡητὸν καὶ τὸ ἄλογον. Τὸ μὲν γὰρ κατὰ τὴν τοῦ ὁυθμοῦ φύσιν λαμβάνεται ἡητόν, τὸ ὸὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν μόνον λόγους.

- τὸ μὲν οὖν ἐν ὁυθμῷ λαμβανόμενον ἡητὸν χρόνου μέγεθος πρῶτον μὲν δεῖ τῶν πιπτόντων εἰς ἡυθμοποιίαν εἶνα ἔπειτα τοῦ ποδὸς ἐν ὡ τέτακται μέρος εἶναι ἡητόν
- τὸ δὲ κατὰ τοὺς τῶν ἀριθμῶν λόγους λαμβανόμενον όητὸν τοιοῦτόν τι δεῖ νοεῖν οἶον ἐν τοῖς διαστηματικοῖς τὸ δωδεκατημόριον τοῦ τόνου καὶ εἰ τι τοιοῦτον ἄλλο ἐν ταῖς τῶν διαστημάτων παραλλαγαῖς λαμβάνεται.

Den handschriftlich erhaltenen Partien der Aristoxenischen Schriften über Harmonik fehlt die Erörterung des Unterschiedes zwischen διάστημα φητὸν und ἄλογον. Die vorliegende Stelle

er Rhythmik, in welcher Aristoxenus seine Harmonik citirt, t das einzige, was wir direct von Aristoxenus über jenen ınct der Harmonik besitzen. Dass er dort das αμελώδητον zur efinition des aloyou herbeigezogen hat, steht fest. Wie er dies than, ist aus unserer Stelle nicht ganz klar. Dem handschrifthen Wortlaute nach würde Aristoxenus das άλογον διάστημα als 1 ἀμελφόητου\*) bezeichnet haben (,, δ συνέβαινε ἀμελφδήτφ ναι"). Aber das ist es doch nach seiner Aussage entschieden cht. Bezüglich des grössten Intervalles, welches in der Tiefe r Quarte vorkommt, sagt Aristoxenus erste Harmonik § 60, sei ήτοι ὀκταπλάσιον διέσεων (als Intervall des Enharmonion : 8 Diesen) η μικοφ τινι παντελώς και άμελφδήτφ έλαττον (als tervall des Chroma hemiolion = 71 Diesen = 8 - 1 Diesen = Diesen um ein Dodekatemorion verringert). So wird Aristoxenus unserer Stelle der Rhythmik unmöglich geschrieben haben: "

ö νέβαινεν άμελωδήτω είναι", das wäre ja unsinnig, sondern seine muinen Worte mussten sein: ,, ο συνέβαινε αμελωδήτω είναι όητοῦ νος διαστήματος μετζον η έλαττον", wie er in der herbeigezogenen telle der Harmonik das grösste irrationale Intervall des Chroma heiolion bezeichnet hat als ,,μικοῷ τινι παντελῶς ἀμελφδήτῳ ἔλαττον".

Das grösste irrationale Intervall des Chroma malakon ist um ein Amelodeton kleiner als der rationale Ditonos.

Das irrationale Intervall im Allgemeinen ist um ein Amelodeton grösser oder kleiner als ein rationales.

ieselbe Stelle der Harmonik, mit deren Hülfe sich die Stelle ir Rhythmik wiederherstellen lässt, bezeugt auch, dass wir den die Stelle des Euklides richtig emendirt haben

"Αλογα διαστήματα παραλλάττοντα τὰ όητὰ μεγέθη ἐπὶ τὸ μεζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀμελφδήτφ τινὶ μεγέθει,

att ἀλόγω τινί μεγέθει der Handschriften. Es ist auffallend nug, dass beide Definitionen der irrationalen Intervalle, welche 18 von Aristoxenus überkommen, geschädigt sind; einmal das

<sup>\*) &#</sup>x27;Αμελώδητον auch erste Harmonik § 49: μελώδείσθω τοῦ τόνου τὸ ιου καὶ τὸ τρίτον καὶ τὸ τέταρτον μέρος τὰ δὲ τούτων ἐλάττονα διαστήτα πάντα ἔστω ἀμελώδητα (Marq. p. 30, 5). Erste Harmonik § 55: τοῦτο ἐστὶν ἐκτημόριον, ἔλαττον διάστημα τοῦ ἐλαχίστου τῶν μελώδουμένων irq. p. 36, 2). Erste Harmonik § 60: Τὰ δὲ ἐλάττω πάντα ἐξαδυνατεί το δ' ἐστὶν ἤτοι ὀκταπλάσιον τῆς ἐλαχίστης διέσεως ἢ μικρῷ τινι πανῶς καὶ ἀμελῷδήτῷ ἔλαττον, ἐπὶ δὲ τὸ βάρυ τῶν δύο διέσεων ἔλαττον οὐ αται μελῷδεῖν.

Excerpt bei Euklides aus der dritten Aristoxenischen Harmonik, wo ἀμελφδήτφ in ἀλόγφ corrumpirt ist, sodann das Selbsteins aus der Aristoxenischen Harmonik, welches sich in der Aristoxenischen Rhythmik findet, wo die auf ἀμελφδήτφ folgenden Worte ausgefallen sind. Aber dass eine zweifache Schädigung stattgefunden hat, ist sicher, und ebenso sicher ist auch die Wiederherstellung des geschädigten Textes.

Noch ein zweiter Satz in unserer Stelle der Rhythmik erregt Bedenken: "ἔπειτα γνώριμον κατὰ τὸ μέγεθος ήτοι ώς τά π σύμφωνα καὶ ὁ τόνος η ώς τὰ τούτοις σύμμετρα". Die ... geführten Beispiele der δητά διαστήματα sind die Octave, Quinte, Quarte, Ganzton und was diesen Intervallen symmetrisch ist (mit einer und derselben melischen Masseinheit gemessen werden kam). Alle diese Intervalle sind ἄρτια διαστήματα. Zu den όητὰ gehören aber ausser den ἄρτια auch noch die περιττά διαστήματε: denn dass die περιττά zu den ρητά gehören, und mit den alore nicht identificirt werden dürfen, folgt aus Aristox. ap. Plut. mus. 39: ,,έν αίς τὰ πολλὰ τῶν διαστημάτων ήτοι περιττά έσπο η άλογα." Wäre die Definition, welche Aristoxenus von den όητὰ διαστήματα giebt, eine genaue, dann müsste sie lauten: 🛊 τά τε σύμφωνα και ο τόνος (και το ημιτόνιον και το τεταρτημόοιον τοῦ τόνου) καὶ ώς τὰ τούτοις σύμμετρα d. i. wie Octave, Quinte, Quarte, Ganzton, Halbton und Viertelton (enharmonische Diesis) und was sich dem Masse nach auf diese Intervalle zurücksühren lässt. Dann wären auch die ungeraden Intervalle, die Multipla der enharmonischen Diesis, unter die Klasse der rationalen eingeschlossen. Es ist anzunehmen, dass Aristoxenus' Definition keine ungenaue war, und dass die in einer eckigen Parenthese eingeschlossenen Wörter im Urtexte gestanden haben, aber auf Veranlassung des doppelten zal vom Librarius übersehen sind.

Was sonst noch an dieser Stelle der Aristoxenischen Rhythmik zu emendiren ist, wird bei Gelegenheit der irrationalen Intervalle in der griechischen Melik zu erörtern sein. Hier genüßtes, den Vergleich zwischen den irrationalen Grössen der Rhythmik und den irrationalen Grössen der Melik zu ziehen. Es ist klar, dass Aristoxenus die enharmonische Diesis (das Tetartemorion) der Melik mit dem Chronos protos der Rhythmik parallel stellt. Was diesen beiden Grössen symmetrisch ist, d. i. was sich in einer ganzen Zahl als Multiplum dieser Grössen bestimmen lässt, ist eine rationale Grösse. Was sich dagegen nicht als

ganze, sondern nur in einer Bruchzahl auf die Masseinheit des Tetartemorion oder des Chronos protos als Multiplum zurückführen lässt, ist eine irrationale Grösse. Ein Intervall von 1½ Tetartemoria (die kleinste Intervallgrösse des Chroma hemiolion) ist ein irrationales Intervall, eine Zeitgrösse von 1½ Chronoi protoi ist eine irrationale Zeitgrösse. Ein halber Chronos protos würde dem halben Tetartemorion (dem Ogdoemorion, der halben enharmonischen Diesis) entsprechen, würde dasselbe in der Rhythmik sein wie in der Melik das Ogdoemorion, nämlich ein Amelodeton, welches als selbstständige Grösse nicht vorkommen kann, sondern nur in Verbindung mit einer rationalen Grösse (als Summe oder Differenz) zu denken ist.\*)

Dass in der griechischen Rhythmik ein halber Chronos protos als selbstständiges μέφος τοῦ φυθμιζομένου nicht vorkommen kann, folgt schon aus dem Aristoxenischen Satze: παλείσθω δὲ πρῶτος τῶν χρόνων ὁ ὑπὸ μηδενὸς τῶν φυθμιζομένων δυνατὸς ὧν διαιφεθῆναι". Dass aber ein rhythmischer Chronos, welcher so gross ist wie die Summe aus einem Chronos protos und einem halben Chronos protos, vorkommen kann, folgt aus dem von Aristoxenus ausgeführten Vergleiche zwischen der rhythmischen und der melischen Irrationalität.

# § 28.

## Das kleinste und grösste Taktmegethos der verschiedenen Taktarten.

Hierüber besitzen wir drei Mittheilungen 1) des Aristoxenus in den Prolambanomena des Michael Psellus, 2) des Aristides Quintilian, lateinisch übersetzt von Marcianus Capella, 3) des rhythmischen Fragmentum Parisinum.

In den Prolambanomena des Psellus heisst es:

Psell. 9. Τῶν ποδικῶν λόγων εὐφυέστατοί εἰσιν οἱ τοεῖς: τε τοῦ ἴσου καὶ ὁ τοῦ διπλασίου καὶ ὁ τοῦ ἡμιολίου. γίνεται δί ποτε ποὺς καὶ ἐν τριπλασίω λόγω, γίνεται καὶ ἐν ἐπιτρίτω.

Psell. 11. "Εστι δὲ καὶ ἐν τῆ τοῦ φυθμοῦ φύσει ὁ ποδικὸς λόγος ὅσπερ ἐν τῆ τοῦ ἡρμοσμένου τὸ σύμφωνον.

<sup>\*)</sup> Aristoxenus statuirt zwei Amelodeta: ausser dem Dodekatemorion boch das Ogdoemorion, daher in der Rhythmik § 21 der Ausdruck: "τοιοῦτόν τι δεί νοείν οἶον έν τοῖς διαστηματικοῖς τὸ δωδεκατημόςιον τοῦ τόνον ταὶ εί τι τοιοῦτον ἄλλο λαμβάνεται". Damit fällt der in Brambach's rhythm. Unters. S. 15 Anm. dem Aristoxenus gemachte Vorwurf.

R. WESTPHAL, Theorie der griech. Rhythmik.

Psell. 12. Τῶν δὲ τριῶν γενῶν οί πρῶτοι πόδες ἐν τοἰς ἐξῆς ἀριθμοῖς τεθήσονται ὁ μὲν ἰαμβικὸς ἐν τοῖς τρισὶ πρῶτος, ὁ δὲ δακτυλικὸς ἐν τοῖς τέταρσιν, ὁ δὲ παιωνικὸς ἐν τοῖς πέντε.

Αύξεσθαι δὲ φαίνεται τὸ μὲν ἰαμβικὸν γένος μέχοι τοῦ ἀντωκαιδεκασῆμου μεγέθους ώστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον πόδι εξαπλάσιον τοῦ ἐλαχίστου, τὸ δὲ δακτυλικὸν μέχοι τοῦ ἐκκαιδεκασήμου ζώστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον πόδα τοῦ ἐλαχίστου τετραπλάσιον), τὸ δὲ παιωνικὸν μέχοι τοῦ πεντεκαιεικοσασήμου ζώστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον πόδα τοῦ ἐλαχίστου πενταπλάσιον).

[Σχόλιον. Αὔξεται δὲ ἐπὶ πλειόνων τό τε ἰαμβικὸν γένος καὶ τὸ παιωνικὸν τοῦ δακτυλικοῦ, ὅτι ⟨ἐν τοῖς ἐλαχίστοις ποσίν⟩ πλείοσι σημείοις ἐκάτερον αὐτῶν γρῆται.]

Οί μεν γὰρ τῶν ποδῶν δύο μόνοις πεφύκασι σημείοις χρήσθαι ἄρσει καὶ βάσει, οἱ δὲ τρισὶν ἄρσει καὶ διπλη βάσει, οἱ δὲ τρισὶν ἄρσει καὶ διπλη βάσει, οἱ δὲ τερασι δύο ἄρσεσι καὶ δύο βάσεσιν.

Der vorletzte Satz ist ein Scholion, aus dem Rande in den Text gedrungen, s. oben S. 117.

Die Stelle des Aristides p. 35 M. lautet:

Γένη τοίνυν έστι δυθμικά τρία, τὸ ἴσον, τὸ ἡμιόλιον καὶ τὸ ὁιπλάσιον (προςτιθέασι δέ τινες καὶ τὸ ἐπίτριτον) ἀπὸ τοῦ μεγέθους τῶν χρόνων συνιστάμενα. ὁ μὲν γὰρ α΄ πρὸς ἐαυτὸν συγκρινόμενος τὸν τῆς ἰσότητος γεννῷ λόγον, ὁ δὲ β΄ πρὸς α΄ τὸν διπλάσιον, ὁ δὲ γ΄ πρὸς β΄ τὸν ἡμιόλιον, ο δὲ δ΄ πρὸς γ΄ τὸν ἐπίτριτον.

Τὸ μὲν οὖν ἴσον ἄρχεται μὲν ἀπὸ δισήμου, πληφοῦται δὲ εκκαιδεκασήμου διὰ τὸ έξασθενεῖν ἡμᾶς τοὺς μείζους τοῦ τοιούτου γένους διαγινώσκειν ψυθμούς.

Τὸ δὲ διπλάσιον ἄρχεται μὲν ἀπὸ τρισήμου, περαιοῦται δὲ ἔως ὀκτωκαιδεκασήμου, οὐκέτι γὰρ τῆς τοῦ τοιούτου φυθμοῦ φύσεως (μείζους) ἀντιλαμβανόμεθα.

Τὸ δὲ ἡμιόλιον ἄρχεται μὲν ἀπὸ πεντασήμου, πληφοῦται δὲ ἔως πεντεκαιεικοσασήμου, μέχρι γὰρ τοσούτου τὸν τοιοῦτον ρυθμὸν τὸ αἰσθητήριον καταλαμβάνε.

Τὸ δὲ ἐπίτριτον ἄρχεται μὲν ἀπὸ ἐπτασήμου, γίνεται δὲ εως τεσσαρες καιδεκασήμου. σπάνιος δὲ ή χρῆσις αὐτοῦ.

Bei Marcianus Capella:

Rhythmica vero genera sunt tria quae alias dactylica, iambica, paeonica nominantur, alias aequalia [alias] hemiolia duplicia. Denique etiam epitritus sociatur. Etenim unus semper quum sibi fuerit aptatus ut aequalis convenit. tria vero ad duo numerus

emiolius est. duplex vero qui fuerit ad singularem geminam ationem tam syllabarum quam temporum servat. Quattuor ero ad tria epitriti modum facit. Sed quae aequalia diximus dem dactylica esse dicemus. denique in dactylico genere signa equali sibi iure nectuntur. verum ad alterum vel ad numerum eminum duo velut forte aequalitas numerosa decurret. Sequitur mbicum genus quod diplasion superius expressi in quo pedum gna duplicem rationem ad invicem servant, sive unus ad duo ve (duo) ad quattuor gemini vel quidquid ad duplum currit. emiolium sane quod paeonicum memoratur tunc est quum pem signa hemiolii rationem iusque sectantur ut ad duo tres mt. Accidit autem etiam in epitriti ratione saepe numerus aum pes in eo accipitur qui fit ad tres quattuor. Sed iam ad rdinem redeamus.

Aequale est igitur numeri genus quod a disemo usque in edecim [pedes] procedit, disemus autem appellatur pes qui per rsin et thesin primus constare dicitur, ut est leo.

Duplum vero incipit a trisemo, decem et octo autem [syllabas] in finem usque deducit.

Hemiolium sane a pentasemo ducit exordium, impletur autem a  $\langle X \rangle XV$  numero.

Epitritus ab heptasemo principium facit, quatuordecim simiibus idem ponens, cuius difficilis est usus. — Atque hos quidem mnes numerorum ordines ideo memoravimus ut singulorum leges er universa serventur.

Das Fragmentum Parisinum § 10. 11 berichtet:

Λόγοι δέ είσι φυθμικοί, καθ' ους συνίστανται οι φυθμοι οι ναμενοι συνεχή φυθμοποιίαν ἐπιδέξασθαι, τρεῖς ἴσος, διπλασίων, μόλιος. Έν μὲν γὰρ τῷ ἴσῷ τὸ δακτυλικὸν γίνεται γένος, ἐν δὲ ἢ διπλασίῷ τὸ ἰαμβικόν, ἐν δὲ τῷ ἡμιολίῷ τὸ παιωνικόν.

"Αρχεται δὲ τὸ δακτυλικὸν ἀπὸ τετρασήμου ἀγωγῆς, αὕξεται ἐμέχρι ἐκκαιδεκασήμου, ώστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον πόδα τοῦ ἰαχίστου τετραπλάσιον. ἔστι δὲ ὅτε καὶ ἐν δισήμω γίνεται ακτυλικὸς πούς.

Τὸ δὲ ἰαμβικὸν γένος ἄρχεται μὲν ἀπὸ τρισήμου ἀγωγῆς, ὅξεται δὲ μέχρι ὀκτωκαιδεκασήμου, ὅστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον όδα τοῦ ἐλαχίστου έξαπλάσιον.

Τὸ δὲ παιωνικὸν ἄρχεται μὲν ἀπὸ πεντασήμου ἀγωγῆς, αὕξει δὲ μέχρι πεντεκαιεικοσασήμου, ῶστε γίνεσθαι τὸν μέγιστον δα τοῦ ἐλαχίστου πενταπλάσιον.

Im Fragmentum Parisinum ist von drei Taktarten die Rede, der geraden (isorrhythmischen), diplasischen und hemiolischen, in den übrigen Stellen von vier oder fünf Taktarten, indem zu jenen drei noch die epitritische und triplasische Taktart hinzugefügt wird.

Die Namen der Taktarten sind nach dem jedesmaligen Taktverhältnisse ( $\lambda \acute{o} \gamma o s \pi o \delta \iota \varkappa \acute{o} s$ ), worunter zunächst das Verhältniss der beiden Takttheile, der Arsis und Thesis, zu verstehen ist:

| Λόγος ἴσος      | Verhältniss 1:1 |
|-----------------|-----------------|
| λύγος διπλάσιο  | s , $1:2$       |
| λόγος ἡμιόλιος  |                 |
| λόγος ἐπίτριτος | 3:4             |
| λόγος τοιπλάσι  |                 |

Von diesen 5 rhythmischen Verhältnissen wird je nach den jedesmaligen kleinsten Takten das erste auch das daktylische, das zweite das iambische, das dritte das paeonische Rhythmenverhältniss genannt. Bei Psellus § 9 gelten diese drei als die εὐφυέστατοι "die am meisten normal gebildeten". Nach einer verkehrten Interpretation nimmt man an, dass Aristoxenus nur diese drei anerkenne, das epitritische und triplasische degegen aus der Rhythmik ausschliesse, die Stelle des Psellus könne also nicht aus Aristoxenus excerpirt sein. Letzteres ist die Ansicht Weyhe's: "Iam vero nemini dubium esse potest, quis Pselli verba cum scala Aristoxeni, quoquo eam modo interpretamur, non consentiant, atque ille quinque, hic tres rationes rhythmicas posuerit. Quae cum ita sint, vehementer errant ii, qui Psellum summa fide excerpsisse atque ex Aristoxeni decretis nihil dicunt mutasse; immo haud scio an Pselli verba abjuranda sint iis qui in Aristoxeni soleant iurare."\*) Man hat dabei nicht beachtet, dass die Stelle des Aristoxenus § 30, in welcher nur die drei ersten Verhältnisse als rhythmisch, alle übrigen aber als arrhythmisch angesehen werden, nicht von den Takten im Allgemeinen, sondern ausschliesslich von den Takten der oweris ουθμοποιία redet. So auch Frg. Par. § 10.

Plato ist der früheste Schriftsteller, welcher der griechischen Taktarten gedenkt (Rep. 3, 400a.):

Τρία έστιν είδη έξ ών αι βάσεις συμπλέκονται.

<sup>\*)</sup> De veterum rhythmi et recentiorum tactus quem vocant discrimisa. Bonner Doctordissert. 1868. p. 8.

Er sagt nicht γένη, wie Aristoxenus, sondern εἴδη. Damit meint er die drei λόγοι, welche bei Psellus § 9 als εὐφυέστατοι bezeichnet werden. Nur diese drei gestatten eine συνεχής φυθμοποιία, nur diese wie Plato sagt, können zu βάσεις verknüpft werden. Vom epitritischen und triplasischen Takte, der ja in der συνεχής φυθμοποιία nicht vorkommt, kann keine βάσις gebildet werden, mag nun dies Wort bei Plato eine allgemeinere oder wie bei den Metrikern die Bedeutung einer Dipodie haben. Aristoxenus übersetzt und erläutert S. 69.

Auch bei Aristoteles ist von den Taktarten die Rede. Probl. 19, 39:

Καθάπερ εν τοις μετροις οι πόδες εχουσι προς αύτους λόγον τον προς ίσον η δύο προς εν η και τινα άλλον, ούτω και οι εν τη συμφωνία φθόγγοι λόγον εχουσι κινήσεως προς αύτους.

Wenn hier Aristoteles ausser dem λόγος ἴσος und dem λόγος Ἰπλάσιος (δύο πρὸς ἕν) noch hinzusetzt καί τινα ἄλλον, so zeigt lies, dass er ausser den beiden genannten noch mehrere Rhythmengeschlechter annimmt, ausser dem λόγος ἡμιόλιος noch den λόγος πίτριτος oder τριπλάσιος oder beide zusammen. Vgl. Aristox. τ. Tarent § 70.

In den Prolambanomena des Psellus wird gelehrt: "Von den hythmischen Verhältnissen sind das isorrhythmische, diplasische und hemiolische die εὐφυέστατοι, aber bisweilen (ποτέ) ist ein lakt auch in λόγος τριπλάσιος und ἐπίτριτος gegliedert". Und lann § 11 in Bezug auf die fünf λόγοι ποδικοί:

"Es ist in der Natur des Rhythmus der ποδικός λόγος analog der Consonanz (συμφωνία) in der Harmonik."

Offenbar denkt sich der Verfasser dasselbe, was in den Aritotelischen Problemen 19, 39 gelehrt wird:

"Dieselben Verhältnisse, wie in der Rhythmik 2:2 oder 2:1 u. s. w. kommen auch in der συμφωνία vor."

Wie dies zu verstehen ist, zeigt die Stelle des jüngeren bionysius aus Halikarnass, welche von Porphyr. ad Ptolem. p. 220 berliefert ist. Dort lesen wir:

Κατὰ μέν γε τοὺς κανονικοὺς μία σχεδὸν καὶ ἡ αὐτὴ ἐσία ἐστὶ ὁυθμοῦ τε καὶ μέλους, οἶς τό τε ὀξὺ ταχὺ δοκεῖ καὶ ὁ ἀροὺ βραδύ, καὶ καθόλου δὴ τὸ ἡρμοσμένον κινήσεων τινῶν υμμετρία καὶ ἐν λόγοις ἀριθμῶν τὰ ἐμμελῆ διαστήματα. ὥστε

είπερ ἀληθῆ τὰ ὑπὸ τούτων λεγόμενα (δοκεί δὲ πολλοίς καὶ εὐδοκίμοις ἀνδράσιν, εἰσὶ δὲ καὶ οἱ ρυθμοὶ πάντες ἐν λόγος τισὶν ἀριθμῶν, οἱ μὲν διπλασίοις, οἱ δὲ ἴσοις, οἱ δὲ ἄλλοις τισὶ, τῆς αὐτῆς φύσεως δόξειεν ἂν εἶναι μέλος καὶ ρυθμός.

Καὶ πάλιν δόξουσι δὲ καὶ οἱ μουσικοὶ συνεπιμαρτυρείν το αὐτὸ τοῦτο, λέγω δὲ τὰς συμφωνίας καὶ τοὺς ποδικοὺς λόγος ἔχειν τὸ συγγενὲς καὶ οἰκεῖον. τάς τε γὰρ συμφωνίας ὑπὸ τὰ λόγων τούτων γίγνεσθαι νομίζουσι, τὴν μὲν διὰ τεσσάρων ὑπὶ τοῦ ἐπιτρίτου, τὴν δὲ διὰ πέντε ὑπὸ τοῦ ἡμιολίου, τὴν δὲ διὰ πασῶν ὑπὸ τοῦ διπλασίου, τὴν δὲ διὰ πασῶν καὶ πέντε ὑπὶ τοῦ τριπλασίου. ὁ μέν γε ἴσος λόγος τοῦ ὁμοφώνου παρασκευε στικός ἐστιν αὐτοῖς. καὶ οἱ ρυθμικοὶ πόδες κατὰ τοὺς αὐτοὰ τούτους λόγους διακεκρυμμένοι τυγχάνουσι, κατὰ μὲν τὸν ἰσο καὶ διπλάσιον καὶ ἡμιόλιον οἱ πλεῖστοι καὶ εὐφυέστατοι, δίγο δέ τινες καὶ κατὰ τὸν ἐπίτριτον καὶ κατὰ τὸν τριπλάσιον.

"Nach den Kanonikoi ist das Wesen des Rhythmus und de Harmonik ein und dasselbe. Ihnen erscheint nämlich die Höb des Tones als Schnelligkeit, die Tiefe als Langsamkeit, und über haupt die Harmonie als eine Symmetrie von Bewegungen und die melodischen Intervalle nach Zahlenverhältnissen geordne Wenn also ihre Ansichten wahr sind (— es sind viele und be deutende Männer, welche diese Ansicht haben, und in der The bestehen die Rhythmen in bestimmten Zahlenverhältnissen, die einen im λόγος διπλάσιος, die andern im λόγος ἴσος u. s. f. — so könnte wohl das μέλος und der ὁυθμὸς seiner Natur nac als identisch erscheinen.

"Und ferner werden auch die μουσικοί dasselbe zu bezeuge scheinen, nämlich dass die Consonanzen und die rhythmische Verhältnisse etwas Verwandtes und Gemeinsames haben; den sie stellen die Ansicht auf, dass die Consonanzen durch dieselbe Zahlenverhältnisse hervorgebracht werden, wie die rhythmische Verhältnisse: die Quarte durch das epitritische Verhältniss 3: die Quinte durch das hemiolische 2:3, die Octave durch die Quinte durch das hemiolische 2:3, die Octave durch die diplasische 1:2, die Duodezime durch das triplasische 1: während der λόγος ἴσος die Homophonie hervorbringt. Nat demselben Verhältnisse sind aber auch die Takte gegliedert, die meisten und die am normalsten gebildeten Takte (οι πλείστ και εὐφυέστατοι) im λόγος ἴσος, διπλάσιος und ἡμιόλιο einige wenige (ὀλίγοι τινές) aber auch im λόγος ἐπίτριτος ut τριπλάσιος."

Wir haben im zweiten Theile dieser Stelle das handschriftliche ινωνικοί in μουσικοί verändert. Dies ist nothwendig. Dionysius zieht sich auf zwei verschiedene Quellen, die dasselbe sagen. ie Einen sind die κανωνικοί, die Anderen können nicht wiederum ινωνικοί genannt sein. Was hier zu schreiben sei, ergiebt sich, enn wir wissen, dass unter den κανωνικοί die Anhänger der sthagoreer gemeint sind, welche den Ton genau mathematisch bestimmen suchten, wie Ptolemäus, Nikomachus und Viele is der früheren Zeit. Mit dieser Schule leben die Anhänger s Aristoxenus, die movoixol, in stetem Zerwürfniss, und über ren Streit gab es eine ziemlich umfangreiche Litteratur, wie ir aus Porphyrius zu Ptolemäus ersehen. Die Gewährsmänner r zweiten Art, die in dem vorliegenden Punkte mit den zavoxoi übereinstimmten, sind eben die Anhänger des Aristoxenus, id deshalb haben wir das zweite κανωνικοί in μουσικοί veridert: liegt ja doch dem Dionysius offenbar dieselbe Quelle zu runde, wie der oben angeführten Stelle des Psellus. Nicht nur der Sache, sondern auch in den Worten die grösste Uebernstimmung\*).

Die Fassung des Dionysius lässt nun über die Bedeutung zweiten Satzes bei Psellus, dass zwischen den Consonanzen zu Musik und den Taktgeschlechtern eine Analogie bestehe, einen Zweifel mehr. Durch diese Analogie mit der Harmonik ichte man gerade die Existenz der beiden secundären Rhythmeneschlechter zu rechtfertigen:

- die Homophonie zweier Töne, = 1:1, entspricht dem λόγος ἔσος φυθμικός,
- das Quartenintervall (τὸ διὰ τεσσάρων), welches durch das Zahlenverhältniss 3:4 bedingt wird, entspricht dem λόγος ἐπίτριτος,
- 3) das Quintenintervall (τὸ διὰ πέντε), 2:3, entspricht dem λόγος ἡμιόλιος,
- 4) die Octave (τὸ διὰ πασῶν), 1:2, dem λόγος διπλάσιος,
- 5) die Duodezime (τὸ διὰ πασῶν καὶ διὰ πέντε), 1:3, dem λόγος τριπλάσιος.

<sup>\*)</sup> Wenn dies Julius Cäsar trotz der in den Fragmenten der Rhythiker von mir gegebenen Auseinandersetzung, welche ich hier widerhole, icht einsehen kann, so ist das nicht meine Schuld.

Diese von Aristoxenus aufgestellte Analogie, die für uns kei andere Bedeutung hat, als dass sie zeigt, dass Aristoxenus d λόγος επίτριτος und διπλάσιος entschieden anerkennt, stammt v den Pythagoreern. Hieraus erklärt sich der Umstand, dass dieser Analogie die sechste der musikalischen Consonanzen, Undezime, τὸ διὰ πασῶν καὶ διὰ τεσσάρων, 3:8, nicht genai Ihr entspricht kein rhythmisches Verhältniss; musste I nicht gerade, so fragen wir, auch die Berechtigung des tripls schen und epitritischen Geschlechts problematisch sein, da keinen der Undezime entsprechenden lóyog ovoquizóg gi Die Antwort ist nein; wenigstens nach der Theorie Pythagoreer konnte hierdurch die Analogie nicht gestört w den; denn wir wissen, dass ihre Schule die Undezime un der Zahl der consonirenden Intervalle nicht gelten las wollte. So berichtet Ptolemaeus Harmon. 1, 5 p. 9. 1 Undezime in die Kategorie der Symphonien aufgenommen haben, darauf macht Aristoxenus' zweite Harmonik § 47 spruch.

Diese Stelle, welche Porphyrius aus der Abhandlung jüngeren Dionysius περί δμοιοτήτων (vermuthlich eines sei 24 Bücher ουθμικῶν ὑπομνημάτων) als Ansicht der Musi citirt, scheint aus derselben Quelle zu stammen, woher au Psellus seine rhythmischen Prolambanomena geschöpft hat, wo mittelbar auch Aristides und das Fragmentum Parisinum i Nachrichten über das epitritische Rhythmengeschlecht überke men haben, nämlich aus der Rhythmik des Aristoxenus. Ausdruck "εὐφυέστατοι" des Psellus findet sich auch bei Dio sius; was Psellus mit ,,γίνεταί ποτε πούς" ausdrückt, ist dass wie das ολίγοι δέ τινες des Dionysius. Psellus hat den Aris xenus (freilich unvollständig genug) verbotenus excerpirt; Dionysius von der Darstellung abgewichen, darüber steht kein Urtheil zu. Auch Aristides § 35: προςτιθέασι δέ τ και τὸ ἐπίτριτον und ὁ δὲ δ΄ πρὸς τὸν γ΄ γεννᾶ τὸν ἐπίτρι λόγον wird wenigstens mittelbar aus Aristoxenus stammen; e so auch Aristides § 35: σπάνιος δὲ ή χρῆσις αὐτοῦ. Vgl. Aris v. Tarent übersetzt u. erläutert S. 70.

Somit stellt sich bezüglich der kleinsten und der grös: Takte eines jeden Rhythmengeschlechtes nach Aristoxenus l gendes heraus:

- 3. Das kleinste und grösste Taktmegethos der versch. Taktarten. 153
  - I. Isorrhythmisches Geschlecht:

vereinzelt eingemischt

2-zeitiger Versfuss

in continuirlicher Rhythmopoeie kleinster Takt 4-zeitig

1 U U;

grösster Takt 16-zeitig, das 4fache des kleinsten

II. Diplasisches Rhythmengeschlecht:

in continuirlicher Rhythmopoeie kleinster Takt 3-zeitig

4 0;

grösster Takt 18-zeitig, das 6fache des kleinsten

III. Hemiolisches Rhythmengeschlecht: in continuirlicher Rhythmopoeie kleinster Takt 5-zeitig

grösster Takt 25-zeitig, das 5fache des kleinsten

IV. Epitritisches Rhythmengeschlecht:

vereinzelt eingemischt kleinster Takt 7-zeitig

∠`∪ **\_ \_;** 

rösster Takt 14-zeitig, das doppelte Zeitmass des kleinsten.

V. Triplasisches Rhythmengeschlecht:

vereinzelt eingemischt kleinster Takt

grösster Takt? (vgl. unten).

Ueber die beiden Gegensätze des Gebrauches in continuirer Rhythmopoeie und der vereinzelten Einmischung eines ποὺς r heterogene Elemente wird weiterhin das Nähere angeben. Ueber das Verhältniss der grössten Takte zu den kleinsten bereits A. Boeckh de metr. Pind. 59 das richtige gesagt: nimus ordo ex uno est pede. Duplicantur deinde pedes et

triplicantur, ac sic deinceps in maiorem multiplicantur numerum. Et primum quidem in duplici numero ordines solent binorum esse pedum (§), item ternorum (§), quaternorum (12) usque at senos ut tradidit Aristides.... Non praetermittam, unamquaque pedum tempore aequalium duplicationem dactylicam vocatum esse, propterea quod alterum pedem in arseos, alterum in these consideravere ratione. Auch Forkel, Gesch. der Musik I, S. 379 alinte das richtige.

Zu einem durchaus anderen Resultate ist H. Feussner Aristoxenus S. 56 gelangt:

"Man erweiterte jedes Taktgeschlecht, — so sagt der Urheber dieser Ansicht -, soweit, dass die kleinste Taktgrösse desselba in der grössten ebenso vielmal enthalten war, als sie selber die Grundzeit in sich begriff, oder mit anderen Worten: man at die Dauer der kleinsten Taktgrösse als eine höhere Einheit oder erweiterte Stammzeit an, woraus man nach der Verhältnisszahl des Taktgeschlechtes, also im iambischen Geschlecht mit 3, in daktylischen mit 4, im paeonischen mit 5, die umfangreichte Taktgrösse ebenso zusammensetzte, wie aus der Grundzahl die kleinste. Hierbei ging man aber im iambischen Taktgeschlechte nicht von dem Einzelfusse (dem τρίσημον μέγεθος), sondern τοι der Dipodie aus und legte deren 6 Stammzeiten zu Grunde. Im daktylischen Geschlechte ist der kleinste rhythmische Fuss (τετράσημος) der 16-Takt ( ), der grösste (εκκαιδικάonuos) der 1 Takt in folgenden Formen: eine ganze Note, oder 2 Halbe, oder 4 Viertel, oder 8 Achtel, oder 16 Sechszehntel, oder 4 Viertel mit Auflösung des zweiten und vierten in je 2 Achtel oder in je eine Achteltriole, oder 8 Achtel mit Auflösung des dritten, vierten, siebenten und achten in 2 Sechszehntel, oder endlich die Taktform 🔠 🚵 🚉 👌 . Im paconi. schen Taktgeschlechte ist der kleinste rhythmische Fuss (πεντάσημος) der 🖧 Takt ( , der grösste (πεντεκειειχοσάσημος) der f-Takt (soll vermuthlich heissen der f-Takt) in folgenden Formen: 2 Halbe und 1 Viertel, oder 5 Viertel, oder 25 Sechszehntel zu 5 Sechszehntel-Quintolen vereinigt. In iambischen Taktgeschlechte ist der kleinste Fuss (τρίσημος) ein 38-Takt, den erweiterten Füssen aber liegt die iambische oder trochaeische Dipodie als 6-Takt zu Grunde, der grösste (ome καιδεκάσημος) ist hiernach ein 2-Takt in folgenden Formen:



och sind diese Taktformen der drei Geschlechter nicht die eingen, vielmehr hatte in der wirklichen Praxis der alte Tonsetzer ziemlich dieselbe Freiheit, welche dem neueren in dieser Behung vergönnt ist."

Was Feussner als den πους ομτωκαιδεκάσημος έν λόγω πλασίφ hinstellt, dafür giebt er als metrische Form den Dimbus oder Ditrochaeus an. Unmöglich kann man damit einrstanden zu sein. Denn jener ποὺς ὀκτωκαιδεκάσημος der Alten, ις μέγιστον μέγεθος des λόγος διπλάσιος, ist wie bei Aristides ıd im Fragmentum Parisinum ausdrücklich überliefert wird, das echsfache des έλάχιστον μέγεθος desselben λόγος διπλάσιος

er Ditrochaeus ist ein

oppelt so gross als der πούς τρίσημος, dreimal so klein als der οὺς ὀκτωκαιδεκάσημος, mit welchem ihn Feussner's Auffassung lentificirt.

Die Interpretation, welche der durch Wortkritik um Aristoxenus ohlverdiente Heinrich Feussner von der Aristoxenischen Taktala aufgestellt hat, ist gänzlich verfehlt, was um so auffallender st, als nicht bloss Boeckh, sondern auch Forkel bereits eine Aneutung des Richtigen gegeben hatten (vgl. S. 153).

Feussner ist des guten Glaubens, dass die Art und Weise, nie er den 18-zeitigen Takt des Aristoxenus ausdrücke, 18 Sechsehntelnoten d. i. 16 Chronoi protoi enthalte. Dieses ist nicht er Fall, denn je drei einer Achtelnote gleichgestellte Sechschntelnoten sind, wie Feussner ausdrücklich angiebt, Triolennoten: lie Sechszehntelnoten der untersten Reihe bei Feussner sind nicht sechszehn Chronoi protoi, sondern haben das Megethos 70n zwölf Chronoi protoi. Feussner hätte schreiben müssen:



Statt dessen giebt Feussner das oben S. 154 mitget Taktschema, welches keinen ποὺς ὀπτωπαιδεπάσημος, so einen ποὺς ἐξάσημος, keinen ποὺς ἐν λόγφ διπλασίφ, so einen ποὺς ἐν λόγφ ἴσφ darstellt, also absolut nichts von was Aristoxenus unter dem "ποὺς ὀπτοπαιδεπάσημος ἐν διπλασίφ" verstanden wissen will.

## § 29.

# Aristoxenus über die Takte der continuirlichen Rhythmopo

§ 30. Τῶν δὲ ποδῶν τῶν καὶ συνεχῆ φυθμοποιίαν δεχομένων τρία γένη ἐστί τό τε δακτυλικὸν καὶ τὸ ἰαμ καὶ τὸ παιωνικόν. Δακτυλικὸν μὲν οὖν ἐστι τὸ ἐν ἴσφ ἰαμβικὸν δὲ τὸ ἐν τῷ διπλασίῳ, παιωνικὸν δὲ τὸ ἐ: ἡμιολίῳ.

"Für die Takte, welche eine continuirliche Rhythmopoei statten, giebt es drei Taktarten, die daktylische, die iaml und die paeonische Taktart:

> die daktylische in geradem Taktverhältnisse, ge Logos isos, Verhältniss des Gleichen;

die iambische in dem ungeraden Verhältnisse 1:2 gerader Logos diplasios, Verhältniss des Dopp die paeonische in dem ungeraden Taktverhältnisse ungerader Logos hemiolios, Verhältniss des A halbfachen."

<sup>\*)</sup> Aristox. v. Tarent übersetzt und erläutert S. 33

Was bedeutet συνεχής φυθμοποιία oder, wie Marius Victous p. 2485 übersetzt, "continua rhythmopoeia"?

Hephaestion gebraucht das Wort συνεχής von der continuirhen oder wenigstens mehrmaligen Folge desselben Versfusses nerhalb eines Verses. Es wenden nach ihm z. B. die Komiker iambischen Trimeter den Anapaest συνεχῶς an, wie

Vesp. 979 κατάβα, κατάβα, κατάβα, κατάβα, καταβήσομαι inf Anapaeste hintereinander),

Av. 108 ποδαπώ τὸ γένος δ', ὅθεν αι τοιήρεις αι καλαι rei Anapaeste hintereinander).

Hephaestion c. 5 sagt: τοῦτον (τὸν ἀνάπαιστον) δὲ δέχεται ἰαμβικὸν παρὰ τοῖς κωμικοῖς συνεχῶς, παρὰ δὲ τοῖς ἰαμβοκοῖς καὶ τοῖς τραγικοῖς σπανιώτερον. Derselbe sagt von dem trochaeischen Tetrametron vorkommenden Daktylus: τῷ δὲ κπτύλῳ τῷ κατὰ τὰς περιττὰς ἐμπίπτοντι χώρας ῆκιστα οἱ ἰαμβοκοὶ ἐχρήσαντο ποιηταί, σπανίως δὲ καὶ οἱ τραγικοί, οἱ δὲ μικοὶ συνεχῶς, ώσπερ καὶ ἐν τῷ ἰαμβικῷ τῷ ἐπὶ τῆς ἀρτίου ναπαίστω. Sodann gebraucht Hephaestion das Wort συνεχής in der continuirlichen Folge ein und desselben Kolons oder etrons, z. B. des ἀναπαιστικὸν παροιμιακόν c. 8 , Κρατῖνος δὲ ν Ὀδυσσεῦσι συνεχεῖ αὐτῷ ἐχρήσατο

Σιγάν νυν ἄπας ἔχε σιγάν καὶ πάντα λόγον τάχα πεύσει."

erner c. 9 von den χοριαμβικά τετράμετρα ἃ και συνεχέστερά κιν οία ταυτί τὰ Σαπφοῦς

Δεῦτέ νυν ἀβραὶ Χάριτες | καλλίκοιμοί τε Μοῖσαι.

Auch von dem paeonischen Verse

θυμελικάν ίθι μάκας | φιλοφοόνως είς έριν

agt Hephaestion c. 13 ,, φ δη έφαμεν τρόπω συνεχως κεχρησθαι ὐτοὺς ἐπὶ τοῦ τετραμέτρου, ώστε τοῖς τρισὶ παίωσι τοῖς πρώτοις πάγειν κρητικόν".

Hiernach bedeutet " $\pi\delta\delta\epsilon_{\mathcal{S}}$ , welche die  $\sigma vv\epsilon\chi\tilde{\eta}$   $\delta v\vartheta\mu o\pi o\iota i\alpha$  mnehmen" soviel wie " $\pi \dot{v}\delta\epsilon_{\mathcal{S}}$ , welche mehrmals oder continuirich wiederholt werden können." Dieser Ausdruck des Aristoxenus chliesst in sich, dass es ausser den in diesem Zusammenhange genannten  $\pi \dot{o}\delta\epsilon_{\mathcal{S}}$  und Taktarten auch noch andere  $\pi \dot{o}\delta\epsilon_{\mathcal{S}}$  giebt  $\langle \sigma \pi \dot{v} v\iota \iota \iota \tau \dot{o}\delta\epsilon_{\mathcal{S}} \rangle$ , welche eine  $\sigma vv\epsilon\chi\tilde{\eta}$   $\langle v\vartheta\mu o\pi o\iota \iota \dot{\alpha}v \rangle$  nicht annehmen, — welche nicht mehrmal hintereinander wiederholt,

sondern nur isolirt gebraucht werden können, nur so, dass ihre Continuität von anderen  $\pi \delta \delta \varepsilon_{\mathcal{G}}$  unterbrochen wird.\*)

Hephaestion sagt also z. B. vom ἀνάπαιστος, er wird συνεχώς gebraucht, wenn zwei oder mehrere Anapaeste auf einander folgen; er wird οὐ συνεχῶς gebraucht, wenn zwei in einem Verse vorkommende Anapaeste durch einen Iambus von einander getrennt sind.

In demselben Sinne wie bei Hephaestion werden wir auch bei Aristoxenus  $\sigma vv \epsilon \chi \dot{\eta} \varsigma$  und  $\sigma vv \epsilon \chi \ddot{\omega} \varsigma$  zu verstehen haben. Derselbe diplasische oder derselbe isorrhythmische oder derselbe hemiolische Takt kann mehrmals hinter einander wiederholt werden, der triplasische  $\pi o \dot{v} \varsigma$  und der epitritische  $\pi o \dot{v} \varsigma$  kann nicht unmittelbar hinter einander wiederholt werden: zwischen zwei triplasischen und zwischen zwei epitritischen  $\pi o \dot{\sigma} \varepsilon \varsigma$  muss immer ein anderer  $\pi o \dot{v} \varsigma$  in der Mitte stehen.

#### § 30.

#### Taktmegethe der continuirlichen Rhythmopoeie nach Aristoxenus.

Dass die unzusammengesetzten Takte (die Versfüsse) jedesmal in zwei rhythmische Abschnitte zerlegt werden, ist durchaus natürlich: der eine ist der starke, der andere ist der schwache Takttheil.

Bei der Diairesis podike der zusammengesetzten Takte in ebenfalls je zwei Abschnitten ist die Sachlage etwas anders. Es handelt sich hier darum, auf welche Weise ist ein grösseres rhythmisches Ganze am leichtesten als Einheit zu überschauen? Dadurch dass wir das rhythmische Ganze in zwei Theile zerlegen. Die beiden Theile sind entweder von gleicher Grösse

..\_, \_ Gruppe gerader Theilung (daktylisch)

oder sind ungleich, aber in dieser Ungleichheit für unsere Aisthesis leicht als Ganze zu fassen

\_ | \_ .. dreitheilig-ungerade Gruppe (iambisch)

= 1 - 1 = 1 fünftheilig-ungerade Gruppe (paeonisch).

Von den kleinen Linien des vorstehenden Schemas denken wir uns eine jede entweder als einen Chronos protos (dann ergeben sich einfache Takte oder Versfüsse) oder je als Multiplum von Chronoi protoi (dann ergeben sich zusammengesetzte Takte).

Wir haben noch einmal daran zu erinnern, dass die Takte, welche in dem Folgenden von Aristoxenus als nicht errhythmisch,

<sup>\*)</sup> Aristoxenus übersetzt und erläutert S. 35, 36.

- r arrhythmisch bezeichnet werden, keineswegs schlechthin aus r griechischen Rhythmopoeie ausgeschlossen, sondern nur aus r continuirlichen Rhythmopoeie ausgeschlossen werden sollen; Bestandtheile einer nicht continuirlichen Rhythmopoeie, als δες σπάνιοι sind sie zulässig.
- § 31. Τῶν δὲ ποδῶν ἐλάχιστοι μέν εἰσιν οἱ ἐν τῷ τριμῷ μεγέθει. τὸ γὰρ δίσημον μέγεθος παντελῶς ἄν ἔχοι πυκνὴν
  ν ποδικὴν σημασίαν. Γίνονται δὲ ἰαμβικοὶ τῷ γένει οὖτοι οἱ
  τρισήμῷ μεγέθει ἐν γὰρ τοῖς τρισὶν ὁ τοῦ διπλασίου μόνος
  ται λόγος.
- § 32. Δεύτεροι δ' είσὶν οί ἐν τῷ τετρασήμῷ μεγέθει δὶ δ' ούτοι δακτυλικοὶ τῷ γένει ἐν γὰρ τοῖς τέτρασι δύο μβάνονται λόγοι, ὅ τε τοῦ ἴσου καὶ ο τοῦ τριπλασίου ὧν ὁ τοῦ τριπλασίου οὐκ ἔρρυθμός ἐστιν, ὁ δὲ τοῦ ἴσου εἰς τὸ κτυλικὸν πίπτει γένος.
- § 33. Τρίτοι δέ είσι κατὰ τὸ μέγεθος οί ἐν πεντασήμφ εγέθει ἐν γὰρ τοῖς πέντε δύο λαμβάνονται λόγοι, ὅ τε τοῦ τραπλασίου καὶ ὁ τοῦ ἡμιολίου ὧν ὁ μὲν τοῦ τετραπλασίου οὐκ χρυθμός ἐστιν, ὁ δὲ τοῦ ἡμιολίου τὸ παιωνικὸν ποιήσει γένος.
- § 34. Τέταςτοι δέ είσιν οι (ἐν) έξασήμω μεγέθει ἔστι ἐτὸ μέγεθος τοῦτο δύο γενῶν κοινόν, τοῦ τε ἰαμβικοῦ καὶ τοῦ ακτυλικοῦ, ἐν γὰς τοῖς ἕξ τριῶν λαμβανομένων λόγων, τοῦ τε του καὶ τοῦ διπλασίου καὶ τοῦ πενταπλασίου, ὁ μὲν τελευταῖος ηθεἰς οὐκ ἔρρυθμός ἐστι, τῶν δὲ λοιπῶν ὁ μὲν τοῦ ἴσου λόγος ἰς τὸ δακτυλικὸν γένος ἐμπεσεῖται, ὁ δὲ τοῦ διπλασίου εἰς τὸ τμβικόν.
- § 35. Τὸ δὲ ἐπτάσημον μέγεθος οὐκ ἔχει διαίρεσιν ποδιἡν τριῶν γὰρ λαμβανομένων λόγων ἐν τοῖς ἐπτὰ οὐδείς ἐστιν ἐρυθμος· ὧν εἶς μέν ἐστιν ὁ τοῦ ἐπιτρίτου, δεύτερος δὲ ὁ τῶν ἐντε πρὸς τὰ δύο, τρίτος δὲ ὁ τοῦ ἐξαπλασίου.

# 1) 3-zeitiger Takt.

§ 31. Von den Takten (der continuirlichen Rhythmopoeie) ind die kleinsten diejenigen, welche ein 3-zeitiges Megethos haben. Denn (in continuirlicher Rhythmopoeie) würde das 2-zeitige Megethos allzuhäufige Taktschläge erhalten müssen (jeder Takt hat ja nindestens zwei Chronoi podikoi, also müsste in dem 2-zeitigen Takte ein jeder Chronos protos als Chronos podikos markirt werden). Der Taktart nach werden die 3-zeitigen Takte iambische sein; denn bei drei wird nur das Verhältniss 1:2 stattfinden können.

#### 2) 4-zeitiger Takt.

§ 32. An zweiter Stelle stehen die Takte von 4-zeit Umfange. Der Taktart nach sind dieselben gerade (daktylis Denn bei vier lassen sich zwei Verhältnisse annehmen, 2:2 1:3, von denen das letztere (für continuirliche Rhythmop nicht errhythmisch ist, das erstere (daktylische) unter die ge Taktart fällt.

## 3) 5-zeitiger Takt.

§ 33. An dritter Stelle stehen die Takte von 5-zeiti Umfange. Denn bei fünf lassen sich zwei Verhältnisse anneh das tetraplasische (1:4) und das hemiolische (2:3). Von il ist das tetraplasische kein errhythmisches, das hemiolische 5-theilig-ungerade (paeonische) Takte bilden.

### 4) 6-zeitiger Takt.

- § 34. An vierter Stelle stehen die Takte von 6-zeiti Umfange. Es ist dies Megethos zwei Taktarten gemeinsam, geraden (daktylischen) und der 3-theilig-ungeraden (iambiscl Denn von den drei Verhältnissen, welche bei sechs möß sind, nämlich 3:3 (isorrhythmisch), 2:4 (= 1:2) diplat und 1:5 (pentaplasisch) ist das letztgenannte kein errhythmischen den beiden anderen aber wird das isorrhythmische dem da lischen, das diplasische dem iambischen Rhythmengeschle zufallen.
- § 35. Das 7-zeitige Megethos hat keine (in der contilichen Rhythmopoeie) zulässige Takt-Diairesis. Denn von drei Verhältnissen, welche sich bei sieben annehmen lassen keines errhythmisch, das eine von 3:4 (das epitritische), zweite von 2:5, das dritte (das hexaplasische) von 1:6.

#### 5) 8-zeitiger Takt.

- § 36. , Ώστε πέμπτοι αν είησαν οι έν ὀκτασήμφ μεγε ξσονται δ' οὐτοι δακτυλικοί τῷ γένει, ἐπειδήπεο..."
- § 36. An fünfter Stelle werden die Takte von 8-zeiti Umfange stehen. Der Taktart nach werden dieselben ge (daktylische) sein, da ja von den bei acht sich ergebenden hältnissen nur das Verhältniss 4:4 ein errhythmisches, nän das des geraden Rhythmus ist. Denn ausser 4:4 sind anderen [1:7, 2:6, 3:5] nicht errhythmisch.

"Das ὀατάσημον μέγεθος ist mithin ein daktylischer Rh

- 18"... Hiermit bricht die Scala des Aristoxenus ab\*), ohne dass uns 1e Begründung für diesen Satz gegeben wäre. Aber die bisherigen eductionen des Aristoxenus setzen uns in den Stand, nicht bloss e Begründung dieses Satzes zu geben, sondern auch von allen prigen  $\mu\epsilon\gamma\epsilon\delta\eta$  bis zum  $\pi\epsilon\nu\tau\epsilon\kappa\alpha\iota\epsilon\iota\kappa\sigma\sigma\acute{\alpha}\sigma\eta\mu\sigma\nu$  zu bestimmen, ob e unrhythmisch oder rhythmisch sind und welchem Rhythmeneschlechte sie im letzteren Falle angehören. Die Methode, die ir zu befolgen haben, lässt sich in zwei Sätze zusammenfassen:
  - Wir müssen jedes μέγεθος in alle nur möglichen Abschnitte zerlegen, aber so, dass wir, wie es bisher Aristoxenus gethan, die ganze Gruppe jedesmal nur in zwei Theile zerfällen, die zusammen die ganze Anzahl der Chronoi protoi umfassen.
  - 2) Von den Verhältnissen, die sich durch diese Zerlegung ergeben, sind nach Aristoxenus alle diejenigen rhythmisch, die sich auf das Verhältniss der drei Rhythmengeschlechter 1:1, 1:2, 2:3 zurückführen lassen; alle anderen dagegen sind (für die συνεχής δυθμοποιία) unrhythmisch, verstatten wie das ἐπτάσημον μέγεθος keine διαίρεσις ποδική.

#### 6) 9-zeitiger Takt.

§ 37. An der sechsten Stelle stehen die Takte von 9-zeiigem Megethos. Bei der Zahl ne un ergeben sich die Verhältsisse 1:8, 2:7, 3:6, 4:5. Von diesen sind das erste, zweite nd vierte nicht errhythmisch, wohl aber das dritte 3:6, nämich ein diplasisches. Der 9-zeitige Takt wird also ein 3-theiligngerader (iambischer) sein.

#### 7) 10-zeitiger Takt.

§ 38. An siebenter Stelle stehen die Takte von 10-zeitigem legethos. Dasselbe wird zwei Taktarten, der hemiolischen 5-theilig ungeraden) und der geraden (daktylischen) gemeinsam ein. Denn von den Verhältnissen, welche sich bei 10 ergeben,

<sup>\*)</sup> Bereits G. Hermann vermuthete, dass hier ein sehr wichtiger Theil er Aristoxeneischen Rhythmik verloren gegangen sei, und Böckh ruft aus: wae utinam ne infelici periissent casu! Allein wir haben diesen Verlust nicht llzusehr zu bedauern: das Erhaltene giebt die sicheren Normen an die land, mit denen wir die übrigen μεγέθη restituiren und die abgebrochene leihe bis zu dem Endpuncte fortführen können, der uns aus Aristides, Martianus Capella, Fragm. Parisin. und Psellus bekannt ist. Ein Fehltritt ist hier geradezu unmöglich, weil uns der Gang, den wir zu nehmen haben, genau vorgezeichnet ist.

- sind 1:9, 2:8, 3:7 nicht errhythmisch, dagegen wird 4:6 (hemiolisch) der paeonischen, 5:5 (isorrhythmisch) der daktylischen Taktart angehören.
- § 39. Das 11-zeitige Megethos hat keine errhythmische Diairesis. Denn von den Verhältnissen, welche sich bei 11 ergeben, nämlich 1:10, 2:9, 3:8, 4:7, 5:6, ist keines ein errhythmisches.
  - 8) 12-zeitiger Takt.
- § 40. An achter Stelle stehen daher die Takte von 12-zeitigem Megethos. Bei der Zahl zwölf werden sich ergeben die Verhältnisse 1:11, 2:10, 3:9, 4:8 (diplasisch), 5:7, 6:6 (isorrhythmisch). Von diesen gehört das diplasische 4:8 der iambischen (3-theilig-ungeraden), das isorrhythmische 6:6 der daktylischen (geraden) Taktart an.
- § 41. Das 13-zeitige Megethos kann keinen Takt (der continuirlichen Rhythmopoeie) bilden, denn von den bei der Zahl 13 möglichen Verhältnissen 1:12, 2:11, 3:10, 4:9, 5:8, 6:7 ist keines ein errhythmisches.
- § 42. Das 14-zeitige Megethos bildet keinen (für die continuirliche Rhythmopoeie) brauchbaren Takt, denn von den für die Zahl 14 sich ergebenden Verhältnissen 1:13, 2:12, 3:11, 4:10, 5:9, 6:8, 7:7 bildet zwar das letztere 7:7 ein errhythmisches, nämlich ein daktylisches, aber die 7-zeitigen Megethe, welche die Bestandtheile eines solchen 14-zeitigen daktylischen Taktes bilden würden, sind für die continuirliche Rhythmopoeie nicht errhythmisch.

Bei der Gliederung 6:8 bildet das 14-zeitige Megethos den grösste epitritischen Takt, welcher zwar nicht in continuirlicher Rhythmoposis, aber isolirt unter anderen Takten vorkommt.

#### 9) 15-zeitiger Takt.

§ 43. An neunter Stelle stehen die Takte von 15-zeitigem Megethos. Bei der Zahl 15 lassen sich folgende Verhältnisse nehmen: 1:14, 2:13, 3:12, 4:11, 5:10 (diplasisch), 6:9 (hemiolisch). Ausser den beiden letzten sind die Verhältnisse unrhythmisch. Das 15-zeitige Megethos wird also zwei Taktarten gemeinsam sein, der iambischen (3-theilig-ungeraden) und der paeonischen (5-theilig-ungeraden).

# 10) 16-zeitiger Takt.

§ 44. An zehnter Stelle stehen die Takte von 16-zeitigem Megethos. Bei 16 sind alle übrigen Verhältnisse, nämlich 1:15, 14, 3:13, 4:12, 5:11, 6:10, 7:9 nicht errhythmisch, wohl er 8:8, nämlich ein isorrhythmisches. Der 16-zeitige Takt rd also der geraden (daktylischen) Taktart angehören. Es ist er das grösste Megethos dieser Taktart, da wir nicht im ande sind, in diesem Rhythmengeschlechte grössere Megethes das 16-zeitige noch als Takte zu empfinden (nach Aristides 35 Meib.).

§ 45. Das 17-zeitige Megethos hat keine errhythmische airesis, denn von allen Verhältnissen, welche für die Zahl 17 istiren, nämlich 1:16, 2:15, 3:14, 4:13, 5:12, 6:11, :10, 8:9, ist keines ein errhythmisches.

### 11) 18-zeitiger Takt.

- § 46. An eilfter Stelle stehen die Takte von 18-zeitigem egethos. Bei 18 sind die Verhältnisse 1:17, 2:16, 3:15, :14, 5:13, 6:12 (diplasisch), 7:11, 8:10, 9:9 (isorrhythisch) möglich. Das isorrhythmische 9:9 würde einen geraden ikt ergeben, doch würde dieser das grösste Megethos der geden Taktart (das 16-zeitige), welches durch die Fähigkeit iseres Auffassungsvermögens gegeben ist (§ 44), überschreiten id kann daher der 18-zeitige gerade Takt nicht vorkommen. ei dem diplasischen Verhältnisse 6:12 ist das 18-zeitige Megeses ein 3-theilig-ungerader (iambischer) Takt, und zwar ist er grösste dieser Taktart, weil unser Empfindungsvermögen ir bis zu diesem 18-zeitigen Megethos einen Takt des diplaschen Megethos vernimmt. (Nach Aristides p. 35 Meib.)
- § 47. Das 19-zeitige Megethos hat bei den sich hier gebenden Verhältnissen 1:18, 2:17, 3:16, 4:15, 5:14, :13, 7:12, 8:11, 9:10 keine einzige errhythmische Diairesis.

### 12) 20-zeitiger Takt.

- § 48. An die zwölfte Stelle wird daher das 20-zeitige egethos zu stellen sein. Unter allen sich hier ergebenden erhältnissen 1:19, 2:18, 3:17, 4:16, 5:15, 6:14, 7:13, :12 (hemiolisch), 9:11, 10:10 (isorrhythmisch) ist bloss is hemiolische 8:12 ein (für die continuirliche Rhythmopoeie) rauchbares, da ja das isorrhythmische 10:10 als Taktmege10s den grössten daktylischen Takt überschreiten würde (verleiche § 44).
- § 49. Das 21-zeitige Megethos lässt die Verhältnisse 1:20, 1:19, 3:18, 4:17, 5:16, 6:15, 7:14 (diplasisch), 8:13,

- 9:12, 10:11 zu, aber bei dem diplasischen Verhältnisse 7:14 überschreitet das Megethos den grössten Takt des 3-theiligungeraden (iambischen) Rhythmengeschlechtes, also ist es schon aus diesem Grunde als Takt unbrauchbar.
- § 50. Das 22-zeitige Megethos würde zwar ein isornhythmisches Verhältniss 11:11 zulassen, aber es überschreitet die dem grössten geraden Takte gestattete Grenze und ist schon deshalb für die Rhythmopoeie unbrauchbar.
- § 51. Das 23-zeitige Megethos ergiebt nur arrhythmische Verhältnisse.
- § 52. Das 24-zeitige Megethos ergiebt zwar das diplasische Verhältniss 8:16 und das isorrhythmische Verhältniss 12:13, doch würden beide Taktmegethe dieser Art den grössten Umfang der iambischen und der daktylischen Taktart überschreiten.

#### 13) 25-zeitiger Takt.

§ 53. An dreizehnter und letzter Stelle stehen daher die Takte des 25-zeitigen Megethos, denn bei der Zahl 25 ergiebt sich das hemiolische Verhältniss 10:15. Die Takte dieses Megethos sind die grössten der paeonischen Taktart: nur bis zum 25-zeitigen Takte kann unsere Aisthesis den hemiolischen Rhythmus erfassen. (Nach Aristid. a. a. O.)

Julius Caesar\*) resumirt: "Ausgeschlossen sind also von der Verbindung zu rhythmischen Füssen oder aus gleichen Füssen bestehenden Kola die Megethe von (7), 11, 13, 17, 19, 21, 22, 23, 24, sowie von mehr als 25 Chronoi protoi.

"Ferner ergiebt sich, dass jede Dipodie und Tetrapodie dem daktylischen, jede Tripodie und Hexapodie dem iambischen, jede Pentapodie dem hemiolischen oder paconischen Geschlechte zufällt, sowie dass Daktylen und Anapaesten höchstens bis zu fünf Trochaeen und Iamben höchstens bis zu sechs, Paconen und Bacchien höchstens bis zu fünf Versfüssen (mit Ausschluss der vier Versfüsse) in einem Kolon verbunden werden können.

"Es bleiben nun aber die Fragen übrig, ob alle innerhalb der gegebenen Grenzen liegenden Verbindungen auch wirklich zulässig waren, und nicht vielleicht noch andere Beschränkungen des Gebrauchs innerhalb jener Möglichkeiten eintreten, — und

<sup>\*)</sup> Die Grundzüge der griech. Rhythmik nach Aristides S. 121.

die Grenzen der Ausdehnung der Geschlechter durch ein incip bestimmt waren, und durch welches etwa. Auf die erste rage finden wir in unseren rhythmischen Quellen keine directe atwort. Die andere beantworten sie unbestimmt dahin, dass össere Zahlen nicht als rhythmische Einheiten aufgefasst rden können. . . . \*) Nach Rossbach's griech. Rhythmik sind n aber innerhalb jener Grenzen alle Grössen zulässig, welche s Verhältniss der Rhythmengeschlechter beobachten. Sollte nun er nicht auch die Wiederholung desselben Grundfusses an eine seiner eigenen Natur liegende Grenze gebunden sein? Nach lalogie des obigen bietet sich mit Wahrscheinlichkeit das Gez dar, dass nur so viel gleiche Füsse zu einem Kolon vernden werden, als Chronoi protoi den Versfuss ausmachen, also r Daktylen, fünf Paeonen und drei iambische Dipodien. Ausschlossen würde hierdurch die Fortsetzung der Daktylen und mben bis zur Pentapodie, welche nach dem obigen Gesetz, nn es keine weiteren Einschränkungen erlitte, statthaft wäre . . e Behauptung in Rossbach's griech. Rhythmik § 84, dass ein hltritt in der Wiederherstellung der Aristoxenischen Scala der ythmischen Megethe geradezu unmöglich sei, ist zu kühn, da isnahmen von der durch die Anfangs- und Endpuncte der ihenbildung und durch die ausgesprochenen Principien bengten Regel immer noch denkbar sind, deren Angabe ihre elle in der leider abgebrochenen Aufzählung der einzelnen egethe bei Aristoxenus gehabt haben wird. Man wende nicht 1, dass metrische Pentapodien sowohl aus Daktylen wie aus mben häufig vorkommen. Es ist eben die Frage, ob diese m Rhythmus nach als Einzelreihen anzusehen sind, oder als 1e solche Verbindung der Tripodie und Dipodie, dass auch iene re Dreigliederung bewahrt."

Mit einem Worte, Caesar nimmt keinen Anstand, ein Kolon s fünf Paeonen als einen einheitlichen  $\pi o \acute{v} \varsigma$  gelten zu lassen, er ein Kolon von fünf Anapaesten — so meint Caesar — erde besser in zwei Kola, ein tripodisches und ein dipodisches blon zerfällt. Dies werde Aristoxenus in der uns nicht mehr haltenen Partie von dem Taktmegethos gesagt haben.

Beide Pentapodien, eine anapaestische und eine paeonische, side zwischen je zwei trochaeischen Tetrametern, finden wir in en Acharnern v. 285 und v. 295:

<sup>\*)</sup> Aristides S. 127.

'Ηράκλεις, τουτί τί έστι; τὴν χύτραν συντρίψετε.
Σὲ μὲν οὖν καταλεύσομεν, ὧ μιαρὰ κεφαλή.
'Αντὶ ποίας αἰτίας, ὧχαρνέων γεραίτατοι;
'Αντὶ δ' ὧν έσπεισάμην ἀκούσατ', ἀλλ' ἀκούσατε.
Σοῦ γ' ἀκούσωμεν; ἀπολεὶ κατά σε χώσομεν τοῖς λίθοις.
Μηδαμῶς, πρὶν ἄν γ' ἀκούσητ' · ἀλλ' ἀνάσχεσθ', ὧγαθοί.

Der aus fünf Paeonen bestehende Vers soll, wie Caesar will, ein einheitliches Kolon sein, den aus fünf Anapaesten bestehende Vers will er in zwei Kola zerlegen, eine anapaestische Tripodi und eine anapaestische Dipodie. In der Rhythmik unserer zu dernen Musik kommen anapaestische oder daktylische Pentapodien nicht selten vor. In der "Zauberflöte" singt der Mohzwei daktylische Pentapodien hinter einander



Die daktylischen Pentapodien Mozarts bilden nicht zwei pent podische Takte; annähernd ist es vielmehr so, wie es Caesar wo den daktylischen Pentapodien der Griechen versichert: eine je Pentapodie ist unter mehrere Takte vertheilt. Dasselbe find wir auch in der Mozart'schen Instrumentalmusik, im Adagio de Clavier-Fantasia tritt uns zuerst eine daktylische Pentapod mit folgender katalektischer Tripodie in rhythmischer Repetitie entgegen



Der von Mozart vorgezeichnete Takt ist der tetrapodische C-Ta Das pentapodische Kolon umfasst jedesmal einen vollen tet podischen Takt und vom darauffolgenden Takte noch das er Viertel. So sind die fünf Versfüsse der daktylischen Pentapodie uf zwei Takte vertheilt.

Es wird in unserer classischen Musik wohl überhaupt nie-1als vorkommen, dass ein pentapodisches Kolon einen Takt für ich allein einnimmt: immer wird eine Vertheilung der Pentaodie auf mehrere Takte vorliegen, ähnlich wie dies Caesar von er daktylischen Pentapodie der Griechen versichert.

Dagegen macht Caesar für die paeonische Pentapodie gelend, dass sie ein einheitliches Kolon, nicht in mehrere Kola zu rennen sei. Den paeonischen Rhythmus können wir uns in unæer modernen Musik recht gut vorstellig machen. So lässt ich die zweite F-Dur-Fuge des Wohlt. Clav. aus ihrem trohaeischen Rhythmus sehr leicht in den paeonischen Rhythmus mformen, wie sich weiterhin zeigen wird. Aber eine paeonische 'entapodie! Ein solches Kolon ist etwas unserem rhythmischen lestible möglichst fern liegendes. Da die paeonische Pentapodie ls die äusserste Grenze des paeonischen Rhythmengeschlechtes 1 den aus Aristoxenus fliessenden Excerpten des Psellus, des ristides und des Fragmentum Parisinum bezeugt ist, so wird e ohne Weiteres von Caesar als ein praktisch zulässiger Takt zeptirt, während die in der Aristoxenischen Taktscala nicht rekt überlieferte daktylische und trochaeische Pentapodie in r Praxis nicht als einheitliches Kolon gebraucht, sondern in ne Tripodie und in eine Dipodie zu theilen sei. Wer sich ese Sache musikalisch zurecht legen soll, der wird fünf troaeische und fünf anapaestische Versfüsse (einfache Takte) noch imer leichter zu einem einheitlichen Kolon vereint denken innen, als fünf paeonische Versfüsse.

Ein Kolon aus fünf Paeonen wurde, sagt Caesar, nicht gleich maus fünf Daktylen bestehenden, nach mehreren Takten, sondern 3 ein einziger Takt gemessen! Schwerlich ist von den Alten eine s fünf Daktylen oder aus fünf Trochaeen bestehendes Kolon ders als das aus fünf Paeonen gebildete, nämlich κατὰ μονοδίαν gemessen worden (vgl. unten), genau wie die daktylische entapodie der Gluck'schen Iphigenia auf Taurica, Arie No. 17\*).



Kein Va - ter - land blieb euch kein ten - der Freund ret

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst im Chor No. 18 mehrere trochaeische Pentapodien.

Ausser Caesar hat auch Bernhard Brill\*) gegen unsere I stitution der Aristoxenischen Taktscala polemisirt. Zwar nim er das Resultat unserer Restitution ohne irgend eine Aendern an, erklärt es aber für willkürlich, dass wir den Aristoxenus bis zum ὀπτάσημον μέγεθος eingehaltene Methode der D stellung, wonach er jedes Megethos in zwei dem lóyog zodu entsprechende Abschnitte zerlegt, auch für die übrigen neu bis zur jedesmaligen Grenze des betreffenden vévos ordus haben einhalten lassen. Die Methode der Deduction. wel Aristoxenus beim 2-, 3-, 4-, 5-, 6-, 7-, 8-zeitigen Meget anwendet, ist zwar anscheinend äusserlich und schablonenmäs aber in ihrer Art vollkommen gut und höchst instructiv, g im Geiste der analytischen Methode des Aristoteles. Wenn stoxenus consequent war, so hat er diese Methode auch bei übrigen μεγέθη beibehalten; war er unconsequent, nicht. traue dem grossen Vater der Rhythmik diese Consequenz Brill nicht. Weshalb nicht? Wohl aus keinem anderen Grun als weil er die Meinung des Herrn Lehrs theilt, "bei Aristoxe sei die rhythmische Wissenschaft noch in ihrer Kindheit fangen." Einem Anfänger in den Kinderschuhen mag Brill ke Consequenz zutrauen \*\*).

### § 31.

#### Verschiedene Diairesis gleich grosser Takte.

Aristoxenus statuirt im Ganzen 13 verschiedene Taktgröt oder Megethe continuirlicher Rhythmopoeie, verschieden n der Anzahl der in einem Takte enthaltenen Chronoi protoi. V 6-zeitigen Takte heisst es § 34: Τέταρτοι δέ είσι κατὰ τὸ γεθος οἱ ἐν έξασήμω μεγέθει εστι δὲ τὸ μέγεθος τοῦτο γενῶν κοινόν, τοῦ τε ἰαμβικοῦ καὶ τοῦ δακτυλικοῦ. Es han sich hier um ein und dasselbe Taktmegethos von genau nämlichen Anzahl von Chronoi protoi, welches zwei verschinen Taktarten gemein ist. Unser §-Takt besteht aus 6 Acl noten, unser ¾-Takt ebenfalls, aber die Achtel sind in dem ei Takte nach einem anderen rhythmischen Verhältnisse als in anderen Takte gegliedert. Hierauf bezieht sich die von Ari

<sup>\*)</sup> Aristoxenus' rhythmische und metrische Messungen, S. 37.

<sup>\*\*)</sup> Aristoxenus übersetzt und erläutert S. 64.

enus aufgestellte διαφορὰ τῶν ποδῶν κατὰ διαίρεσιν, für welche : § 27 folgende Definition giebt:

Διαιφέσει δὲ διαφέφουσιν ἀλλήλων ὅταν τὸ αὐτὸ μέγεθος εἰς ἄνισα μέρη διαιφεθῆ\*),

ήτοι κατὰ ἀμφότερα, κατά τε τὸν ἀριθμὸν καὶ κατὰ τὰ μεγέθη, ἢ κατὰ θἄτερα.

as Wort μέρη ist zu fassen wie in der zunächst vorausgehenden elle der Aristoxenischen Stoicheia § 18 οι μεγάλοι πόδες πλειόν το δέονται σημείων, ὅπως εἰς πλείω μέρη διαιρεθὲν τὸ τοῦ ου ποδὸς μέγεθος εὐσυνοπτότερον γίνηται. Dort bedeutet es viel wie σημείον, wie ἄρσις oder βάσις, und so ist es auch er zu fassen, wobei wir natürlich keinen der aus mehreren ersfüssen combinirten μεγάλοι πόδες, auch den πεντεκαιεικοσάγμος nicht, unbeachtet lassen dürfen.

"Durch Diairesis werden sich (zwei) Takte unterscheiden, wenn ein und dasselbe Takt-Megethos in ungleiche Takttheile zerfällt."

"Und zwar sind die Takttheile entweder ungleich sowohl durch die Zahl der Takttheile wie auch durch die Grösse der Takttheile oder (nur) durch den einen beider Faktoren."

Die Takte zerfallen nach Aristoxenus in 2 oder 3 oder 4 akttheile. Es sind also 2 dem Megethos nach gleiche Takte geeint, von denen z. B. der eine in 2, der andere in 3, — oder der ne in 3, der andere in 4, — oder der eine in 2, der andere 4 Takttheile zerfällt. Ist die Zahl der Takttheile zweier gleich osser Takte ungleich, so folgt, dass alsdann auch die Grössen r Takttheile ungleich sein müssen: hat der eine Takt m Takteile von der Grösse x, so muss der andere Takt n Takttheile n der Grösse y haben — denn wenn der andere Takt n Takteile wiederum von der Grösse x hätte, so könnte er in seinem gethos dem ersten Takte nicht gleich sein, wie es doch die raussetzung des Aristoxenus ist (τὸ αὐτὸ μέγεθος).

Wir durchmustern nun die μεγέθη, welche δύο γενῶν κοινά d, d. i. einer mehrfachen Diairesis fähig sind. Dabei legen die beiden von Aristoxenus in seiner Definition statuirten

<sup>\*)</sup> Bei Aristides p. 34 Meib.: πέμπτη δέ έστιν τ΄ κατὰ διαίφεσιν ποιὰν ποικίλως διαιφουμένων τῶν συνθέτων ποικίλους τοὺς ἀπλοῦς γίνεσθαι ιβαίνει.

Alternativen zu Grunde: ἤτοι κατὰ ἀμφότερα, κατά τε τὸν ἀφ θμὸν καὶ κατὰ τὰ μεγέθη, ἢ κατὰ θἄτερα nach der oben gege benen Erklärung. Mit der zweiten Alternative beginnen wir deren Sinn folgender ist: τὸ αὐτὸ μέγεθος εἰς ἄνισα κατὰ τὶ μεγέθη μέρη διαιρεῖται. Dies ist

- [1] Έξάσημον μέγεθος, δυοίν ποδών κοινόν
  - a) τοῦ μὲν ἐν διπλασίω λόγω ποδός μέρος μέρος 2 μέρη ανισα, τὸ μὲν τετράσημον, τὸ ὶ δίσημον,
  - b) τοῦ δὲ ἐν ἴσφ λόγφ ποδός μ. μ. 2 μέρη τρίσημα.

Die erste Alternative der Aristoxenischen Definition ist: αὐτὸ μέγεθος τὸ τῶν ποδῶν διαιρεῖται εἰς μέρη κατά τε τὰ μγέθη καὶ κατὰ τὸν ἀριθμὸν ἄνισα. Dahin gehören folgen μεγέθη:

- [2] Δεκάσημον μέγεθος δύο ποδῶν κοινόν
  - α) τοῦ μὲν ἐν ἴσφ λόγφ δεκασήμου μέρος μέρος 2 μέρη πεντάσημα,
  - b) τοῦ δὲ ἐν ἡμιολίω λόγω δεκασήμου

    μ. μ. μ. μ. 4 μέρη, τρία μὲν δίσημα, ἕν ι

    τετράσημον.

Dieser ποὺς ὅεκάσημος ἡμιόλιος oder παιωνικὸς ist der bei de Alten sogenannte παίων ἐπιβατός, welchen die Aristoxenische Symmikta sympotika bei Plutarch de mus. c. 33 als einen de Rhythmen des alten Olympus anführen, Aristides p. 38. 39 M. is schreibt ihn: παίων ἐπιβατὸς ἐκ μακρᾶς θέσεως καὶ μακρᾶς ἀ σεως καὶ δύο μακρῶν θέσεων καὶ μακρᾶς ἄρσεως ... Εἰρηται ἐπιβατός, ἐπειδὴ τετράσι χρώμενος μέρεσιν ἐκ δυοῖν ἄρσεων κουοῖν διαφόρων γίνεται. "Er heisst ἐπιβατὸς d. i. ein Paes bei welchem das Takttreten zur Anwendung kommen muss, wer 4 Takttheile hat, 2 ἄρσεις und 2 verschiedene θέσεις":

beiden déceig des Epibatos sind verschieden, denn die eine eht aus einer einzigen, die zweite aus zwei Längen. Wir en voraussetzen, dass die Längen in Doppelkürzen aufgelöst den konnten. Auch die christlich-moderne Musik kennt diesen t, freilich mit einer anderen als der von Aristides angegebe-Accentuation. So das Volkslied:



r würde die Accentuation des Paeon epibatos statt des von stides angegebenen folgende sein

$$\check{\alpha}\varrho\sigma$$
.  $\overset{\checkmark}{\vartheta}\acute{\epsilon}\sigma$ .  $\check{\alpha}\varrho\sigma$ .  $\overset{\checkmark}{\vartheta}\acute{\epsilon}\sigma$ .

Ein anderer Paeon epibatos bei Boieldieu Weisse Dame atine No. 11, als \(\frac{5}{4}\)-Takt, der in einen \(\frac{3}{4}\)- und \(\frac{7}{4}\)-Takt gelt ist. In der That ist der Paeon epibatos eine Zusammenung des 3-zeitigen ionischen und des 4-zeitigen daktylischen tes, der ionische mit einer 4-zeitigen Thesis und 2-zeitigen is, der daktylische mit einer 2-zeitigen Thesis und 2-zeitigen is, zusammen mit 4 Takttheilen (τετράσι μέρεσιν), wie es stides vom Paeon epibatos angiebt\*).

jede Sylbe fiel ein Accent, ein schwerer oder leichter in der von Aries zuerst angegebenen Form, beim Dirigiren möglicher Weise auch nur Nieder- oder Aufschlag, und so gebraucht der Versfuss nicht mehr als Accente oder Schläge. Es erklärt sich nun ohne Weiteres, was Ari-

<sup>\*)</sup> Weil Baumgart die richtige Auffassung H. Weil's gegen die verte Boeckh'sche aufgegeben hat (vgl. S. 115), ist er gezwungen S. XXV er Schrift zu behaupten: "Die 4 μέρη des Aristides sind unserer Meiz nach 4 μέρη τῆς λέξεως oder wenn man will, 4 φθόγγοι. Der παίων ατός hatte, wo er in der Poesie vorkam, nur 4 Sylben."



[4] Πεντεκαιδεκάσημον μέγεθος δύο ποδῶν κοινόν a) τοῦ μὲν ἐν διπλασίφ λόγφ ποδῶν

μέρος μέρος μέρος 3 μέρη πεντάσημα,

b) τοῦ δὲ ἐν ἡμιολίᾳ λόγᾳ ποδῶν
μ. μ. μ. μ. μ. μ.
- - - - - - - - 5 μέρη τρίσημα.

[5] 'Οκτωκαιδεκάσημου μέγεθος δυοΐν ποδῶν κοινόν, έκατέρου δ' αὐτῶν ἐν διπλασίω λόγω

α) μέρος μέρος μέρος 3 μέρη εξάσημα,

b) - 6 μέρη τρίσημα.

§ 32.

#### Takte der Praxis und theoretische Takte.

Zufolge der in der vorstehenden Lehre von der Takt-Disiresis sich aussprechenden Theorie des Aristoxenus hat ein jeder

stides mit seinen zwei verschiedenen Thesen will, auch was die dischieren besagt. Die verschiedenen Thesen sind die beiden Thesen von ungleicher Dauer: die doppelte Thesis ist die 4-zeitige; denn diese ist et auf welcher allein die von Aristides angegebene "erschütternde Wirkung des Rhythmus beruhen kann . . . Wahrscheinlich sind meistens nur vie Schläge gegeben worden (!., aber die Praxis konnte unter Umständen rech wohl auch fünf für zweckmässig halten. Darüber hatte bloss der Diriges zu entscheiden."

sammengesetzte Takt so viele Takttheile als er Versfüsse hat: e Dipodie 2, die Tripodie 3, die Tetrapodie 4, die Pentapodie 5, ie Hexapodie 6 Takttheile.

In der Praxis des Dirigirens aber hielt man es in der grienischen Musik nicht anders als in der modernen: niemals marirte man bei einem Takte mehr als vier Chronoi podikoi\*).

Nur bei den dipodischen, tripodischen und tetrapodischen akten kam auf jeden der in ihm enthaltenen Versfüsse ein Seien podikon, entweder ein Niederschlag oder ein Aufschlag, nachdem der monopodische Takttheil als κάτω oder als ἄνω ρόνος zu accentuiren war.

Weshalb dem pentapodischen Takte keine 5, dem hexaodischen Takte keine 6 Semeia podika gegeben werden, davon
erspricht Aristoxenus den Grund im weiteren Fortgange seiner
hythmik anzugeben\*). Die betreffende Stelle ist in der Handchrift nicht mehr erhalten. Der Grund jenes Verfahrens beim
aktiren kann aber schwerlich ein anderer als folgender geresen sein.

Auch unsere heutigen Dirigenten geben einem Takte vier lauptbewegungen, durch welche zwei schwere und zwei leichte akttheile markirt werden sollen, nur bei einem langsamen Tempo: ei raschem Tempo vermeiden sie es, dem Takte vier Hauptaktschläge zu geben. Sollte man nun einen pentapodischen ler hexapodischen Takt mit fünf oder sechs Hauptbewegungen arkiren, — dies scheint Aristoxenus' Meinung —, so würden iese Taktschläge so complicirt werden, dass es den ausführenm Musikern allzuschwer sein möchte, den Zeichen des Dirienten zu folgen: sie würden durch sie leichter in Verwirrung ibracht werden können, als dass sie durch dieselben im richgen Takte gehalten würden, und das Taktiren von Seiten des irigenten würde so seinen Zweck verfehlen.

Der Theorie nach ist auch eine Pentapodie, ist auch eine exapodie ein einheitlicher Takt, in welchem ganz ähnlich wie der Tetrapodie und Tripodie die den einzelnen Versfüssen zuommenden rhythmischen Accente nicht unter sich von gleicher tärke sind, sondern vielmehr in einem entweder zunehmenden der abnehmenden Verhältniss der Schwere stehen. Aber der

<sup>\*)</sup> Aristox. § 19: Διὰ τί δὲ οὐ γίνεται πλείω σημεῖα τῶν τεττάρων .. ὖστερον δειχθήσεται.

Dirigent unterlässt es aus Nützlichkeitsrücksichten beim per podischen und hexapodischen Takte, nach Analogie des tetra dischen und tripodischen Taktes die Pentapodie und die He podie als Takteinheit zu bezeichnen: beim pentapodischen Takter jeden der fünf Versfüsse desselben als monopodisch Takt, — bei einer Hexapodie markirt er eine jede ihrer d Dipodien als dipodischen Takt, vgl. unten.

#### § 33.

# Uebersicht der für continuirliche Rhythmopoeie nach Aristoxei gestatteten Takte.

Stellen wir die καὶ συνεχῆ φυθμοποιίαν ἐπιδεχόμενοι πό durch Versfüsse und Kola der Metrik dar, so sind es folgen welche nach Aristoxenus als zulässig bezeichnet werden müss

Kola ana wider roignuoi

| Δοια aus πουες τρισημοι   |            |                                                       |  |  |  |  |
|---------------------------|------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| trochaeische<br>iambische | Monopodie  | { <sup>0</sup>                                        |  |  |  |  |
| trochaeische iambische    | Dipodie    | {                                                     |  |  |  |  |
|                           |            |                                                       |  |  |  |  |
| trochaeische iambische    | Tripodie   | \[ \bullet_0 \cdot 0 \cdot 0 \cdot \]                 |  |  |  |  |
| trochaeische              | Tetrapodie | (-u -u -u -u                                          |  |  |  |  |
| iambische J               |            | lu_ u_ u_ u_                                          |  |  |  |  |
| trochaeische              | Pentapodie | {-0 -0 -0 -0 -0                                       |  |  |  |  |
|                           |            |                                                       |  |  |  |  |
| trochaeische              | Hexanodie  | \( \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc |  |  |  |  |
| iambische J               | I -        | (0_ 0_ 0_ 0_ 0_ 0_                                    |  |  |  |  |

## Kola aus πόδες τετράσημοι

| daktylische                  | Monopodie  | J-W       |      |            |            |
|------------------------------|------------|-----------|------|------------|------------|
| anapaestische l              |            | \w_       |      |            |            |
| daktylische<br>anapaestische | Dipodie    | { - w - w | ,    |            |            |
| anapaestische                |            | \~_ w     | -    |            |            |
| daktylische                  | Tripodie   | {         | w    |            |            |
| daktylische<br>anapaestische |            | \~_ ~.    | . w_ |            |            |
| daktylische                  | Tetrapodie | 1-u-u     | س_ ر | _~         |            |
| anapaestische.               |            | \u_ u.    | . w_ | <b>W</b> _ |            |
| daktylische                  | Pentapodie | 1-w -u    | س_ ر | _•         | _~         |
| daktylische<br>anapaestische |            | \w_ w     | _ ~_ | UJ_        | <b>UJ_</b> |

#### Kola aus πόδες πεντάσημοι

Kola aus πόδες έξάσημοι ionische Monopodie 
$$\begin{cases} 2 - \omega & \omega_L \\ \omega_L - & \omega_L \\ \omega_L - & \omega_L - \\ \omega_$$

#### Paeon epibatus.

Andere Kola, als die hier angegebenen, können nach Aristoxenus nicht continuirlich auf einander folgen. Das führt für die griechische Metrik unmittelbar zu folgenden Ergebnissen.

Die katalektischen Kola haben eine vom gewöhnlichen Sylbenmass abweichende rhythmische Messung.

Jedes nach Aristoxenus in continuirlicher Rhythmopoeie zuzulassendes Kolon ist ein akatalektisches d. i. es besteht aus einer geraden oder ungeraden Anzahl (aber keiner Bruchzahl) von Versfüssen. Das eine Bruchzahl von Versfüssen enthaltende Kolon ist ein katalektisches, es fehlt der Takttheil eines Versfusses. Die vollständige (akatalektische) trochaeische Tetrapodie hat 4 Versfüsse, die unvollständige 31

jene hat der Sylbenzahl nach ein 12-zeitiges, diese ein 11-zeitiges Megethos, ein 11-zeitiges Megethos aber ist nach Aristoxenus von der continuirlichen Rhythmopoeie ausgeschlossen. Dennoch kommen unleugbar die katalektischen Tetrapodien des trochaeischen Rhythmus häufig genug continuirlich auf einander folgend v Aeschyl. Eumenid. 997 ff.:

> Χαίρετ' ἀστικὸς λεῶς ἔκταρ ῆμενοι Διὸς, παρθένου φίλας φίλοι σωφρονοῦντες ἐν χρόνω. Παλλάδος δ' ὑπὸ πτεροῖς ὅντας ἄζεται πατήρ.

Eurip. Phoeniss. 239 ff.:

Νῦν δέ μοι πρὸ τειχέων θούριος μολών "Αρης αἶμα δάἴον φλέγει τῷδ', ὁ μὴ τύχοι, πόλει κοινὰ γὰρ φίλων ἄχη κοινὰ δ', εἴ τι πείσεται έπτάπυργος ἄδε γᾶ.

Agamemn. 1010 ff.:

Καὶ τὸ μὲν πρὸ χρημάτων κτησίων ὅκνος βαλῶν σφενδόνας ἀπ' εὐμέτρου, οὐκ ἔδυ πρόπας δόμος πημονᾶς γέμων ἄγαν οὐδ' ἐπόντισε σκάφος.

Hätte hier jede Länge das 2-zeitige, jede Kürze das 1-zeitig Mass, dann wäre das Megethos des katalektischen Kolon offenbakein errhythmisches. Die Ueberlieserungen der Metriker gebe uns einen Anhaltspunkt. Bei Hephaestion Cap. 3 heisst es: Ακατάληκτα καλείται μέτρα, ὅσα τὸν τελευταΐον πόδα ὁλόκληρον ἔμι Καταληκτικὰ δὲ, ὅσα μεμειωμένον ἔχει τὸν τελευταΐον πόδα.

In der Rhythmik des Aristides p. 41 heisst es von den φυθμ (mit diesem Ausdruck bezeichnet Aristides dasselbe, was son κῶλα genannt wird):

Καὶ τοὺς μὲν ὁλοκλήρους, τοὺς δὲ ἀπὸ λειμμάτων ἢ προςθέσεω

Die ersteren sind die bei Hephaestion sogenannten ἀκατι
ληκτα, ὅσα τὸν τελευτατον πόδα ὁλόκληρον ἔχει. Die zweite
die καταληκτικὰ, ὅσα μεμειωμένον ἔχει τὸ τελευτατον πόδα.

Von diesen Kola der zweiten Art heisst es bei Aristides weite 
έν οίς καὶ τοὺς κενοὺς χρόνους παραλαμβάνουσι.
Κενὸς μὲν οὖν έστι χρόνος ἄνευ φθόγγου πρὸς ἀναπλήρως
τοῦ ρυθμοῦ.

Λετμμα δε εν φυθμώ χρόνος κενὸς ελάχιστος, πρόςθεσις δε χρόνος μακρὸς ελαχίστου διπλασίων.

Dazu sind die Angaben aus dem zweiten Buche des Aristides 37 herbeizuziehen:

Καὶ οι μὲν ὁλοκλήρους τοὺς πόδας ἐν ταῖς περιόδοις ἔχοντες εὐφυέστεροι ... καὶ οι μὲν βραχεῖς τοὺς κενοὺς ἔχοντες ἀφελέστεροι καὶ μικροπρεπεῖς, οι δὲ ἐπιμήκεις μεγαλοπρεπέστεροι.

Die Angaben der Quellen lehren uns also folgendes:

Die katalektischen Kola haben zur Ausfüllung des den Sylben nlenden Schlusses eine Pause, entweder eine 1-zeitige, genannt eimma, oder eine 2-zeitige, genannt Prosthesis. Aus dem Anomus de mus. § 1 = 83 wissen wir, dass es ausser der 1-1 d 2-zeitigen auch noch 3- und 4-zeitige Pausen gab. Wenn ristides sagt: οί δὲ ἐπιμήπεις (τοὺς κενοὺς ἔχοντές είσι) μεγαπορεπέστεροι, so scheint er diese längeren Pausen im Sinne zu aben. Die 1-zeitige Pause macht nach ihm den Eindruck der eringfügigkeit, die grossen Pausen dagegen einen bedeutenden, rossartigen Eindruck.

Hiermit würde das katalektische Kolon den Umfang des entrechenden akatalektischen Kolons haben, indem die dem Metrum hlende τελευταία συλλαβή ihre rhythmische ἀναπλήφωσις durch ne Pause des Auslautes findet: durch ein 1-zeitiges Leimma ı dem Verse

Kαὶ τὸ μὶ ποὸ χοημάτων | κτησίων ὅκνος βαλών  $\parallel$   $\bot \cup \bot \cup \bot \cup \bot \cup \bot \land | \bot \cup \bot \cup \bot \cup \bot \land \parallel$ ,

urch eine 2-zeitige Prosthesis im Auslaute einer jeden daktyischen Tripodie des elegischen Verses

1001001<u>1</u>11001001<u>11</u>1.

)as letztere wird ausdrücklich durch Quintil. 9, 4, 48 und Augutin. de musica 4, 14 bestätigt.

Blicken wir auf die notirten Hymnen des Dionysius und desomedes (vgl. § 20), so finden wir in der That unter den Noteneichen für die katalektischen Kola des iambischen und anapaestichen Metrums im katalektischen Ausgange das Pausenzeichen

Λ

ingewendet. Es kann aber dort, wie schon Bellermann bemerkt hat, dieses Zeichen nicht die Bedeutung einer 1-zeitigen Pause haben, sondern vielmehr, dass die vorausgehende Sylbe um einen 1-zeitigen Sylbenwerth verlängert werden soll. Im Allgemeinen darf festgehalten werden, dass zwischen den Sylben ein und des-

selben Wortes keine Pause eintreten kann, sondern dass dieselbe nur nach der Schlusssylbe eines Wortes verstattet ist. Wenn man also bei der Notirung eines melischen Verses ein Pausezeichen anwandte, so ergab sich jedesmal von selber, ob damit eine rhythmische Pause, oder eine Verlängerung der gesungenen Sylbe, wie Pseudo-Euklides p. 22 sagt, eine τονή zu verstehen war: in ersteren Falle fand ein Wortende statt, im zweiten Wortbrechung.

Ein anderes Indicium, ob eine Pause, ob eine rový in der Intention des Dichter-Componisten liege, ergab sich aus den ethischen Charakter der Dichtung: 1-zeitige Pausen, da sie den Eindruck der Unbedeutendheit machen, müssen von einer Dichtung, welche den Charakter des Grossartigen hat, fern gehalten werden, vielmehr wird an Stelle des Leimma eine rový eintreten.

2.

Der Dochmius hat eine vom gewöhnlichen Sylbenmasse abweichende rhythmische Messung.

Betreffs der einzelnen Metra zeigt die Tradition der Metrike kein Verständniss des von der gewöhnlichen 1- und 2-zeitigen. Sylbenmessung abweichenden rhythmischen Masses. Sie giekt dem anapaestischen Tetrametron einen 30-zeitigen Umfang, ungeachtet das zweite Kolon desselben ein katalektisches ist und, wie wir aus den Hymnen des Mesomedes wissen, die vorletze Sylbe nicht 2-zeitig ist, sondern durch τονή verlängert wird. Das wahre rhythmische Megethos des anapaestischen Tetrametrons ist das 32-zeitige. Das einzige Beispiel, wo die Theorie der Metriker eine Pause von bestimmtem Zeitmasse statuirt, ist der Pacce, dem Heliodorus mit Rücksicht auf die ihm folgende ἀνάπαυσες denselben Umfang wie dem 6-zeitigen Ditrochaeus giebt. So weit wir im Stande sind, die bezügliche Stelle Heliodors scholHephaest. p. 197 W. zu beurtheilen, müssen wir sagen, dass derselbe die Sache unrichtig aufgefasst hat.

In dem metrischen Scholion zu Aeschylus Septem 103, 128 wird der Dochmius ein ψυθμός ἀκτάσημος genannt. Man hat dieser Stelle viel Gewicht beilegen zu müssen geglaubt, um so mehr als auch im Schol. Hephaest. p. 185 und Etym. Magn. p. 285 dieselbe Auffassung wiederkehrt und zugleich von einer Eintheilung in ψυθμοί ὀφθοὶ und δόχμιοι geredet wird.

<sup>\*)</sup> So ist es in der modernen Musik. Ausnahmen in meinen Elementendes musik. Rhythmus 1872. S. 125 ff.

Schol. Hephaest.

τοι μετρικοί τὸ πᾶν μέτρον ν συζυγίαν λαμβάνοντες δοχόνομάζουσι διὰ τὴν τοιαύτην οί προειρημένοι δυθμοί, ζαμων έπίτριτος όρθοι καλούνται, ητι γάρ κείνται, καθό ξκαστος ιθμών μονάδι πλεονεκτείται, μονάς έστι πρός δυάδα, πρὸς τριάδα, πρὸς τετράδα, ι μακοὸς χοόνος ποὸς βοαχείας :ῷ δακτύἰφ μονάς πρός δυάδα. τῷ δοχμίφ ἐπίτριτός ἐστι καὶ η, εύρίσκεται οὖν ή διαίρεσις ρός πεντάδα οὐκέτι όρθή. οὖν ὁ ψυθμὸς οὐκ ήδύνατο καλείσθαι, έπει μονάδι πλεοαι. οὖν δόχμιος, ἐν ῷ τὸ τῆς

τος μείζον η κατά την εύθείαν ι.

α οὖν δόχμιον φυθμὸν φησίν καὶ παίωνα πρῶτον, τουτέστιν χείας καὶ μακρᾶς καὶ μακρᾶς ῶν βραχειῶν, τινὲς γὰρ οὖτω τι.

Etym. Magn.

Πολλά φυθμών ονόματα καλ άλλα, άτας δή καλ ταῦτα, ἴαμβος, ἰαμβικὸς, δάκτυλος, δακτυλικὸς, παίων, ἐπίτςιτος. οῦτοι μὲν οὖν όςθοί εἰσιν ψυθμολ, ἐν ἰσότητι γὰς κεὶνται

- ἢ γὰρ μονὰς πρὸς δυάδα, ἢ δυὰς πρὸς τριάδα,
- η τριάς πρός τριάδα.
- ή τριάς πλεονεκτείται μονάδος.
  έν τῷ δοχμιακῷ τριάς έστι πρὸς πεντάδα καὶ δυὰς ἡ πλεονεκτοῦσα.

ούτος οὖν ὁ φυθμὸς οὖκ ἠδύνατο καλεὶσθαι ὀφθός.

έκλήθη τοίνυν δοχμιακός έν φ το τῆς ἀνισότητος μείζον κατὰ τὴν εὐθεῖαν κρίνεται, καὶ τὸ μέτρον οὖν δοχμιακὸν ὡς ἐμπιπτόντων ἐν αὐτῷ τῶν ὀκτὼ χρόνων.

us diesen beiden Stellen ist nun der ursprüngliche Text dermassen herzustellen:

Diese Eintheilung beruht auf Folgendem. Die Rhythmen, sichen die beiden χρόνοι ποδικοί nur um eine μονάς diffeder diplasische, hemiolische und epitritische, 1+2, 2+3, 4, nähern sich der ἰσότης (ungenau ist gesagt ἐν ἰσότητι

κείνται), κατὰ τὴν εὐθείαν κοίνονται und heissen deshalb a Das Verhältniss der beiden χρόνοι ποδικοί ist hier überal von den Mathematikern sogenannte λόγος ἐπιμόριος,  $\frac{x+1}{x}$  Nicomach. arithm. 1, 19. 20) und deshalb kommt für diese auch der Name πόδες ἐν λόγω ἐπιμορίω vor Aristid. p. 97 Po ad Ptol. 241, freilich so, dass hier der ποὺς διπλάσιος, weil α λόγος ποδικός auch durch das Verhältniss  $\frac{2x}{x}$  ausgedrückt w kann, nicht als ἐπιμόριος angesehen wird.

Die Rhythmen dagegen, in welchen die beiden zoore mehr als eine  $\mu o \nu \acute{a} \varsigma$  differiren und also in dem von den M matikern sogenannten  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma \acute{e} \pi \iota \mu \epsilon \varrho \acute{\eta} \varsigma \frac{x+1+n}{x}$  stehen, he die ungeraden, schrägen,  $\delta \acute{o} \chi \mu \iota o \iota$ . Dahin gehört der  $\delta \acute{o} \acute{e} \pi \iota \acute{a} \sigma \eta \mu o \varsigma \circ - - \circ -$ , der von den Rhythmikern so zerfällt

und dessen λόγος ποδικός also in 3:5 besteht, - dahin m wir auch den ποὺς τριπλάσιος mit dem λόγος ποδικός 1:3 rea (nach derselben Norm, wonach der ποὺς διπλάσιος mit dem ποδικός 1:2 zu den ὀρθοί gerechnet wird). Die Definition & τοίνυν δόγμιος, έν ὧ τὸ τῆς ἀνισότητος μεζζον ἢ κατὰ εὐθείαν κρίνεται giebt zugleich die Erklärung von Arie Worten p. 39: δόχμιοι δὲ έκαλοῦντο διὰ τὸ ποικίλου καὶ ἀυόι καὶ μὴ κατ' εὐθὺ θεωρεῖσθαι τῆς ρυθμοποιίας. Der Ausdruck εὐθὺ τῆς ρυθμοποιίας θεωρεῖσθαι ist dasselbe wie κατὰ τὴν εὐθ πρίνεται. Was unter der zweiten Art des Dochmius in der ! des Aristides zu verstehn sei, vermag ich nicht zu sagen. leicht liegt hier ein Fehler der Handschrift vor. - Wohi hört nun nach dieser Auffassung der zovs 100s? denen, welche έν Ισότητι κείνται, also zu den όρθοί, auch er in den beiden von dieser Eintheilung handelnden St nicht genannt ist. Somit ergiebt sich folgende Classification Rhythmengeschlechter:

Α. 'Ρυθμοί όρθοί.

'Pυθμός ίσος 'Pυθμοι Επιμόριοι όνθμ. διπλάσιος όνθμ. ίμιόλιος όνθμ. Επίτριτος, nicht συνεχώς zu gebrauchen. į

#### Β. 'Ρυθμοί δόχμιοι.

('Ρυθμοὶ ἐπιμεφεῖς) δυθμ. δόχμιος όπτάσημος δυθμ. τριπλάσιος, nicht συνεχώς zu gebrauchen.

Ob diese Eintheilung schon dem Aristoxenus bekannt war, lässt sich jetzt nicht mehr ermitteln. Aristides p. 39 rechnet die δόγμιοι zu den φυθμοί σύνθετοι, aber die von ihm gegebene Definition oder vielmehr Namenserklärung setzt bereits die Grundlage jener Eintheilung voraus.

Diese Tradition über den φυθμός δόχμιος und die damit in Zusammenhang stehende Classification in ovoquol oodol und doxwie macht den Eindruck, als ob sie gut und alt sei, namentlich wenn man sie mit der bei Hephaestion p. 33 vorkommenden Angabe vergleicht, dass der Dochmius ein antispastisches πενθημιμερές sei, eine Auffassung, die erst, nachdem Heliodor das antispastische Metron unter die πρωτότυπα μέτρα versetzt hatte, aufkommen konnte. Und doch hat die Messung des Dochmius als eines όνθμὸς ὀπτάσημος, der aus einem 3-zeitigen Iambus und einem 5-zeitigen Paeon oder auch aus einem 5-zeitigen Bacchius und einem 3-zeitigen Iambus bestehe,

mit Aristoxenus nichts gemein: Ich habe früher kein Bedenken getragen dieser Ueberlieferung zu folgen und demnach in dem Dochmius einen taktwechselnden Rhythmus erblickt, in welchem sortwährend aus dem 5-zeitigen in den 3-zeitigen Takt übergegangen wird. Aber es widerspricht dieser Auffassung die Lehre des Aristoxenus, welche für uns die absolut massgebende Autorität in rhythmischen Dingen sein muss. Derselbe stellt in seinen rhythmischen Fragmenten § 30 ff. eine Scala aller derjenigen Einzeltakte und Kola auf, welche eine fortlaufende

□\_ \_ | □ , nicht aber die zweite J-1- J-.

Denn wie kämen die Griechen dazu, in einem Creticus die inlautende Sylbe irrational zu gebrauchen?

<sup>\*)</sup> Quintil. 9, 4, 47: inter paeones est et dochmius, qui fit ex bacchio et iambo, vel ex iambo et cretico. Die von Quintilian angegebene Zerlegung in U\_\_ | U\_ ist jedenfalls der Zerlegung in U\_ | \_ U\_ des Aristides vorzuziehen, denn nur die erste dieser beiden Zusammensetzungen erklärt die Anwendung der irrationalen Sylben

Rhythmopoeie zulassen (d. i. in einer rhythmischen Composition mehrmals continuirlich hinter einander wiederholt werden können. Hier heisst es, dass die 8-zeitigen rhythmischen Megethe die daktylische Gliederung 4 + 4 haben, denn jede andere Gliederung, welche bei einem 8-zeitigen Megethos vorkommen könne (nämlich 1+7, 2+6, 3+5 oder umgekehrt 5+3, 6+2,7+1) sei arrhythmisch. Der weitere Fortgang der Stelle ,, οί εν οκτασήμω μεγέθει εσονται δ' ουτοι δακτυλικοί το γένει, έπειδήπερ" ist uns zwar nicht erhalten, aber das Vorhandene lässt nicht den mindesten Zweifel, dass die hier gegebene Restitution völlig richtig und dass mithin ein 8-zeitiges in 3+5 oder 5 + 3 gegliedertes Megethos nach Aristoxenus in der fortlaufenden Rhythmopoeie nicht vorkommt. Der Dochmiss o \_ \_ o \_ ist nun aber ein Mass, welches für fortlaufende Rhythmopoeie von Aeschylus und den übrigen Tragikern mit grosse Vorliebe verwandt und zu langen Hypermetra continuirlich hinter einander wiederholt wird: da Aristoxenus mit der Aeschyleischen Compositionsmanier wohl bekannt ist (Plut. Mus. 20.21), so müssen wir nothwendig annehmen, dass die Dochmien af der griechischen Bühne nach einem anderen Rhythmus als desjenigen vorgetragen wurden, welchen ihnen jene späteren Bericht erstatter (Quintilian u. s. w.) vindiciren. Die Dochmien siel häufig genug mit baccheischen Dimetern gemischt und könnes, wenn wir uns an Aristoxenus halten, schwerlich etwas anderes als katalektische baccheische Dimeter gewesen sein:

 $\circ$  2 \_,  $\circ$  2 \_ Dimetron akatalekton  $\circ$  2 \_,  $\circ$  2  $\wedge$  Dimetron katalektikon (Dochmius).

Am Ende eines Dochmius haben wir daher eine einzeitige Pansoder Dehnung zur Dreizeitigkeit anzunehmen, je nachdem Wortbrechung vorliegt oder nicht:

μέγα βροτοΐσι φέγ-γος 'Ασκληπιοῦ

lst die letzte Länge in eine Doppelkürze ohne folgende Caesur aufgelöst, so ist dies ebenso zu beurtheilen, wie wenn bei Pindar oder Eurpides eine Auflösung am Schlusse des Glykoneions u. s. w. vorkommt-

2

Der Epitritos Hephaestions ist kein 7-zeitiger, sondern ein 64-zeitiger.

Hephaestion erklärt den unter die Trochaeen und die Iambeseingemischten Epitrit

ir einen ἐπτάσημος. Aristoxenus erklärt den ἐπτάσημος πούς ir einen in continuirlicher Rhythmopoeie unzulässigen Takt, könne derselbe nicht συνεχῶς gebraucht werden.\*)

Jener Epitrit Hephaestions ist aber gerade ein Versfuss, er mit Vorliebe wiederholt wird und der συνεχής φυθμοποιία or allem genehm ist. Er wird siebenmal wiederholt Hipportus 752:

κλεινὰς 'Αθήνας, Μουνύχου δ' ἀκταζοιν ἐκδήσαντο πλεκτὰς πεισμάτων ἄρχας ἐπ' ἀπείρου τε γᾶς ἔβασαν,

ophocl. Trach. 101 sechsmal:

 $\ddot{\eta}$  ποντίας αὐλῶνος  $\ddot{\eta}$  δισσαϊσιν ἀπείροις κλιταϊς εἴτ'  $\ddot{\omega}$  κρατιστεύων κατ' ὅμμα.

Auch bei Pindar ist sechs- und fünfmalige Wiederholung ehr gewöhnlich. Ebenso in der Komödie. Equit. 293 ff. 12 mal. lan hat grosse Noth, so viele, unmittelbar auf einander folgende amben und Trochaeen zu finden. Wie sollte es da nun kommen, ass lambus und Trochaeus zur συνεχής φυθμοποιία gerechnet rerden, der Epitrit aber nicht? Auch wenn man συνεχής δυθμοοιία im Sinne der fortlaufenden Wiederholung desselben Verses nd desselben Kolons fassen wollte (wozu aber die Berechtigung zhlt), so findet ebenfalls auf den metrischen Epitriten der Satz eine Anwendung, dass er von der συνεχής φυθμοποιία auseschlossen sei; denn er ist ja in den stichisch gebrauchten Tri-1etern und Tetrametern des iambischen und trochaeischen Metrums indestens ebenso häufig als die iambische oder trochaeische Diodie. Wir wiederholen also: der Epitrit Hephaestions kann υνεχώς gebraucht werden, der ποὺς ἐπίτριτος des Aristoxenus ber nicht, folglich können beide nicht identisch sein.

Es wird ferner von allen Rhythmikern, die von ποὺς ἐπίτριτος eden, ausdrücklich gesagt, dass er selten vorkam. Dieser Satz gilt ber keineswegs von dem Versfusse \_ \_ \_ \_ . Ausser dem Daktylus, pondeus und Anapaest ist kein Fuss häufiger als er. Er waltet vor m iambischen Trimeter, im iambischen und trochaeischen Tetraaeter und in den aperioristischen Systemen beider Metra. Er valtet ferner vor bei Pindar, dessen Rhythmopoeie dem Aristo-

<sup>\*)</sup> Aristox. § 36: Το δε επτάσημον μέγεθος ουκ έχει διαίρεσιν ποδικήν Φιών γας λαμβανομένων λόγων έν τοις επτά ουδείς έστιν έρρυθμος ών είς μίν έστιν ο τοῦ ἐπιτρίτου, δεύτερος δε ο τῶν πέντε πρὸς τὰ δύο, τρίτος δε ο τοῦ ἐξαπλασίου.

xenus wohl bekannt ist und von ihm als Muster hinges wird: in der Hälfte der Epinikien bildet er das vorherrsche Metrum, und wie wir aus den Fragmenten ersehen, war er in übrigen Dichtungsarten Pindars, den Hymnen, Threnen, Enkon Skolien, Dithyramben mit gleicher oder noch mit grösserer Vorl gebraucht. Hieraus folgt wiederum, dass der "nur selten kommende" ποὺς ἐπίτριτος der Rhythmiker nicht mit dem Ep Hephaestions identisch ist. Denn wie hätte Aristoxenus e Fuss selten nennen können, der so ausserordentlich häufig

Hiermit ist die Richtigkeit des Boeckh'schen Satzes bewie dass der unter die Trochaeen und lamben eingemischte Spon nach Aristoxenus als irrationaler Versfuss aufgefasst we muss (von 3½ Chronoi protoi): Hephaestions Epitrit bildet kein 7-zeitiges, sondern ein 6½-zeitiges Megethos.

4

Kein Kolon darf das von Aristoxenus statuirte Megethos überschreit längere Verse zerfallen in mehrere Kola.

Als Grundgesetz haben wir festzuhalten: dass kein chaeisches und iambisches Kolon die Grösse der Hopodie, kein daktylisches und anapaestisches die Gröder Pentapodie übersteigt (s. oben S. 145 ff.). Ein Vers grösserem Umfang ist daher kein einheitliches Kolon, son in mehrere einzelne Kola zu zerlegen, von denen jedes eine Hathesis hat und die sich völlig coordinirt stehen. Mit dieser Forung der Rhythmik stimmt der metrische Bau der ungemist Verse überein.

So der trochaeische Tetrameter, der aus zwei selbststäm πόδες δωδεκάσημοι εν γένει ισφ besteht,

20102020 | 2020202.

Durch die Caesur sind beide auch metrisch von einander g dert, die Rhythmik verlangt jedoch, dass beide Glieder unabhi von einander und völlig gleichberechtigt einander gegen treten; eine höhere rhythmische Einheit beider Glieder, durch grössere Hervorhebung der ersten Thesis, findet dur nicht statt, denn dann würde ein ποὺς τεσσαρεσκαιεικοσάς ισος entstehen. Ebenso besteht der iambische Tetrameter

0 2 0 2 0 2 0 2 1 0 7 0 2 0 2 0 **7** 0 **7** 

aus zwei selbststäudigen πόδες δωδεκάσημοι, womit der metri Bau wiederum übereinstimmt. Auch der daktylische Hexameter bildet keine rhythmische Einheit, sondern muss in zwei selbstständige Tripodien zerlegt werden. Aristoteles\*), der Lehrer unseres Aristoxenus, theilt ein 17-sylbiges Hexametron folgendermassen:

statuirt also ein daktylisches und darauf folgend ein anapaestisches Kolon. Bei einem Hexametron mit der Penthemimeres-Caesur würde dies noch schärfer hervortreten

Dieselbe Zerlegung in μεγέθη ist nun auch für die längeren Verse der melischen Poesie geboten, auch wenn sie nicht mit einer Caesur zusammentrifft. Alle daktylischen Hexapodien, alle daktylischen und trochaeischen Heptapodien, Octapodien, Dekapodien müssen mindestens zwei selbstständige Kola bilden.

Agamemn. 1010 ff. schreiben wir mit Uebergehung der vorausgehenden Verse:

Καὶ τὸ μὲν ποὸ χοημάτων κτησίων ὅκνος βαλών σφενδόνας ἀπ' εὐμέτρου,

οὐκ ἔδυ πρόπας δόμος πημονᾶς γέμων ἄγαν οὐδ' ἐπόντισε σκάφος.

πολλά τοι δόσις έκ Διὸς ἀμφιλαφής τε καλ έξ ἀλόκων ἐπετειᾶν νῆστιν ὅλεσεν νόσον.

Von diesen Versen sind nur die drei kürzeren eingliedrige Metra. Die drei übrigen, zwei trochaeische und eine daktylische Octapodie, müssen in je zwei tetrapodische Kola zerlegt werden, die sich der rhythmischen Messung nach ebenso selbstständig zu einander verhalten, wie zu den einzeln stehenden Tetrapodien:

Nur in den trochaeischen Reihen dieser Strophe fällt das Ende der rhythmischen Reihe mit dem Wortende zusammen, das Ende der ersten daktylischen Reihe fällt in die Mitte des Wortes άμφιλαφής: wollen wir nach rhythmischen Gliedern abtheilen, so müssen wir schreiben:

<sup>\*)</sup> Metaph. 13, 6 (ed. Berol. II p. 1093).

πολλά τοι δόσις έκ Διὸς ἀμφιλαφής τε καὶ έξ ἀλύκων ἐπετειᾶν.

Pers. 863 ff. erscheinen zwei daktylische Heptapodien ne einer trochaeischen Tetrapodie und Tripodie. Nur die let beiden sind errhythmische  $\mu\epsilon\gamma\epsilon\partial\eta$ , die beiden Heptapodien müje in zwei  $\mu\epsilon\gamma\epsilon\partial\eta$  zerlegt werden, in eine Tetrapodie und podie, denn die Heptapodie als einheitliches Kolon ist aus Rhythmik ausgeschlossen.

"Όσσας δ' είλε πόλεις πόρον οὐ διαβὰς "Αλυος ποταμοίο, οὐδ' ἀφ' έστίας συθείς οἰαι Στρυμονίου πελάγους 'Αχελωίδες είσι πάροικοι Θρηκίων ἐπαύλων

Die ganze Strophe besteht aus Tripodien und Tetrapod denn da sie der Melik angehört, so können hier nur die Gester Rhythmik über die Abtheilung entscheiden, diese aber la keine Heptapodie und Octapodie als rhythmische Reihe zu verlangen die Diairesis in errhythmische µεγέθη, einerlei ob Ende der rhythmischen Reihe mit dem Wortende zusammen oder nicht.

Ebenso kann auch die Hexapodie in der folgenden Strauer. 885 ήδὲ Πάρος, Νάξος, Μύπονος, Τήνω τε συνάπτ nicht als rhythmische Einheit gelten. Man muss sie entwals einen daktylischen Hexameter ansehen und in zwei Tripoder — wie es hier die Composition der Strophe zu verlauscheint — in eine Tetrapodie und eine Dipodie zerlegen und letztere mit der folgenden Tripodie "Ανδρος άγχιγείτων zu e Pentapodie verbinden, die dem Schlusskolon der Strophe dieses Chorliedes: ἰσόθεος Δαρείος άρχε χώρας metrisch gleich

νάσοι θ' αϊ κατὰ πρῶν' ἄλιον περίκλυστοι, τῷδε γῷ προσήμεναι, οῖα Λέσβος, ἐλαιόφυτός τε Σάμος, Χίος, ἠδὲ Πάρος, Νάξος, Μύκονος, Τή-νω τε συνάπτουσ' "Ανδρος ἀγχιγείτων

L \_ L O O L O O L O O L \_ L O L O L O L L \_ L O O L O O L O O L O O L O O L \_ L O O L \_ L O O L \_ L O D L \_

An welcher Stelle, nach welchem Fusse eines längeren Verses die Diairesis in Kola stattfindet, darüber geben die bisher betrachteten Gesetze der Rhythmik keinen Aufschluss: Die Rhythmik giebt nur das allgemeine Gesetz, dass jede trochaeische (iambische) Reihe, die länger ist als eine Hexapodie, und jede daktylische (anapaestische) Reihe, die länger ist als eine Pentapodie, kein einheitliches Kolon bildet und deshalb in die errhythmischen  $\mu \epsilon \gamma \epsilon \delta \eta$  zerlegt werden muss, einerlei ob hierdurch Wortbrechung entsteht oder nicht.

Die paeonischen Reihen haben nach der Lehre der Rhythmiker eine vierfache Grösse: Monopodien, Dipodien, Tripodien und Pentapodien. Dies haben wir oben nachgewiesen: Boeckh's Alternative, de metr. Pind. 60, können wir nicht gelten lassen. Auffallend könnte es erscheinen, dass die kretische Tetrapodie kein rhythmisches Megethos ist, aber es ist dies ein feststehender Satz der Rhythmik, der ohne Zweifel auf technischer Tradition beruht und den umzustossen wir nicht befugt sind. Eine kretische Tetrapodie nämlich als rhythmische Einheit gefasst

1 U \_ 1 U \_ 1 U \_ 1 U \_.

wäre ein μέγεδος εἰκοσάσημον ἐν γένει ἴσω, und dies würde die grösste Ausdehnung, die das γένος ἴσον einnehmen kann, das ἐκκαιδεκάσημον, um vier Chronoi protoi überschreiten. Könnte die paeonische Tetrapodie ein einziges Kolon bilden, so wäre die Grenze des γένος ἴσον nicht das μέγεδος ἐκκαιδεκάσημον, sondern das εἰκοσάσημον, was Aristides mit ausdrücklichen Worten als unmöglich bezeichnet. Die paeonische Tetrapodie muss daher stets in zwei rhythmische Glieder zerlegt werden. Das paeonische Metrum ist aus dem trochaeischen hervorgegangen, die paeonische Monopodie aus der trochaeischen Dipodie, die paeonische Dipodie aus der trochaeischen Tetrapodie, die paeonische Tripodie aus der trochaeischen Hexapodie. Eine paeonische Tetrapodie existirt deshalb nicht, weil die trochaeische Octapodie, aus welcher sie hervorgegangen sein müsste, als Kolon nicht vorkommt.

Aristoph. Pax 346:

Εί γὰο ἐκγένοιτ' ἰδεῖν ταύτην με τὴν ἡμέραν.
πολλα γὰο ἀνεσχόμην
ποάγματά τε καὶ στιβάδας, ὰς ἔλαχε Φορμίων·
κοὐκέτ' ἄν μ' εὕροις δικαστὴν δοιμὺν οὐδὲ δύσκολον,
δ οὐδὲ τοὺς τρόπους γε δήπου σκληρόν, ὥσπερ καὶ πρὸ τοῖ,
ἀλλ' ἀπαλὸν ἄν μ' ἴδοις
καὶ πολὺ νεώτερον, κἀπαλλαγέντα πραγμάτων

Wie v. 4 oder 5 nicht eine einzige Reihe bildet, sondern in zwei Dimeter zerlegt werden muss, so darf auch der gans analoge v. 3 nicht als Eine rhythmische Einheit angesehen werden, sondern muss ebenfalls in zwei Dimeter zerfallen, wovon ein jeder mit v. 2 und 6 übereinkommt. Jenes Gesets der Rhythmik über die Unstatthaftigkeit der kretischen Tetropodie stimmt mit den erhaltenen Ueberresten der Melik völlig überein.

Anders die kretische Pentapodie, die niemals einer trechaeischen Dekapodie analog steht, sondern als eine freie sich nicht an die trochaeischen Reihen anlehnende Formation anzusehen ist. So steht Acharn. 284 zwischen zwei trochaeischen Tetrametern des Dikaiopolis eine anapaestische Pentapodie des Chores in der Mitte, worauf drei kretische Tetrapodien folgen. Diese Versgruppe wird im zweiten Theile der Strophe wiederholt, nur dass hier zwischen den zwei Tetrametern des Dikaiopolis keine anapaestische, sondern eine kretische Pentapodie in der Mitte steht.

- Δ. Ἡράκλεις, τουτὶ τί έστι; τὴν χύτραν συντρίψετε.
- Χ. σὲ μὲν οὖν καταλεύσομεν, ὧ μιαρὰ κεφαλή.
- ἀντὶ ποίας αίτίας, ὧχαρνέων γεραίτατοι;
- Χ. τοῦτ' ἐρωτᾶς; ἀναίσχυντος εἶ καὶ βδελυρός,
   ῶ προδότα τῆς πατρίδος, ὅστις ἡμῶν μόνος
   σπεισάμενος εἶτα δύνασαι πρὸς ἔμ' ἀποβλέπειν.

- Δ. αντί δ' ών έσπεισαμην ακούσατ', αλλ' ακούσατε.
- Χ. σοῦ γ' ἀκούσωμεν; ἀπολεῖ κατά σε χώσομεν τοῖς λίθοις.
- Δ. μηδαμώς, πρίν αν γ' ακούσητ' άλλ' ανάσχεσθ', ώγαθοί.
- 10 Χ. ούκ ἀνασχήσομαι· μηδὲ λέγε μοι σὰ λόγον· ώς μεμίσηκά σε Κλέωνος έτι μαλλον, ον κατατεμώ τοζοιν Ιππεύσι καττύματα

Wie aus dem aufgeregten Inhalte der beiden Pentapodien hervorgeht, sind sie beide im raschesten, bewegtesten Tempo gehalten; die schnelle ανωνή, die überhaupt bei den Paeonen hervortritt, ist in der Pentapodie zum höchsten Grade gesteigert. Nur so war es möglich, ein Megethos von 25 Moren als einen einzigen Rhythmus mit einem einzigen Hauptaccent vorzutragen. Die Gleichmässigkeit zwischen den beiden Theilen der Strophe lässt keinen Zweifel darüber, dass die paeonische Pentapodie der anspaestischen gleich steht und dass sie mit den folgenden Dipodien nichts gemein hat, die vielmehr den trochaeischen Dimetern analog sind.

Immerlin aber ist das Auftreten der paeonischen Pentapodie als eines einheitlichen Kolon in griechischen Rhythmen ("πους μέγιστος παιωνικός πεντεκαιεικοσάσημος" sagte das Alterthum) eine höchst befremdliche Thatsache; es ist uns unerfindlich, weshalb Julius Caesar an der paeonischen Pentapodie weniger Antoss nimmt, als an der daktylischen und trochaeischen, denen wir doch in unserer modernen Musik nicht gar so selten begegnen.

Doch dürfen wir die Angabe des Aristoxenus, dass die paeonische Pentapodie "das grösste Megethos des zusammengesetzten Taktes" sei, um so weniger in Zweifel ziehen, als wir in der angegebenen Stelle der Aristophaneischen Acharner dies Kolon thatsächlich vor uns haben.

Auch von einer anderen auffallenden Angabe des Aristoxenus werden wir annehmen müssen, dass sie auf den praktischen Gebrauch der Dichter-Componisten zurückgeht. Das aus sechs 3-zeitigen Versfüssen bestehende Kolon gilt nach Aristoxenus für zulänsig (πους όπτωκαιδεκάσημος τοῦ λόγου διπλασίου), ein aus sechs 4-zeitigen Versfüssen bestehendes Kolon wird ausgeschlossen (es würde ein ποὺς τεσσαρεςκαιεικοσάσημος ἐν λόγο τος sein). Die moderne Musik hat sowohl Hexapodien aus 3-zeitigen, wie aus 4-zeitigen Versfüssen:

Hexapodien aus 3-zeitigen Versfüssen Figaro No. 28



Hexapodie aus 4-zeitigen Versfüssen Bach Matthaeus-Passion



Aber wir sind berechtigt zu sagen, dass die Aussagen de Aristoxenus überall auf den praktischen Gebrauch der alte Dichter-Componisten basirt sind und müssen dies auch betred der von ihm in Abrede gestellten daktylischen Hexapodie annehmen. In der That giebt es unter den ungemischten Metre wohl keinen einzigen Fall, dass wir sechs 4-zeitige Versfüsse seinem einheitlichen Kolon verbinden müssten. Wie es hierin iden gemischten Metren stand, wird unten bei der Lehre von Schema der Takte zu erörtern sein.

Unsere gesammte moderne Musik, soweit sie eine stren rhythmische ist und sich nicht in Recitativen bewegt, hält fl die 3- und 4-zeitigen Versfüsse mit Ausnahme der Hexapodi streng die von Aristoxenus gegebenen Bestimmungen über de Megethos der Kola ein. Im Recitativ aber werden bei uns me dernen auch Kola von mehr als sechs Versfüssen gebildet:

Matthaeus-Passion p. 16 Peters





derselben Matthaeus-Passion kommen auch Recitative mit längeren Kola: 9-füssigen, 10-füssigen u. s. w. vor. Unsere ng rhythmische Musik ist eben eine solche, welche für die das von Aristoxenus angegebene Megethos einhält. Wir en hier nicht darauf eingehen, was im übrigen die Eigennlichkeit unseres Recitatives ist. Alle nicht recitativische ik, sowohl die eigentliche Arie wie namentlich der Chor, lgt genau die Aristoxenischen Grössenbestimmungen der Kola. wo die Arie (Cantilene) einen recitativischen Charakter er, wird die Aristoxenische Grössenbestimmung überschritten. h da, wo sich in der Musik der Charakter des Zerfahrenen, Mass- und Haltlosen ausdrücken soll, kommen die sonst nur Recitative eigenen Ueberschreitungen des 6-füssigen Kolons Weber lässt im Freischütz No. 4 den im Gemüthe zernen Kaspar 8-füssige und 7-füssige Kola singen



Nach Aristoxenus' Darstellung sind dergleichen 7- und üssige und längere Kola, wie im Freischütz und wie die

vorher aus der Matthaeus-Passion aufgeführten, in der griechischen Melopoeie unmöglich. Also in der griechischen Musik nur strenger Rhythmus, keine Recitative. Wenn man früher annahm (Ambros), die griechische Musik sei recitativartig, so widerspricht das der Darstellung des Aristoxenus ganz und gar. Der Rhythmus der alten griechischen Musik war vielmehr überall ein streng gebundener.

### § 34.

#### Die für continuirliche Rhythmopoeie ungeeigneten Takte.

Welche Takte es sind, die eine continuirliche Rhythmoposit verstatten, hat sich trotz der Abgerissenheit der bezüglichen Aristoxenischen Stelle wieder ausfindig machen lassen. Eine Besprechung der Takte, welche nicht continuirlich wiederholt werden können, fehlt uns in dem rhythmischen Fragmente Selbst der Terminus, womit Aristoxenus die nicht continuirliche Rhythmopoeie bezeichnet hat, ist uns nicht überliefert. Im Nothfalle würden wir das Wort ἀσυνεχής δυθμοποιία gebrauchen dürfen. Aristoxenus meint Takte, welche isolirt unter ander Takte eingemischt werden können. Bei Aristides und Hephee stion sind solche Takte als σπάνιοι, σπανιώτεροι bezeichnet.

Dahin gehört nun vor allen

#### der πούς δίσημος.

Dass Aristoxenus sagt: τὸ δίσημον μέγεθος παντελῶς ἄν ἔχο πυκνὴν τὴν ποδικὴν σημασίαν, müssen wir dem Zusammenhang nach natürlich nicht anders als so verstehen: ein 2-zeitiger Tak würde den einen der beiden Chronoi protoi zum starken, de anderen zum schwachen Takttheile haben (vgl. Bacchius p. 24

ى ئ.

denn als "Takt" müsste auch der Pyrrhichius mindestens zwe Semeia podika haben, einen Niederschlag und einen Aufschlaf Wollte man ihn, meint Aristoxenus, in continuirlicher Rhythme poeie wiederholen, so würden die Taktschläge allzuhäufig falle jede kurze Sylbe würde einen Taktschlag erhalten müssen. Makeinem Worte sagt Aristoxenus, dass ein Pyrrhichius als Talüberhaupt nicht vorkomme, vielmehr ist die Nachricht des Arstides: Tò μὲν οῦν ἰσον ἄρχεται μὲν ἀπὸ δισήμον und des Fragmentum Parisinum § 11: Εστι δὲ ὅτε καὶ ἐν δισήμο γίνεν δακτυλικὸς πούς und ebenso auch des Bacchius p. 24 Τῶν σ

ἐπλῶν (ποδῶν) ποίος ἄρχεται; πρῶτος ἡγεμών. σύγκειται δὲ ἀ δύο ἐλαχίστων χρόνων, ἄρχεται δὲ ἀπὸ ἄρσεως, ἐν ἦ ἔχει ἕνα τὸν ἐλάχιστον χρόνον, ὁμοίως καὶ ἐν τῆ θέσει, ὑπόδειγμα δὲ αὐτοῦ λέγομεν "λόγος" in letzter Instanz, wenn auch durch Vermittelung eines Umarbeiters, auf Aristoxenus zurückzuführen. Wenn freilich bei den Metrikern ein μέτρον πυρριχιακόν aufgestellt worden ist (vgl. Aristides Rhythm. p. 37 M.: προκελευσμαικὸς ὁ καὶ πυρρίχιος ἀπὸ τοῦ κἀν ταῖς πυρρίχαις κἀν τοῖς ἀγῶσιν αὐτοῖς χρῆσθαι), so ist das freilich durchaus gegen die Aristoxenische Doctrin. Hephaestion statuirt den Pyrrhichios in den δακτυλικὰ Αἰολικὰ καλούμενα. Von diesen sagt er: "τὸν μὲν τρῶτον ἔχει πόδα πάντων ἕνα τῶν δισυλλάβων ἀδιάφορον, ῆτοι σπονδεῖον ἢ ἴαμβον ἢ τροχαῖον ἢ πυρρίχιον":

,,πέλομαί τινα τὸν χαρίεντα Μένωνα καλέσσαι"

Hier muss der ποὺς δίσημος natürlich stets ein isolirter Versfuss sein, heterogenen Versfüssen zugemischt. In dieser Weise werden nicht bloss die Metriker, sondern auch die Rhythmiker den von ihnen statuirten ποὺς δίσημος gefasst haben.

Ausserdem gehören der ἀσυνεχής φυθμοποιία noch

#### der ποὺς ἐπίτριτος

an. Michael Psellus § 9 sagt darüber: ,,γίνεται δέ ποτε ποὺς καὶ ἐν ... λόγφ ἐπιτρίτφ", Aristides lehrt genauer p. 35: Τὸ δὲ ἐπίτριτον ἄρχεται μὲν ἀπὸ ἐπιτασήμου, γίνεται δὲ ἕως τεσσαρες-καιδεκασήμου. σπάνιος δὲ ἡ χρῆσις αὐτοῦ.

Dass die Rhythmiker unter dem 7-zeitigen Epitrit nicht den Versfuss verstanden haben, welchen Hephaestion im trochaeischen oder iambischen Metrum als 7-zeitigen Epitrit bezeichnet, hat sich bereits oben § 33, 3 ergeben. Denn zum Wesen des von den Rhythmikern statuirten 7-zeitigen Epitrits gehörte, dass er nicht mehrmals hinter einander wiederholt werden kann, während jener Epitrit Hephaestions häufig genug ohne Unterbrechung wiederholt wird; er war kein 7-zeitiger, sondern ein irrationaler 6½-zeitiger Versfuss.

Dagegen ist ein rationales 7-zeitiges Megethos der Epitrit, welchen Hephaestion c. 12 als zweite Hälfte des ἐωνικὸν ἀπ' ἐλάσσονος ἀνακλώμενον statuirt. Auf einen τρίτος παίων πεντάσημος folgt ein δεύτερος ἐπίτριτος ἐπτάσημος

00-01-0--

,, ώστε την πρό της τροχαϊκης (βάσεως) άελ γίνεσθαι πεντάσημος, τοῦτ' έστι τρίτην παιωνικήν, καλ την τροχαϊκήν, όπόταν πρετάττοιτο της ζωνικης έπτάσημον τροχαικήν, τὸ καλούμενον δεύτερον έπίτριτον. Ζwei πόδες dieser Art nannte man zusammen ζωνικὸν δίμετρον ἀνακλώμενον κατά τὸν ἀνακλώμενον χαρακτήρε:

παρὰ δ' ηὖτε | Πυθόμανδρον κατέδυν ε ρωτα φεύγων

παίων ἐπίτοιτος πεντάσημος ἐπτάσημος.

00\_0

Den ἐπίτριτος πούς schliesst Aristoxenus von der συνεχής ἡυθμασοιία aus. Als Bestandtheil des ἀνακλώμενον steht der ποὺς ἐπίτριτος ἐπτάσημος nicht in der συνεχής ἡυθμοποιία, sonders stets als isolirter Takt unter anderen, nämlich in unmittelbarer Nachbarschaft eines παίων πεντάσημος, er kann niemals eine continua rhythmopoeia bilden und sollten auch noch so viele ἀνακλώμενα auf einander folgen. Es steht also nichts entgegen, dass dieser Epitrit des Anaklomenon ein wirklicher ποὺς ἐπίτριτος ἐπτάσημος ist. Wir dürfen nicht zweifeln, dass Hephsestion hier die alte rhythmische Tradition überliefert, und dass auch Aristoxenus das ἀνακλώμενον nicht anders gemessen hat.\*)

Unter dem 14-zeitigen Epitrit des Aristides kann man natürlich nicht eine Verdoppelung des 7-zeitigen Epitriten verstehen

Ein solches aus zwei Epitriten zusammengesetztes Kolon würde zwar ein 14-zeitiges Megethos sein. Aber erstens würde dies Kolon eine Gliederung von 7:7 haben, also nicht sowohl dem epitritischen Taktverhältnisse 3:4, als vielmehr dem isorrhythmischen Logos angehören, mithin, als einheitlicher zusammengesetzter  $\pi o \hat{v}_S$  gefasst, nicht unter die epitritische, sondern die daktylische (gerade) Taktart gehören. Und zweitens würden alsdann zwei 7-zeitige Megethe in continuirlicher Rhythmopoeie mit einander verbunden, was nach Aristoxenus § 35 nicht möglich ist.

Mit dem 14-zeitigen Epitrit hat es die nämliche Bewandtniss wie mit dem 7-zeitigen, welcher mit einem 5-zeitigen Paece

<sup>\*)</sup> Aristoxenus übersetzt und erläutert S. 71.

verbunden (nach S. 194) in der Anaklasis des ionischen Rhythmus vorkommt. Auch den 14-zeitigen Epitritus haben wir in den ionischen Rhythmopoeien zu suchen. Das ionische Dimetron kann mit Bezug auf den Anlaut eine dreifache Form haben:

Die Form a. beginnt mit dem starken Takttheil (Ionicum a maiore), die Form b. hat vor dem starken Takttheile eine 2-zeitige Anakrusis (Ionicum a minore); die Form c. lautet mit einer 4-zeitigen Anakrusis (in der Sylbenform des Daktylus) an: sie ist ein choriambisches Kolon, welches den rhythmischen Accent nicht auf der ersten, sondern auf der zweiten Länge hat. In der ionischen Strophe Oed. Rex 483-497 Dind. geben die beiden ersten Verse für diese rhythmische Bildung ein Beispiel:

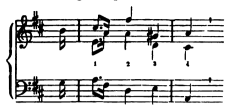
Die Arie in Mozarts Don Juan No. 8 ist im ionischen Rhythmus gehalten. Die über den Notenzeilen stehenden Ziffern 1, 2, 3, 4, 5, 6 u. s. w. bezeichnen die Anzahl der in einem jeden Kolon enthaltenen Chronoi disemoi, deren jeder Ionicus drei hat. Mit dem ionischen Dimetron und Trimetron wechselt der 10zeitige Paeon epibatus, der 14-zeitige Epitrit und ein 8-zeitiger Triplasios.





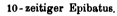


8 zeitiger Triplasios.



14-zeitiger Epitrit.





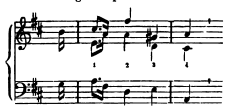


Ionisches Dimetron.





8 zeitiger Triplasios.



14-zeitiger Epitrit.



10-zeitiger Epibatus.



Ionisches Dimetron.









In den rhythmischen Prolambanomena Psellus § 9 neben dem Epitrit auch

#### der πούς τριπλάσιος

genannt: γίνεται δέ ποτε ποὺς καὶ ἐν τοιπλασίφ λόγφ, γίε καὶ ἐν ἐπιτρίτφ. Auch die Stelle des Musikers Dionysius übe zwischen Rhythmengeschlechtern und Consonanzen bestehende logie setzt den Gebrauch eines ποὺς τριπλάσιος voraus. Von Takten der continuirlichen Rhythmopoeie ist der ποὺς τι σημος bei triplasischer Gliederung ausgeschlossen nach Aixenus § 32: "ὁ μὲν τοῦ τριπλασίου οὐκ ἔρουθμός ἐστιν". Hephaestion c. 3 wird aufgeführt "ποὺς τετράχρονος ἐκ βρακαὶ μακρᾶς καὶ βραχείας, ὁ ἀμφίβραχυς ο \_ ΄. Nach At brachen liesse sich z. B. das Archilocheische Kolon bei Hepstion 15 messen

Έρασμονίδη Χαρίλαε

Aber selbst Hephaestion mag für diese συνεχής φυθμοποιία amphibrachischen Versfuss nicht als Mass anwenden. Dag würden Metra wie Prometheus 397

Στένω σε τὰς οὖ- | λομένας τύχας Ποομηθεῦ und Soph. Electra 1058

Τί τοὺς ἄνωθεν | φρονιμωτάτους οίωνούς

im Anfange mit einem ποὺς τετράσημος τριπλάσιος, auf we unmittelbar ein ποὺς τετράσημος δακτυλικός folgt, anlauten

Ausser dem 4-zeitigen Triplasios würde sich für die continuirliche Rhythmopoeie auch noch ein 8-zeitiger Tripdenken lassen, der um eine Länge verkürzte Paeon epibati

∠ \_ \_ ∠ \_ ionisches Dimetron

∠ \_ \_ ∠ \_ Paeon epibatos

I Triplasios oktasemos.

n der antiken Rhythmopoeie weiss ich diesen Triplasios nicht u belegen. Ein modernes Beispiel desselben würde das in der orher angeführten ionischen Don Juan-Arie auf den Paeon epitatus folgende rhythmische Glied sein (S. 197).

Es ist nicht unbeachtet zu lassen, dass die aus der συνεχής ἡνθμοποιία ausgeschlossenen Rhythmengeschlechter, das epitritische und das triplasische, in ionischen Rhythmopoeien als Einmischungen unter heterogene Versfüsse ihre Stelle haben. Auch der 10-zeitige Paeon epibatus, der aber auch in continuirlicher Rhythmopoeie gebraucht werden kann, gehört der ionischen Rhythmopoeie (als katalektische ionische Dipodie) an.

Auch noch andere Megethe,

als die des epitritischen und triplasischen Rhythmengeschlechtes, sind für den isolirten Gebrauch möglich. Für die συνεχής φυθμοποιία sind sie unmöglich, für die ἀσυνεχής φυθμοποιία sind sie möglich. Denn was hier das eine Kolon an rhythmischer Grösse zu wenig hat, hat das folgende Kolon an rhythmischer Grösse zu viel oder umgekehrt. Wenigstens scheint man Metra wie Aves 1755

Έπεσθε νῦν γάμοισιν,  $\vec{\omega}$  |  $\phi$ ῦλα πάντα συννόμων niemals anders gemessen zu haben als

Von den beiden Kola würde ein jedes für συνεχής φυθμοποιία unmöglich sein; indem sich in der ἀσυνεχής φυθμοποιία das eine an das andere schliesst, wird das legitime rhythmische Megethos, welches einem Metron aus zwei iambischen Tetrapodien zukommt, compensirt werden. So besteht auch der heroische Vers (der Caesur zufolge) aus einer katalektischen daktylischen und einer hyperkatalektischen anapaestischen Tripodie

Die Compensationstheorie macht die unrhythmischen Megethe der ἀσυνεχής φυθμοποιία zu errhythmischen.

# Viertes Capitel. Specielle Taktlehre.

§ 35.

#### Unzusammengesetzte Takte.

Aristoxenus sagt § 26:

Οι δ' ἀσύνθετοι τῶν συνθέτων (εc. πόδες) διαφέρουσι τὰ μὴ διαιρεῖσθαι εἰς πόδας, τῶν συνθέτων διαιρουμένων.

"Die unzusammengesetzten (einfachen) Takte unterscheiden sich dadurch von den zusammengesetzten, dass sie nicht in Takte zerfallen, während dies bei den zusammengesetzten der Fall ist."

Aristides gebraucht ποὺς ἀπλοῦς statt des Aristoxenisches ποὺς ἀσύνθετος. Seine Definition ist: Συνθέσει ἡ τοὺς μὲν ἀπλοῦς εἶναι συμβέβηκεν ὡς τοὺς δισήμους, τοὺς δὶ συνθέτοις ὡς τοὺς δωδεκασήμους. ἀπλοῖ μὲν γάρ εἰσιν οἱ εἰς χρόνεις διαιρούμενοι, σύνθετοι δὲ οἱ καὶ εἰς πόδας ἀναλυόμενοι. De einfache Takt, sagt Aristides, erleidet eine Diairesis in Chronoi (podikoi), der zusammengesetzte Takt aber wird auch in Takt aufgelöst.

Wenn es heisst, dass Takte wiederum in Takte zerfallen oder nicht zerfallen, so müssen auch diese als Bestandtheile grösserer dienenden kleineren Takte ebenfalls solche Takte sein, welche in der Scala der Megethe als  $\pi \delta \delta \epsilon_S$  anerkannt werden.

Welche Takte unserer Scala sind es nun, deren Bestandtheile nicht wiederum in Takten bestehen und als solche unzusammengesetzte oder einfache Takte heissen? Dies sind zunächst der τρίσημος λαμβικός und der τετράσημος δακυλικός, denn die Abschnitte, in welche sie, wie wir oben gesehen haben, sich zerlegen lassen, sind das μέγεθος δίσημου und μονόσημου, von denen keines einen πούς bilden kann

Zerlegt man die darauf folgenden Taktgrössen, den πεντάσημος ἡμιόλιος und den έξάσημος ἐαμβικός

so bildet zwar jedesmal der eine der beiden Abschnitte einen πούς (nämlich - v oder v - einen τρίσημος ἰαμβικός, - - einen τετρά σημος δακτυλικός), nicht aber der andere, denn dieser ist ei

έγεθος δίσημον (- oder  $\circ$   $\circ$ ), welches nach Aristoxenus für συνεγς φυθμοποιία keinen Takt bilden kann.\*) Da es nun bei Aritoxenus heisst, die zusammengesetzten, aber nicht die einfachen akte zerfallen in "πόδες" und da unter πόδες jedenfalls mindetens zwei πόδες zu verstehen sind, so kann auch  $-\circ$  und  $--\circ$ , on denen keiner in mehrere πόδες zerfällt, nicht zu den zusammenesetzten, sondern nur zu den unzusammengesetzten Takten gehören.

Alle übrigen Takte aber ausser diesen vieren lassen sich in wei oder mehrere kleinere zerlegen und sind mithin keine unzuammengesetzten, sondern zusammengesetzte Takte.

§ 36.

#### de Versfüsse nach der Theorie der Metriker im Allgemeinen.

Zu einer Geschichte der antiken Litteratur über die Theorie der letrik giebt die erste und zweite Auflage der Rossbach-Westphal'chen Metrik die nöthigen Gesichtspuncte. Wer jener Darstellung ufmerksam gefolgt ist, der wird die Ueberzeugung gewonnen haben, ass uns von zwei metrischen Systemen des Alterthumes eine anähernd genaue Kunde überkommen ist. Erstens von dem Systeme er ἐννέα μέτρα πρωτότυπα, welches nachweislich erst von leliodor aufgestellt ist und uns bei dem Untergange des Heliorischen Werkes am vollständigsten in dem Hephaestioneischen γχειρίδιον περl μέτρων, einem Auszuge aus einem der umfasseneren Werke Hephaestions über die Metrik vorliegt. Aus diesen

\_ und \_ u

inerseits und den Versfüssen

\_ u \_ und \_ \_ u

uderseits als einfachen Takten erster und zweiter Ordnung zu scheiden ist. Der zeitige und 6-zeitige Versfuss enthalten nämlich jener den 3-zeitigen, dieser len 4-zeitigen Versfuss als anlautenden Bestandtheil in sich, darauf folgt als uslautender Bestandtheil eine 2-zeitige Länge oder Doppelkürze, welche ufolge der Aristoxenischen Megethos-Scala zwar keinen ganzen πούς, aber loch den Theil eines πούς bildet, den Schlusstheil eines ποὺς τρίσημος und lie Hälfte eines ποὺς τετράσημος. Die Theorie der Metriker macht zwischen Versfüssen erster Ordnung und zwischen Versfüssen zweiter Ordnung den nier angedeuteten Unterschied: ,,πόδες τῆς πρώτης ἀντιπαθείας und πόδες τῆς δευτέρας ἀντιπαθείας<sup>6</sup>. Vgl. unten S. 216. Es ist wahrscheinlich, dass schon Aristoxenus eine analoge Classification aufgestellt hatte.

<sup>\*)</sup> Läge uns die Ausführung dieses Abschnittes der Aristoxenischen Rhythaik vor, dann würden wir dort vermuthlich lesen können, dass zwischen en Versfüssen

grösseren Werken Hephaestions (dem frühesten von 48 Büchen, dann einem späteren von 11 und endlich von 3 Büchern), sind die Scholien zu unserem Hephaestioneischen Encheiridion gestessen, deren Grundlage von Longinos herstammt. Mit ihrer Hülfe erweitert sich das kleine für die erste Unterweisung der Anfänger bestimmte "Handbüchlein" zu einer umfassenderen Darstellung, welche so ziemlich über das vollständige System der erweitere πρωτότυπα Aufschluss giebt und wohl keinen wichtigen Punct desselben im Dunkeln lässt. Kürzer als die des Hephaestioneischen Encheiridions ist die Darstellung der erweite μέτρα πρωτότυπα bei Aristides Quintilian, welche, auch wenn sie von Hephaestion in einzelnen Puncten abweicht, ebenfalls den Heliodor zur Voraussetzung hat.

Das zweite uns überkommene System ist das der méren άρχέγονα und παραγωγά, der "ursprünglichen und der abgeleiteten Metra". Hier wird die Metrik nicht wie bei Hephaestion und Aristides nach den verschiedenen Arten und Unterarten (vévn und είδη) der Metra behandelt, sondern so, dass zwei Verse. das daktylische Hexametron und das iambische Trimetron, als die ursprünglichen Verse angesehen werden, aus denen durch Verkirzungen oder Sylben-Zusätze alle übrigen Verse hervorgegangen seies. Die Anordnung dieses zweiten Systemes ist wenig wissenschaftlich und steht hierin hinter dem ersten zurück. Aber dennoch ist dies zweite insofern das ältere, als es noch nichts vos Heliodors Neuerung weiss, welcher zuerst die Antispasten einem μέτρον πρωτότυπον erhoben hat. In griechischer Bearbitung liegt uns die Theorie der μέτρα ἀρχέγονα und παραγαγέ nicht vor. Der älteste Vertreter derselben ist uns Marcus Terentins Varro. Wie der alexandrinische Grammatiker heisst, dessen metrisches Lehrbuch dem Varro vorlag, lässt sich nicht ermittels; derselbe lebte nach der Zeit des alexandrinischen Dichters Sotades, da die von Varro mehrfach erwähnten Ionica metra erst nach dem Auftreten des Sotades diesen Namen erhalten habes können. In der früheren Kaiserzeit war Caesius Bassus ein Ashänger der Varronischen Metrik in seiner "ars ad Nerones", die ebenfalls, bis auf wenige Ueberbleibsel verloren gegangen is Die vollständigste Darstellung des Systemes der uéroa aoregon und παραγωγά giebt Terentianus Maurus in der dritten seine metrischen Schriften (denn dessen drei libelli sind nicht, wie Lachmann annahm, die drei Theile eines einheitlichen Werke, lern drei selbstständige Schriften: über die Buchstaben, über Sylben und über die Verse). Zwei Doppelgänger des Terenus Maurus besitzen wir in den metrischen Darstellungen des lius Fortunatianus und des Diomedes.

Die umfangreichste Darstellung der Metrik aus dem Alterme sind die "Marii Victorini artis grammaticae libri quatuor". rst wurde es von Theodor Bergks scharfsichtigem Auge bekt, dass in einer von Gaisford benutzten Pariser Handschrift erhalb des die Horatianischen Oden behandelnden vierten Buches ı die Worte befinden: "Aelii Festi Aphthonii V. P. de metris nibus explicit liber IIII feliciter." Bergk nimmt hiernach für ganze Werk statt des Marius Victorinus den Verfassernamen ius Festus Aphthonius in Anspruch. Da indess die Grammatici ini Heinrich Keils, obwohl dieser der Bergk'schen Entdeckung timmt, den Namen des Marius Victorinus beibehalten, so ze dies auch in dieser Umarbeitung der Rossbach-Westphal'schen rik geschehen. Die Darstellung des Marius Victorinus r wenn man will des Aelius Festus Aphthonius - vereint die Theorie der έννέα μέτρα πρωτότυπα mit der Theoder μέτρα ἀρχέγονα und παραγωγά, die πρωτότυπα nach iodor behandelnd, "insistens Heliodori vestigiis, qui inter ecos huiusce artis antistes aut primus aut solus est", Mar. t. p. 127. In den beiden ersten Auflagen der Rossbachstphal'schen Metrik ist nachgewiesen, dass dieser Theil "ars grammatica" sich aufs engste an die Metrik des a anschliesst. Im zweiten Buche stellt der Autor die ρα πρωτότυπα όμοιοειδη, im zweiten und dritten Capides dritten Buches die μέτρα κατ' άντιπάθειαν μικτά und νάρτητα dar, fast nach derselben Anordnung wie bei Heestion und bei Aristides. Hiermit wäre die Metrik eigentabgeschlossen. Aber es tritt noch ein zweiter Theil hinzu, welchem die Theorie der Metra noch einmal, aber nach em anderen Systeme vorgetragen wird, nämlich nach der Varro und Caesius Bassus befolgten Theorie der metra ivata. Lib. III cap. 1 soll die allgemeine Uebersicht dieser orie geben, lib. III, 4 ff. stellt die aus dem daktylischen cameter und iambischen Trimeter hervorgegangenen derivata ; lib. IV cap. 1 soll nach der Ueberschrift des Autors dieigen Metra, welche durch concinnatio und permixtio jener len Grundformen entstanden sind, zum Inhalte haben; IV, 2

enthält einen sehr inhaltlosen Panegyricus auf die metrica und musica ars; IV, 3 fügt eine Uebersicht der Metra des Hors hinzu. In allen diesen Partien ist der Autor fast nichts als Abschreiber, der niemals Bedenken trägt, den Wortlaut des Originales beizubehalten, und von dem, was er schreibt, soweites nicht ganz trivial ist, keine Kenntniss hat. Es geht aus seiner Dastellung hervor, dass er von den im zweiten und dritten Capitel des dritten Buches behandelten μικτά und ἀσυνάρτητα gar keinen Begriff hat, dass die Ueberschriften seines dritten und vierten Buches gans ohne Bewusstsein hingeschrieben sein müssen und dass er selbst über das Verhältniss, in welchem die beiden Haupttheile seines Buches zu einander stehen, völlig im Unklaren geblieben ist. Es ist kaum anders zu denken, als dass er die ganze Anordnung bereits in einem früheren Werke vorfand und dass er derselben ohne Nachdenken gefolgt ist.

Die Darstellung, welche ich in dem die allgemeine Metrik behandelnden Theil der Rossbach-Westphal'schen Metrik gegebenhabe, wird klar gestellt haben, dass das zweite, dritte und vierte Buch des Marius Victorinus nicht viel mehr als eine gedankenlose Compilation aus zwei ursprünglich verschiedenen Quellen ist

Es ist anzunehmen, dass es sich mit dem ersten Buche des Marius Victorinus nicht anders verhält. Wenn uns aber für die drei letzten Bücher die Doppelgänger unseres Autors theilweise noch vorliegen, oder aber wenigstens die Quellen, aus denen er geschöpft, mit Sicherheit sich sondern lassen, so ist dies für das erste Buch nicht in gleichem Masse der Fall-Ausser den Capiteln "de litteris", "de orthographia", "de syll» bis", "de enunciatione litterarum", "de syllabarum natura et cosnexione" sind es besonders die Abschnitte "de mensura longarun et brevium syllabarum", "de arsi et thesi", "de rhythmo", "de pedibus" und weiterhin "de epiploce", welche für die Rhythmik von Interesse sind. Verschiedentlich wird hier Aristoxenus citirt Doch wird es wohl keine Frage sein können, dass der Autor nicht aus Aristoxenus selber berichtet, sondern aus einem alteren lateinischen Metriker, der in der Einleitung seiner Schrift, sei es mittelbar, sei es unmittelbar, aus der Aristoxenisches Rhythmik referirte. Das hatte Heliodors Metrik, das hatten die umfangreicheren metrischen Schriften des Hephaestion nachweislich ebenso gemacht, und gewiss wird Juba, eine Hauptquelle des Marius Victorinus, "Juba noster, qui inter metricos autoriatem primae eruditionis obtinuit, insistens Heliodori vestigiis, qui inter Graecos huiusce artis antistes aut primus aut solus est", seine Ars nicht ohne eine rhythmische Einleitung begonnen haben. Der § 24 dieses Buches S. 106 stellt die verschiedenen im ersten Buche des Marius Victorinus vorkommenden Angaben über Arsis und Thesis zusammen. Nothwendig muß angenommen werden, dass in der im Abschnitte "de Rhythmo" gegebenen Darstellung, in welcher eine uns noch im Originale vorliegende Stelle aus der Aristoxenischen Rhythmik unter ausdrücklicher Berufung auf "Aristoxenus" angeführt wird:

"Hae sunt tres partitiones quae continuam rhythmopoeiam faciunt", vgl. Aristox. Rhythm. § 30:

"Τῶν δὲ ποδῶν (τῶν) καὶ συνεχῆ φυθμοποιίαν ἐπιδεχομένων τρία γένη ἐστί",

auch die Termini technici Arsis und Thesis im Aristoxenischen Sinne zu fassen sind. Sind nicht auch sonst noch die Anklänge an unser Aristoxenisches Original klar genug? So der Schlusssatz des Marius:

"Nam coitus temporum communis est rhythmo et arrhythmiae", zu vergleichen mit Aristox. § 8:

"Τὸ δὲ φυθμιζόμενόν έστι μὲν κοινόν πως ἀρφυθμίας τε καὶ ψυθμοῦ".

Sind nicht auch die Worte, mit denen unser Capitel de Rhythmo schliesst:

"Ut intellegamus et in ipsa concursione temporum non fortuitam, sed certam esse disciplinam",

sichtlich genug dasselbe wie die Aristoxenischen Worte:

"ώστε είναι φανερον στι οὐδέποτε εύρεθήσεται ή φυθμική ἐπιστήμη τῆ τῆς ἀπειρίας ίδέα προσχρωμένη"?

Ich bin weit entfernt zu meinen, dass es unser Autor oder der von ihm excerpirte lateinische Metriker gewesen sei, der den Aristozenus vor sich gehabt und dessen Sätze lateinisch vertirt habe, wohl aber bin ich überzeugt, dass das Capitel "de rhythmo" in letzter Instanz von keinem anderen als einem solchen stammen kann, welcher mit der rhythmischen Doctrin des Aristoxenus aus dessen eigenen Schriften, sowohl den rhythmischen Stoicheia, als auch der von Porphyrius benutzten Abhandlung "περὶ τοῦ πρώτου χρόνου" aufs genaueste vertraut war. Wer kennt die Zwischenhände, welche von Aristoxenus bis Aelius Aphthonius führen? Der ältere

Bestandtheil des Capitels de rhythmo beginnt p. 42, 6 Keil "Rhythmorum autem tres esse differentias volunt in dactyli iambo et paeone, quae fiunt per arsin et thesin, nam dactyli aequa temporum divisione taxatur, ut et anapaestus: uterque enim pes quattuor temporum est." Dass hiermit ein griechische Original übersetzt ist, ist klar. Doch ist es nicht Aristoxens selber, den man hier ins Lateinische übertragen. Schon di frühere Kaiserzeit weiss von 'Αριστοξένιοι; der unter Nero lebend Musiker Klaudios Didymos (vgl. Suidas s. v. Δίδυμος ὁ τεί 'Ηρακλείδου) hatte, wie Porphyrius ad Ptol. p. 209. 210. 10 berichtet, eine Schrift περὶ τῆς διαφορᾶς τῶν 'Αριστοξενίων παὶ Πυθαγορείων geschrieben.\*)

Durch eine solche von einem Aristoxeneer herrührende Schrif scheinen die Aristoxenischen Bestandtheile in der Rhythmik de Aristides vermittelt zu sein. Eine derartige Schrift eines Aristoxeneers würde es ebenfalls sein, auf welche der vorher be zeichnete Abschnitt im Capitel de rhythmo zurückgeht.\*\*)

Das Fragment des vermuthlich in der vorneronischen Zei lebenden Aristoxeneers, welches sich in lateinischer Uebersetzum bei Marius Victorinus im Abschnitte de rhythmo erhalten hat ist folgendes:

- § 1. Rhythmorum autem tres esse differentias volunt i dactylo iambo et pacone, quae fiunt per arsin et thesin.
- § 2. Nam dactylus aequa temporum divisione taxatur, ut e anapaestus: uterque enim pes quattuor temporum est, nam u longa prima dactyli duabus brevibus insequentibus par [sibi] e aequalis est, ita et in anapaesto fit, ut initium fini simile in veniatur, et dicunt in arsi et thesi aequalem rationem esse, i est loov lóyov.

Idem fiet in dipodia facta coniugatione binum pedum pe

- \*) Ebenso berichtet Porphyrius von einer musikalischen Schriftsteller Ptolemais aus Kyrene, die unter dem Titel Πυθαγορική τῆς μουσικῆς στο χείωσις ein ähnliches Werk in Frage und Antwort verfasste.
- \*\*) Die Worte des Marius Victor. p. 42, 11 Keil: "et dicunt in arm et the aequalem rationem esse, id est ισον λόγον. idem tiet in dipodia facta col ingatione binum pedum per choriambum et antispastum, quia quantum i sublatione habet, tantundem in positione, et idem apud Graecos ισο ενθμός, id est aequalis, dicitur" berühren sich mit Aristides p. 37: Σύνθεν δὶ οί κατὰ συζυγίαν βακχείοι δύο, ὧν ὁ μὲν πρότερον ἔχει τὸν ιαμβοι δεύτερον δὲ τὸν τροχαίον · ὁ δὲ ἐναντίως.

- § 36. Die Versfüsse nach der Theorie der Metriker im Allgemeinen. 209 choriambum et antispastum, quia quantum in sublatione habet, tantundem in positione, et idem apud Graecos  $l\sigma o_S$   $\delta v \partial \mu o_S$ , id est aequalis, dicitur.
- § 3. Secundus autem rhythmus in iambo dupli ratione subsistit, in qua et trochaica et utraque ionica. monosemos [unius] enim [temporis] arsis ad disemon thesin comparatur. etenim iambus a brevi syllaba incipit, quae est unius temporis, et in longam desinit, quae est temporum duum; trochaeus autem contra.

Eadem et in ionicis metris dupli ratio versatur: nam ionicus ἀπὸ μείζονος a duabus longis incipit et in duas desinit breves; ionicus autem ἀπὸ ἐλάσσονος a brevibus incipiens in longas desinit. erit itaque in his disemos arsis ad tetrasemon thesin, quia unam partem in sublatione habent, duas in positione, seu contra. ergo iambica et trochaica metra, quae in dupli ratione sunt posita, facta coniugatione binum pedum ad legem (ae)qua(lis, non) dupli vocabuntur\*).

- § 4. Tertius autem rhythmus, qui paeonicus a musicis dicitur, hemiolia ratione subsistit, quae est sescupli ratio. hemiolium enim dicunt numerum, qui tantundem habeat quantum alius et dimidium amplius, ut si compares tres et duo: nam in tribus et duo et eorum dimidium continetur. quod cum evenit, trisemos arsis ad disemon thesin accipitur, id est tres partes in sublatione habens, duas in positione, seu contra. quam rationem maxime incurrunt paeonici versus et bacchii, ita pedibus per metra gradientibus, ut paeonicus servetur rhythmus.
- § 5. Hae sunt tres partitiones, quae continuam rhythmopoeiam faciunt. Aristoxenus autem ait non omni modo inter se composita tempora rhythmum facere. Nam coitus temporum communis est rhythmo et arrhythmiae. unde si apte congruant spatia, rhythmum faciunt, si contra, arrhythmiam, ut intellegamus et in ipsa concursione temporum non fortuitam, sed certam esse disciplinam.

Das griechische Original dieser rhythmischen Sätze ist uns

<sup>\*)</sup> So ist die falsche handschriftliche Ueberlieferung "ad legem quadrupli vocabuntur" zu emendiren.

R. WESTPHAL, Theorie der griech. Rhythmik.

zwar nur in lateinischer Uebersetzung erhalten, nicht im Undennoch bereichert es unseren rhythmischen Wortschatz un sicherlich von Aristoxenus gebildete Wort μονόσημος, we uns anderweitig nirgends erhalten ist.

Der Uebersetzung einer von einem Aristoxeneer der neronischen Zeit herrührenden Auseinandersetzung über Principien des Rhythmus geht bei Marius Victorinus (in selben Capitel de rhythmo) folgende allgemeinere Bemer voraus:

"Differt autem Rhythmus a metro, quod metrum in verbis, rhyt in modulatione ac motu corporis sit; et quod metrum pedum sit qus compositio, rhythmus autem temporum inter se ordo quidam; et quod me certo numero syllabarum vel pedum finitum sit, rhythmus autem nun numero circumscribatur. nam ut volet, protrahit tempora, ita ut tempus plerumque longum efficiat, longum contrahat."

Zu diesen Eingangssätzen unseres Capitels de rhythme sich das griechische Original erhalten in den Prolegomens Scholien zu Hephaestions Encheiridion No. 6 p. 48:

"Διαφέρει δὲ μέτρον φυθμοῦ . . . . ή τὸ μὲν μέτρον πεπηγότας τοὺς χρόνους . . . . ὁ δὲ φυθμὸς ὡς βούλεται Ελπει τοὺς χρόνους, ποὶ γοῦν καὶ τὸν βραχὺν χρόνον ποεί μακρόν."

Ausserdem giebt es noch einen anderen griechischen Do gänger in dem Fragmentum Ambrosianum 266, 21 ed. Na welchen Keils Ausgabe citirt, auch noch einen andern nischen Doppelgänger Diomedes p. 468 Keil.

Schon S. 106. 107 ist erwähnt worden, dass das Fragmer Ambrosianum, ebenso wie Diomedes und Terentianus Maurus Fundgrube für die der guten rhythmischen Ueberließerung durc widersprechende Auffassung ist, dass jeder anlautende Taktthei äρσις, jeder zweite Takttheil eines Versfusses als θέσις bez net wird. Offenbar war jene lateinische Bearbeitung des Syst der μέτρα ἀρχέγονα und der μέτρα παραγωγά, welche, wenn nicht Juba, so doch ein anderer Metriker mit dem Systeme ἐννέα μέτρα πρωτότυπα vereinigte, die Quelle, aus welcher wunderliche Auffassung von ἄρσις und θέσις dem Mi Victorinus zugeflossen ist.

Ob wohl Aphthonius (Victorinus) eine Ahnung davon ge haben mag, dass diese Auffassung von apous und Destig der richt Darstellung der beiden Takttheile, welche Aristoxenus und die stoxeneer gegeben haben, widerspricht? Schwerlich. Wir dürfen, ohne der verdienstlichen Sammlumg des Victorinus oder Aphthonius zu nahe zu treten, die Vermuthung aussprechen, es sei demselben nicht zum Bewusstsein gekommen, dass die Wörter apois und déois in den Capiteln "de mensura longarum et brevium syllabarum", "de arsi et thesi", "de pedibus" in einer anderen Bedeutung verstanden sein wollen, als in dem Capitel "de rhythmo". Hatte er doch keine Untersuchung darüber angestellt, dass seiner Quelle die rhythmischen Erörterungen "de rhythmo" aus einer ganz anderen Darstellung als das übrige zugegangen war, in letzter Instanz aus der Schrift - zwar nicht des Aristoxenus selber, wohl aber - eines der alten Aristoxeneer, deren es schon zur Zeit des Claudius Didymus, Neros Zeitgenossen, und früher gegeben hat. Diese Untersuchungen sind uns Epigonen des neunzehnten Jahrhunderts übrig geblieben, die wir dem Marius Victorinus für die Ueberlieferung des reichen Materiales 20 grossem Danke verpflichtet sind, den wir am besten dadurch bethätigen, dass wir dem Ueberlieferten nicht bloss die Segnungen der äusseren, sondern auch der inneren Kritik zu Gute kommen lassen. Was die letztere seit der Mitte dieses Jahrhunderts geleistet, dem gegenüber wird die wahre Philologie nicht widerstreben dürfen. Schon in den Fragmenten und Lehrsätzen der griechischen Rhythmiker 1861 wurde die exceptionelle Stellung des Capitels "de rhythmo" gebührend betont und die ganze Beziehung des Marius Victorinus zu seinen Quellen ist seitdem in den später erschienenen Bänden der Rossbach-Westphal'schen Metrik behandelt worden. Es würde wahrlich Zeit sein, dass Julius Caesar in seiner gleich nach dem Erscheinen der Fragmente der Rhythmiker begonnenen Opposition gegen die "neueren Bearbeiter der griechischen Rhythmik", deren Verdienste er angeblich "durchaus nicht beeinträchtigen will"\*), behutsamer werde und den Solonischen Ausspruch, er altere, sich stets belehren lassend, den er von sich gebraucht\*\*), endlich einmal anfange ur Wahrheit zu machen. Das neueste Marburger Universitäts-Programm zeigt noch nichts davon, dass von dem Verse

γηράσκω δ' αίεὶ πολλὰ διδασκόμενος.

<sup>\*)</sup> Julius Caesar, die Grundzüge der griech. Rhythmik S. IX.

<sup>14)</sup> Indices lectionum quae in Academia Marburgensi per semestre hibemum 1884 habendae proponuntur. Adnotata de Aristoxeni elementis rhythmicis praemisit Julius Caesar p. IV.

den August Boeckh freilich von sich gebrauchen konnte, aud Julius Caesar den Schluss auf sich beziehen darf.

Die von Julius Caesar so hartnäckig festgehaltene Schlussfolgerung:

weil bei Marius Victorinus im Capitel "de arsi et thesi" das Wort Arsis die gegen Aristoxenus verstossende Bedeutung des anlautenden Takttheiles hat, so muß Mar. Vict. auch im Capitel "de rhythmo" die Termini Arsis und Thesis in dieser nichtaristoxenischen Bedeutung gefasst haben,

ist keine Logik, kein λόγος, sondern ἀλογία, zu Deutsch: Gedankenlosigkeit oder Unverstand.

#### § 37.

#### Die Classification der Versfüsse bei den Metrikern.

Gegenüber der Auffassung des Aristoxenus und der sich so ihn anschliessenden Rhythmiker, welche die modes nach dem gleichen, doppelten und anderthalbfachen Taktverhältnisse son dern, statuiren die Metriker vier verschiedene Arten der zodes die τρίσημοι, die τετράσημοι, die πεντάσημοι und die έξάσημοι indem sie die von Aristoxenus § 34 als Einheit zusammengefast ten πόδες des doppelten Taktverhältnisses nach ihrem verschiedene μέγεθος in die 3-zeitigen und 6-zeitigen sondern. Für eine jed der vier Classen von modes gebrauchen die Metriker den Term nus technicus ἐπιπλοκή. Es scheint, dass es Hephaestion für ur nöthig gehalten hat, in seinem für die Anfänger bestimmte metrischen Encheiridion, zu welchem er seine umfangreichere metrischen Schriften in mehrmaliger Umarbeitung nach und nac verkürzt hat, die ἐπιπλοκή zu behandeln; in den grösseren Werke wird er dies nicht unterlassen haben, und eben dorther scheir entlehnt zu sein, was die Scholien zum Encheiridion über di έπιπλοχή berichten, besonders Schol. Hephaest. p. 136 ff. At Marius Victorinus p. 94 K. wissen wir bestimmt, dass auch be Heliodor die Lehre von der ἐπιπλοκή behandelt war. Aus Jub welcher dem Heliodor folgend ebenfalls die eninloui, besproche hatte, scheint das "de Epiploce i. e. metrorum amplexione handelnde Capitel des Marius Victorinus p. 63 Keil entlehnt sein. Die Scholien zu Hephaestion p. 136 geben die Definitio Ἐπιπλοκή ἐστι τοῦ μέτρου τὸ ἀνώτατον γένος, ἔξ ής τὰ μέτρα γίνεται. Die Epiploke beruht auf der Anschauung, dass die gleich grossen durch die verschiedene Aufeinanderfolge der Thesis und Arsis von einander verschiedenen Versfüsse zu einer engeren Einheit zusammen zu fassen sind. Aristoxenus sagt von solchen πόδες, sie seien durch ἀντίθεσις verschieden. Der Ausdruck ἀντίθετοι πόδες findet sich bei Aristides p. 50 M. Im Schol. Hephaest. p. 155 heisst es von dem trochaeischen und iambischen Metrum: ,,ἀντιπαθή δὲ λέγεται ταῦτα τὰ μέτρα ἀλλήλοις." Denn was bei Aristoxenus ἀντίθεσις heisst, dafür haben die Metriker den Namen ἀντιπάθεια.

Das metrische System der ἐπιπλοκαί und ἀντιπάθεια, wie es sich bei Heliodor und Hephaestion gestaltet hat, ist folgendes:

Es giebt eine vierfache ἐπιπλοχή, eine τρίσημος, τετράσημος, ἑξάσημος und πεντάσημος, je nachdem 3-zeitige, 4-zeitige, 6-zeitige, 5-zeitige in der Antithesis oder Antipatheia stehende Versfüsse zu einer einheitlichen Classe zusammengefasst werden.

Die ἐπιπλοκαί sind die ἀνώτατα γένη τῶν ποδῶν, sind die obersten Classen. Eine jede derselben zerfällt in verschiedene είδη, in die durch die Anthithesis oder Antipatheia sich ergebenden Unterarten der gleichgrossen Versfüsse. Je nach der Zahl der in einem γένος enthaltenen είδη wird die ἐπιπλοκή als eine δυαδική, τριαδική, τετραδική bezeichnet, d. h. als ein γένος von zwei, von drei, von vier είδη.

#### A.

Έπιπλοκή τρίσημος δυαδική d. i. γένος τῶν τρισήμων ποδῶν, Classe der 3-zeitigen Versfüsse, welche nach der Antipatheia in zwei εἴδη zerfallen:

 $\alpha' = \cup \tau \varrho \circ \chi \alpha \tilde{\iota} \circ \varsigma,$  $\beta' = - \tilde{\iota} \alpha \mu \beta \circ \varsigma.$ 

#### В.

Ἐπιπλοκὴ τετφάσημος δυαδική d. i. γένος τῶν τετφασήμων ποδῶν, Classe der 4-zeitigen Versfüsse, welche nach der Antipatheia in zwei είδη zerfallen:

α' \_ \( \cdot\) δάκτυλος,
β' \( \cdot\) \( \cdot\) ανάπαιστος.

Γ.

Ἐπιπλοκὴ ἐξάσημος τετραδική d. i. γένος τῶν ἐξασήμων ποδῶ Classe der 6-zeitigen Versfüsse, für welche von Heliodor vi εἰδη statuirt werden\*):

Ehe Heliodor das antispastische Metrum in die Zahl de prototypa aufgenommen hatte, konnte die hexasemos Epiplok keine τειραδική sein, sondern war bis dahin eine τριαδική: di γένος τῶν έξασήμων ποδῶν, die Classe der 6-zeitigen Versfüsse wird nach der Theorie der vorheliodorischen Metriker nur die είδη umfasst haben:

α΄ \_ \_ 0 0 ιωνικός ἀπὸ μείζονος, β΄ 0 0 \_ \_ ιωνικός ἀπ' ἐλάσσονος, γ΄ \_ 0 0 \_ χορίαμβος.

⊿.

Έπιπλοκή πεντάσημος.

Nach der Ueberlieferung der Alten hat das paeonisch Metrum keine ἐπιπλοκή. Diese Auffassung scheint aber eber falls erst der Heliodorischen Zeit anzugehören. Hephaestion Encheiridion im Cap. 13 sagt darüber: "Τὸ δὲ παιωνικί εἴδη μὲν ἔχει τρία, τό τε κρητικὸν καὶ τὸ βακχειακὸν καὶ τὸ κ

<sup>\*)</sup> Marius Victorinus de metro ionico ap elassonos p. 98 Keil: "At Ju' noster, qui inter metricos auctoritatem primae eruditionis obtinuit, insiste Heliodori vestigiis, qui inter Graecos huiusce artis antistes aut primus i solus est, negat hoc vitium, ut quidam adserunt, rhythmicum fore, sed ma metrica ratione contingere, quod per ἐπιπλοκάς id est metrorum inter amplexiones ut supra docuimus plerumque evenit. nam τετραδική ἐπλοκή et δυαδική . . . huic versui, qui ionicus anaclomenos vocatur, div sitatem varietatemque fecerunt. etenim antispastica et choriambica utraque ionica metra de quadrua amplexione subsistunt . . . unde acci ut . . ."

Ferner Marius "de metro antispastico" p. 87 Keil: "Scio quosdam su antispasti specie recipienda inter novem prototypa dubitasse . . . Q ergo super hoc in dubium primos auctores deduxerit, plenius referam. o ingatio antispasti, ut Juba noster atque alii Graecorum opinionem set referunt, non semper ita perseverat, ut in principio pedis iambus col cetur . . ."

λιμβακχειακόν, δ καὶ ἀνεπιτήδειόν έστι ποὸς μελοποιίαν, τὸ δὲ κρητικὸν έπιτήδειον."

Ueber das Genos der 5-zeitigen Versfüsse sind wir von allen Metren am wenigsten unterrichtet und namentlich über die Technik der hier vorkommenden antithetischen Formen. Uns ist daher auch die Notiz, dass das paeonische Metrum keine Epiploke habe, räthselhaft. Wie die aus Heliodor und Hephaestion schöpfenden metrischen Berichte die Epiploke darstellen, verdient dieselbe freilich die Missachtung, mit der sie von den Neueren angesehen wird. Der Schol. Heph. p. 137, 6 sagt: ", Ωνομάσθησαν δε έπιπλοκαί, έπειδη τα έκ μιας έπιπλοκης είδη απ' άλλήλων είς άλληλα τὰ είδη μεταπίπτει". Aus dem einen είδος entstehe das andere durch Prosthesis oder durch Aphairesis, durch Hinzufügung oder Hinwegnahme anlautender Sylben. Die Prosthesis (oder besser wohl Prothesis) beruht gewiss auf alter metrischer Tradition: sie ist genau dasselbe wie wenn nach Gottfried Hermann aus dem Trochaeus durch Hinzufügung einer Anakrusis-Sylbe der Iambus entsteht. Das anakrusische Eidos ist mit dem prothetischen Eidos identisch. Dass aber das Hephaestioneische Scholion, ebenso auch Marius Victorinus p. 63 Keil, die Lehre aufstellt, aus dem iambischen Metron entstehe durch Prothesis das trochaeische, erscheint als die Neuerung einer Zeit, in welcher das klare Bewusstsein vom Verhältnisse der metrischen Formen zu einander bereits sich getrübt hatte. Dass der Ursprung der Lehre von der Epiploke in die früheste Zeit der metrischen Tradition bei den Alexandrinern zurückgeht, welche noch nah an die Aristoxenische Zeit hinanreichte, beweisen die Ausdrücke ,,τρίσημος έπιπλοκή, τετράσημος έπιπλοκή, εξάσημος επιπλοκί" anstatt der sonst bei den Metrikern üblichen Terminologie ποὺς τρίγρονος, τετράγρονος u. s. w.

Ueber den Kategorien der verschiedenen Epiplokai stehen als umfassendere Kategorien die πρώτη ἀντιπάθεια und die δευτέρα ἀντιπάθεια. Dies sind gleichfalls alte Classificationen. Das Hephaestioneische Encheiridion wendet im Capitel "περὶ ἀσυναρτήτων" p. 53. 54 den Terminus κατὰ τὴν πρώτην ἀντιπάθειαν an, ohne denselben vorher zu erklären. Der Scholiast p. 208, 3 W. fügt die Erklärung hinzu:

"Ποώτη ἀντιπάθεια, ἡ ἐκ τῶν δισυλλάβων τῶν ἐναντίων σύνθεσις ποὸς τοὺς δισυλλάβους ἢ ἐκ τοισυλλάβων, τοῦτ' ἔστι τῶν ἀπλῶν, ὅταν ἐξ ἀντιστοροφῆς παραλαμβάνωνται, οἰον εί ἀντὶ

⟨τοῦ⟩ ἀπὸ βραχείας ἀρχῆς ἰάμβου ὁ ἀπὸ μακρᾶς τροχαίος παραληφθείη· καὶ ἀντὶ ⟨τοῦ⟩ ἀπὸ μακρᾶς ἀρχῆς δακτύλου ⟨ὁ ἀπὸ⟩ δύο βραχείων ⟨ἀνάπαιστος· καὶ ἀντὶ τοῦ ἀπὸ μακρᾶς ἀρχομένου καὶ ἔξῆς βραχείαν καὶ μακρὰν ἔχοντος κρητικοῦ⟩ ὁ ἀπὸ βραχείας ἀρχόμενος βάκχειος καὶ ἔξῆς ἔχων δύο μακρὰς παραληφθείη.

Έστι δὲ  $\langle \hat{\eta} | \beta' \rangle$  ἀντιπάθεια  $\hat{\eta}$  ἐν τοῖς συνθέτοις ἐναντίωσις, λέγω ἐν τοῖς τετρασυλλάβοις, οἶόν ἐστι τοῦ ἀντισπάστου (καὶ τοῦ χοριάμβου)."

In kürzerer und älterer Fassung lautet das Scholios (p. 208, 17 W.):

,, Ποώτην ἀντιπάθειαν λέγει τὴν ἐν τοῖς ἀπλοῖς ποσί τοῦς ἔστι τοῖς δισυλλάβοις καὶ τρισυλλάβοις ἐναντιότητα.

Δευτέραν δε άντιπάθειαν την έν τοις συνθέτοις, λέγω δη την έν τοις τετρασυλλάβοις."

Aus diesen beiden Scholien zum Hephaestioneischen Encheridion lernen wir zunächst die Termini technici ἐναντιότης und ἐναντίωσις als gleichbedeutend mit ἀντιπάθεια, dem Aristoxenischen "ἀντίθεσις", und πόδες ἐναντίοι als gleichbedeutend mit πόδες ἀντιπαθοῦντες (πόδες ἀντίθετοι bei Aristides) kennen-Wichtiger aber ist der dort aufgestellte Unterschied zwischem πόδες ἁπλοι und πόδες σύνθετοι. Jenes, sagt das Scholion, seiem die zwei- und dreisylbigen, dieses die fünf- und sechssylbigen. Gemeint sind mit den ἀπλοι πόδες die πόδες τρίσημοι und τετράσημοι, unter den πόδες σύνθετοι sind die πόδες πεντάσημοι und εξάσημοι verstanden.

Diese einfachen und zusammengesetzten πόδες im Sinne der Metriker sind etwas anderes als die ἀσύνθετοι und σύνθετοι πόδες in unserem rhythmischen Fragmente des Aristoxenus, wonach die σύνθετοι πόδες in mehrere (einfache) Takte zerlegt werden, was bei den ἀσύνθετοι nicht der Fall sei. Nur die jenigen πόδες des Aristoxenus, welche mindestens ein 6-zeitiges Megethos haben, lassen sich in mehrere Takte zerlegen, der 5-zeitige und der ungerade 6-zeitige, d. i. der Paeon und der Ionicus aber nicht. Gerade diese beiden Versfüsse aber sind nach den Metrikern die "σύνθετοι πόδες". Der 5-zeitige Paeon zerlegt sich nach ihnen in den 3-zeitigen Trochaeus und den 2-zeitigen Pyrrhichius, der 6-zeitige Ionicus in den 4-zeitigen Spondeus und den 2-zeitigen Pyrrhichius

In die Sprache des Aristoxenus übersetzt, der den  $\pi o \hat{v}_S$  i $i\sigma \eta \mu o_S$  für die continuirliche Rhythmopoeie nicht anerkennt, nüsste jener Satz der Metriker von den einfachen und zusammengesetzten  $\pi \delta \hat{\sigma}_{ES}$  etwa so lauten:

Der τρίσημος (Trochaeus) und τετράσημος (Daktylus, Spondeus) sind πόδες, welche schlechthin nicht in kleinere πόδες zerlegbar sind; der πεντάσημος (Paeon) enthält einen ganzen τρίσημος und dazu den starken Takttheil eines τρίσημος; der ποὺς έξάσημος (Ionicus) enthält einen ganzen τετράσημος und den starken Takttheil eines τετράσημος.

Der ποὺς πεντάσημος ἡμιόλιος ist eine um einen 1-zeitigen schwachen Takttheil verkürzte trochaeische Dipodie:

volle trochaeische Dipodie

\_ o, \_ o (Ditrochaeus),

verkürzte trochaeische Dipodie

\_ o, \_ (Paeon).

Der ποὺς ἐξάσημος ἴσος ist eine um einen 2-zeitigen schwachen Takttheil verkürzte daktylische Dipodie:

volle daktylische Dipodie

\_ \_, \_ \_ (Dispondeus),

verkürzte daktylische Dipodie

\_ \_, \_ (Molossus, Ionicus).

Hiernach würden der 5-zeitige und 6-zeitige Versfuss den <sup>3</sup>-zeitigen und 4-zeitigen zu ihrer Voraussetzung haben; jene (der Trochaeus und der Daktylus) wären die primären, diese (der Paeon und der Ionicus) wären die secundären Versfüsse.

Dass in unserer modernen musikalischen Rhythmik in der That auf diese Weise der 6-zeitige Ionicus durch rhythmische Verkürzung aus einem 8-zeitigen Dispondeus hervorgegangen ist, zeigt die Kunst der Fuge von J. S. Bach, wo aus dem daktylischen Thema der Fuge No. 1 das ionische Thema der Fuge No. 12 auf die angegebene Weise hergeleitet ist:



Ionische Fuge\*) Nr. 12 Comes:



Unter Beibehaltung der Bach'schen Taktstriche lassen die beiden Fugenthemata durch folgende melischen Zeichen stellen (statt des Zeichens der 4-zeitigen Länge — ist hier de schaulichkeit wegen das Zeichen 🐫 gewählt):

Das ionische Thema enthält zwei Kola, ein jedes aus ionischen Versfüssen bestehend. Die Versfüsse des ersten oman sich als zwei Molossi, in denen die beiden ersten Läzu einem 4-zeitigen Chronos contrahirt sind; im zweiten kist der erste Versfüss ein regelrechter Molossos, der zweite füss hat die erste und die zweite Länge je in eine Doppellaufgelöst. Diese ionischen Kola nun hat Bach aus den delischen in der Weise entwickelt, dass er die vier Längen daktylischen Dipodie zu einem Molossus abgekürzt hat: die Spondeen

5-5

sind katalektisch geworden, ohne daß, wie es im daktylis Rhythmus der Fall ist, die in der Katalexis fehlende Sylbe of Pause oder durch Tone completirt ist

der katalektische Dispondeus ist zum Molossus geworden.

Im höchsten Grade interessant ist es bei dieser von vorgenommenen Umwandlung des daktylischen in ein ioni Thema, dass die aus den daktylischen entwickelten ionia Kola genau die rhythmische Accentuation der daktylischer

<sup>\*)</sup> Bach selber, welcher in der daktylischen Fuge (notirt im breve-Takte) den Chronos protos durch die Achtelnote darstellt, and denselben in der ionischen Fuge durch die Viertelnote aus, de schreibt die Fuge im ½-Takte. Um das Verhältniss zwischen daktylisund ionischem Takte leichter erkennen zu lassen, habe ich den Chronos in beiden Fugen auf gleiche Beneunung (Achtelnote) gebracht

halten. Hier war der Taktstrich an das Ende des ersten Chronos tetrasemos gesetzt, an der nämlichen Stelle hat den Taktstrich auch das ionische Kolon. So kommt es denn, dass in dem letzteren von den drei Längen des Molossus die dritte durch den rhythmischen Accent (den Taktstrich) markirt wird. Analog dem entsprechenden Daktylikon hat nach dem Molossus der zweite Accent (auf der dritten vor dem Taktstriche stehenden Länge) die Function des Hauptaccentes, der erste auf der anlautenden Länge stehende Accent ist Nebenaccent. Es trifft sich also, dass Gottfried Hermanns anscheinend so befremdliche Behauptung. der Ionicus habe zwei rhythmische Accente, durch nichts geringeres als die Bach'sche Musik eine Bestätigung erhalten sollte. Das Vorhandensein zweier rhythmischer Accente von verschiedener Stärke auf dem 6-zeitigen Versfusse festhaltend (den stärkeren Ictus durch', den schwächeren durch bezeichnend), drücken wir die antithetischen Formen des 6-zeitigen Versfusses durch folgende Schemata aus:

Die alten Metriker unterscheiden ein χοριαμβικόν καθαρόν und χ. μικτόν und ebenso auch ein ἰωνικόν καθαρόν und ἰ. μικτόν. Die 6·zeitigen Versfüsse haben wir unter den χοριαμβικά und ἰωνικὰ καθαρά zu suchen. Die χοριαμβικὰ καθαρά sind in der griechischen Poesie nicht häufig. Ein Sophokleisches Beispiel ist Oedipus R. 483:

- 1. Δεινὰ μεν οὖν, δεινὰ τεράζει σοφὸς οἰωνοθέτας
- 2. οὔτε δοκοῦντ' οὔτ' ἀπὸ (δόξης). ὅ τι λέξω δ'ἀπορῶ.
- 3. πέτομαι δ' έλπίσιν είτ' ένθάδ' δρών είτ' δπίσω.
- 4. τί γὰο ἢ Λαβδακίδαις
- 5. ἢ τῷ Πολύβου νεῖκος ἔκειτ'; οὔτε πάροιθέν
- 6. ποτ' έγωγ' οὔτε τὰ νῦν πω.

Vgl. Die Cantica der Sophokleischen Tragödien nach ihrem rhythmischen Bau besprochen von Hugo Gleditsch. Zweite Auflage. Wien 1883. S. 76 ff. Ich erlaube mir zu dem metrischen Schema, welches der Verfasser der ausgezeichneten Arbeit von den vorstehenden Versen gegeben hat, zu den Hauptaccenten der choriambischen und ionischen Versfüsse auch noch die Nebenaccente hinzuzufügen:

In Vers 1 und 2 sind die Versfüsse echte 6-zeitige Choriamber, im Vers 3 und 4 folgen gleich grosse Ionici a minore, im Vers 5 sind die Ionici a majore vertreten, so dass diese Sophokleische Strophe die sämmtlichen drei είδη des ποὺς έξάσημος im Wechsel mit einander enthält. Um eine begueme Nomenclatur zu haben, mag man immerhin die Strophe eine ionische nennen. Auch in Rhythmopoeien moderner Meister wird an Stelle des 12-zeitigen Dimetron ionikon der 10-zeitige Paeon epibatos angewandt, wevon die oben abgedruckte ionische Arie aus Don Juan Nr. 8 den Nachweis gibt. Ebensowenig wie dort bei Mozart wird es auch in dem Sophokleischen Ionikon auffallen können, dass das Kolon des Verses 4 ein 10-zeitiges Megethos ist; wir dürfen dasselbe als Paeon epibatos auffassen, und Hugo Gleditsch wird es misgern gestatten, dass ich hier von dem von ihm aufgestellten Schemsabweiche. Das Melos des Sophokleischen lonikon ist für uns auf ewige Zeit verloren, das Melos der analogen Rhythmopoei-Mozarts muss uns das Verlorene ersetzen. Aus dem Mozart'schezz Beispiele geht zugleich hervor, wie die Sophokleischen Vers-1 und 2 im Sinne des Aristoxenus als 14-zeitige Epitriten je mi einem 10-zeitigen Paeon epibatos verbunden aufgefasst werdezz müssen.

Nach demselben Principe, welches J. S. Bach hier dargelegt hat, lässt sich eine trochaeische Fuge (wohltemperirtes Clavier 2, 11) ohne weiteres in eine Fuge des paeonischen Rhythmus umwandeln.



Paeonische Fuge:



Schon in der ersten Auflage der griechischen Rhythmik (1854) war die Vermuthung ausgesprochen, dass der paeonische Versfuss seinem Wesen nach in einer rhythmischen Verkürzung ler trochaeischen Dipodie bestehe. Die vorstehende F-Dur-Fuge les Wohlt. Clav. erhebt diese Vermuthung zur Evidenz. Auch indere Musikstücke des ditrochaeischen Taktes lassen sich in erselben Weise wie die ditrochaeische F-Dur-Fuge des Wohlt. Plav. in den paeonischen Rhythmus umformen, der uns Modernen ann eben so fasslich und natürlich als der trochaeische Rhythus sein wird.

Wirkliche paeonische Versfüsse, notirt als §-Takte, bildet ländel in der Oper Orlando (Ausgabe der deutschen Händelesellschaft S. 65). Dort erscheint folgendes kleine Andante in 'rlandos Arie "Ah! stigie larve"



Eine kurze Recitativstelle mit drei und dann wieder einem  $\xi$ -Takte gibt von paeonischer Rhythmopoeie noch keine Anschauung. Da lassen sich die acht 5-zeitigen Versfüsse, die uns m Anonymus de musica § 101 überliefert sind, schon eher ein aeonisches Melos nennen. Statt der Ueberschrift Ὁπτάσημος auss hier Δεπάσημος als richtige Lesart hergestellt werden. Das anze besteht aus vier 2-füssigen Kola, welche je einen ποὺς επάσημος bilden.



Der Librarius, von welchem das fehlerhafte Όπτάσημος herrührt, glaubte, dass mit der Ueberschrift die Zahl der Notezbuchstaben angegeben sein sollte. Dieselbe beträgt für jedes Kolon acht, daher schrieb er Ὀπτάσημος.

Dass der grosse J. S. Bach, als Rhythmopoios ebense genial wie als Melopoios, in seiner Kunst der Fuge aus einer daktylischen Dipodie durch Verkürzung den ionischen Versfussableitet, zeigt deutlich, dass es seine Berechtigung hat, wens die griechische Ueberlieferung in dem 6-zeitigen Ionicus eine Zusammensetzung des Daktylus (Spondeus) mit der 2-zeitigen Länge erblickt. Bach zeigt durch ein praktisches Beispiel, dass dieser Auffassung des ionischen Versfusses eine richtige Thatsache zu Grunde liegt; sie ist gewichtig genug, um uns zur Annahme zu bringen, dass auch Aristoxenus im weiteren Fortgange seiner rhythmischen Elemente dieses interessante Verhältniss des 4-zeitigen zum 6-zeitigen Takte nicht unberührt gelassen habes wird. Aus diesem uns nicht mehr erhaltenen Fortgange der Aristoxenischen Rhythmik mag es zu den Metrikern gelangt sein-

## § 38.

## Uebersicht der Versfüsse nach Genos, Eidos und Schems.

Der Terminus "γένος und σχῆμα" ist den Metrikern und dem Aristoxenus gemeinsam, der Terminus "εἶδος" ist den Metrikern eigen; in der zweiten Harmonik erklärt Aristoxenus § 110: "διαφέρει δ' ἡμῖν οὐδὲν εἶδος λέγειν ἢ σχῆμα, φέρομεν γὰρ ἀμφοίτερα τὰ ὀνόματα ταῦτα ἐπὶ τὸ αὐτό." In seiner Rhythmik aber gebraucht er das Wort εἶδος gar nicht; vielmehr hat er

· das, was die Metriker die verschiedenen είδη desselben γένος anen, den Ausdruck διαφορά κατ' ἀντίθεσιν.

Die von Aristoxenus § 28 gegebene Definition der διαφορα τὰ σχῆμα ist unten näher zu besprechen. Bezüglich der ἀσύνθετοι δες heisst σχῆμα bei Aristoxenus selbstverständlich dasselbe, e bei den Metrikern, von denen namentlich der Scholiast zu ephaestion das Wort σχῆμα häufig gebraucht. Schemata des Verssess sind die verschiedenen Formen, in welchen derselbe durch unzusammengesetzten Zeiten im Sinne der ξυθμοπιάς χρῆσις (Aristox. § 19, s. oben S. 85) dargestellt werden kann.

Der Chronos protos stellt sich zunächst durch eine kurze lbe, der Chronos disemos durch eine lange Sylbe dar. Dies ist s zunächst liegende Schema, in welchem der Versfuss "ποὺς τρικός" oder "ποὺς κύριος" von den Metrikern genannt wird. e anderen Schemata ergeben sich durch συναίρεσις oder ενωσις intractio) zweier Kürzen zur Länge oder durch διαίρεσις oder σις (solutio) einer Länge in zwei Kürzen. Es kann auch συναίσις und λύσις in ein und demselben Versfusse zugleich eintreten.

Von den Sylben eines Versfusses entspricht je eine oder ei oder drei oder vier dem Umfange eines Chronos podikos, ren der Versfuss als "einfacher Takt" nicht mehr als zwei ben kann. Nach einem vom Anonymus de mus. § 104 beagten Falle können die Sylben oder Instrumentaltöne eines zeitigen Versfusses den Chronoi Rhythmopoiias idioi entrechen. Dass die beiden Chronoi podikoi eines Versfusses sammen durch eine einzige mehr als 2-zeitige Sylbe ausgedrückt orden können, der ganze Versfuss mithin ein einsylbiger sein nn, davon geben die Hymnen des Dionysius und Mesomedes Belege.

Α.

Primäre Versfüsse.

(Πόδες της πρώτης άντιπαθείας.)

Dass jeder derselben nur aus zwei Chronoi podikoi besteht, s erhellt aus Aristoxenus § 29.

I. Rhythmengeschlecht der 3-zeitigen Versfüsse.

(Γένος τῶν τρισήμων ποδῶν.)

α΄. είδος τῶν ἀπὸ Φέσεως τρισήμων πόδες φητοί

∠ ∪ τροχαίος,

```
πόδες ἄλογοι

    - ἴαμβος διὰ χρόνων δυθμοποιίας ἰδίων,

     ∠ _ ropeios aloyos,
     ύ ∪ ₩ χοφείος άλογος τφοχαιοειδής;
β΄. είδος τῶν ἀπ' ἄρσεως τρισήμων
   πόδες δητοί
     ∪ ∠ ζαμβος,
     υ ο υ ιαμβος λυθείς, τρίβραχυς άπ' άρσεως.
    πόδες ἄλογοι
     _ _ dotios aloyos,
    · 🗵 🗸 🔾 χορείος ἄλογος ἰαμβοειδής.
```

II. Rhythmengeschlecht der 4-zeitigen Versfüsse. (Γένος τῶν τετρασήμων ποδῶν.)

α΄. είδος τῶν ἀπὸ θέσεως τετρασήμων πόδες δητοί LUU dántelos.

σπονδείος,

🗸 🔾 ... ἀνάπαιστος ἀπὸ θέσεως, 

πούς ἄλογος

∠ ∪ ∨ δάκτυλος ἄλογος;

β΄. είδος τῶν ἀπ' ἄρσεως τετρασήμων

∪ ∪ ∠ ἀνάπαιστος,

\_ ... σπονδείος ἀπ' ἄρσεως,

 $- \checkmark \lor d \dot{\alpha}$ ntvlog  $\dot{\alpha}$ n'  $\ddot{\alpha}$ goewg,

υυ ৩ υ προκελευσματικός ἀπ' ἄρσεως.

B.

Secundäre Versfüsse. (Πόδες της δευτέρας άντιπαθείας.)

In dem bei Marius Victorinus im Capitel de Rhythmo haltenen Fragmente eines der alten Aristoxeneer wird überliefe dass auch jeder der in diese Kategorie gehörenden Verafüsse zwei Chronoi podikoi zerfällt.

I. Rhythmengeschlecht der 5-zeitigen Versfüsse.

(Γένος τῶν πεντασήμων ποδῶν.)

α΄. είδος τῶν ἀπὸ θέσεως πεντασήμων

∠ ∪ \_ κοητικός, ι ∪ ∪ ∪ παίων πρῶτος, 🕹 🔾 .. 🔾 παίων τρίτος **ύυυ παίων τέταρτος,** ύ υ υ υ υ πεντάβραχυς;

\_ υ Δ ποητικός,

\_ υ ύ υ παίων πρώτος,

υ \_ ৬ υ παίων δεύτερος,

∪ ∪ ∪ ∠ παίων τέταρτος,

υυυ ύυ πεντάβραχυς.

a ferneres εἶδος παιωνικόν ist nach Hephaest. p. 40 das

γ. εἶδος ἀπ' ἄζσεως βακχειακόν.

reffende Versfuss dieses είδος hat folgende Schemata ἀπ' ἄρσεως:

ποὺς δητός

U \_ \_ βακγείος

 $\cup$   $\perp$   $\cup$   $\cup$ παίων δεύτερος

υ ύ υ \_ παίων τρίτος

υ ৬ υ υ υ πεντασύλλαβος

ποὺς ἄλογος

βακχείος ἄλογος.

ler der Versfüsse des εἶδος α' nud β' lässt eine doppelte Accentua-, der rhythmische Ictus steht entweder auf dem ersten oder auf dem der fünf Chronoi protoi. Diese zweite Accentuationsform bietet ie nach J. S. Bach aus der trochaeischen Fuge entwickelte paeonische . 218 dar. Für das Alterthum sind beide paeonische elon bezeugt lie obige Stelle eines Aristoxeneers bei Marius Victorinus:

rtius autem rhythmus, qui paeonicus a musicis dicitur, hemiolia subsistit, quae est sescupli ratio. hemiolium enim dicunt numerum. itundem habeat quantum alius et dimidium amplius, ut si compares duo: nam in tribus et duo et eorum dimidium continetur. enit, trisemos arsis ad disemon thesin accipitur, i. e. tres partes in one habent, duas in positione

> άρσις θέσις JJ 0. JJ θέσις ἄρσις.

550, 55

rationem maxime incurrunt paeonici versus et bacchii ita pedibus tra grandientibus ut paeonicus servetur rhythmus.

e metrische Ueberlieferung: "das paeonische Metrum hat keine Epiwird schwerlich etwas anders bedeuten als: "die beiden Gegensätze τιπάθεια finden bei gleicher metrischer Form statt".

# II. Rhythmengeschlecht der 6-zeitigen Versfüsse.

(Γένος τῶν έξασήμων ποδῶν.)

α΄. είδος τῶν ἀπὸ θέσεως ποδῶν

ıtra

∠ \_ ∪ ∿ l'avinòς aπò μείζονος.

\_ μολοσσός (ἀπὸ μείζονος);

β'. είδος τῶν ἀπ' ἄρσεως δισήμου ποδῶν

∪ ∪ ∠ \_ Ιωνικός ἀπ' έλάσσονος,

\_ \_ \_ μολοσσός (ἀπ\* ἐλάσσονος);

γ. είδος τῶν ἀπ' ἄρσεως τετρασήμου ποδῶν

\_ U U Δ χορίαμβος.

seu contra

Der Antispast als viertes είδος πρωτότυπον der 6-zeitigen Versft ist für die ältere metrische Theorie auszuschliessen.

Bei Mar. Vict. p. 42 Keil ist uns das Fragment eines alten Aristoxene überliefert, in welchem es von den 6-zeitigen Versfüssen heisst: in iom metris dupli ratio versatur, nam ionicus  $d\pi \hat{o}$   $\mu \epsilon i fovos$  incipit a dual longis et in duas desinit breves, ionicus autem  $d\pi'$   $\hat{\epsilon}l d\sigma \sigma \sigma \sigma \sigma s$  a brevit incipiens in longas desinit. Erit itaque in his disemos arsis ad tetrasem thesin, quia unam partem in sublatione habent, duas in positione

§ 39.

U U\*)

#### Das Ethos der Versfüsse nach Aristides.

Es ist unerlässlich, die ganze Darstellung, welche Aristide im zweiten Buche p. 97 ff. von dem Ethos der Rhythmen gib hier abdrucken zu lassen, obwohl auch noch anderes als di Versfüsse behandelt wird. Zur grösseren Bequemlichkeit seien d Worte des Aristides nach Paragraphen gesondert.

- § 1. Των δε φυθμων ήσυχαίτεφοι μεν οι ἀπὸ θέσεσ προκαταστέλλουτες την διάνοιαν οι δε ἀπὸ ἄφσεων τῆ φων την κρούσιν επιφέφουτες τεταφαγμένοι.
- § 2. Καὶ οι μεν ολοκλήρους τοὺς πόδας έν ταις περιόδο ἔχοντες εὐφυέστεροι καὶ . . . . . οι δε βραχείς τοὺς κενοὶ ἔχοντες, ἀφελέστεροι καὶ μικροπρεπείς, οι δε ἐπιμήκεις μεφ λοπρεπέστεροι.
- § 3. Καὶ οι μὲν ἐν ἴσφ λόγφ τεταγμένοι δι' ὁμαλύτητα χαρι στεροι· οι δ' ἐν ἐπιμορίφ διὰ τοὐναντίον κεκινημένοι· μέσοι ἐ οι ἐν τῷ διπλασίονι, ἀνωμαλίας μὲν διὰ τὴν ἀνισότητα μετε ληφότες, ὁμαλότητος δὲ διὰ τὸ τῶν ρυθμῶν ἀκέραιον καὶ το λόγου τὸ ἀπηρτισμένον.

<sup>\*)</sup> Trotz des Bannfluches, welchen der Verfasser des letzten Mas burger Universitätsprogrammes gleich einem anderen Conrad von Market über diese schon in meinem Aristoxenus dargelegte Auffassung ausgesprocht hat, kann ich nicht widercufen, wenn ich mich nicht an dem heiligen Gest der Wahrheit versündigen will.

- § 4. Τῶν δ' ἐν ἴσῷ λόγῷ οἱ μὲν διὰ βραχειῶν γινόμενοι μόνων, γιστοι καὶ θερμότεροι (οἱ δὲ διὰ μακρῶν μόνων βραδύτεροι) ὶ κατεσταλμένοι· οἱ δὲ ἀναμίξ, ἐπίκοινοι· εἰ δὲ διὰ μηκίστων όνων συμβαίνη γίνεσθαι τοὺς πόδας, πλείων ἡ κατάστασις φαίνοιτ' ἄν τῆς διανοίας. Διὰ τοῦτο τοὺς μὲν βραχεῖς ἐν ῖς πυρρίχαις χρησίμους ὁρῶμεν· τοὺς δ' ἀναμίξ ἐν ταῖς μέσαις χήσεσι· τοὺς δὲ μηκίστους ἐν τοῖς ἱεροῖς ῦμνοις, οἶς ἐχρῶντο ιρεκτεταμένοις, τήν τε περὶ ταῦτα διατριβὴν μίαν καὶ φιλοχωαν ἐνδεικνύμενοι, τήν τε αὐτῶν διάνοιαν ἰσότητι καὶ μήκει ⅳν χρόνων ἐς κοσμιότητα καθιστάντες, ὡς ταύτην οὐσαν ὑγίειαν υχῆς. τοιγάρτοι κὰν ταῖς τῶν σφυγμῶν κινήσεσιν οἱ διὰ κούτων χρόνων τὰς συστολὰς ταῖς διαστολαῖς ἀνταποδιδόντες, γιεινότατοι.
- § 5. Τοὺς δ' ἐν ἡμιολίφ λόγφ θεωρουμένους ἐνθουσιατιχωτέρους εἶναι συμβέβηκεν, ὡς ἔφην. Τούτων δ' ὁ ἐπιβατὸς
  κίνηται μᾶλλον, συνταράττων μὲν τῆ διπλῆ θέσει τὴν ψυχήν,
  τῦψος δὲ τῷ μεγέθει τῆς ἄρσεως τὴν διάνοιαν ἐξεγείρων.
- § 6. Τῶν δὲ ἐν διπλασίονι γινομένων σχέσει οί μὲν ἀπλοτ ροχαῖοι καὶ ἴαμβοι τάχος τε ἐπιφαίνουσι καί εἰσι θερμοὶ καὶ ρχηστικοί οί δὲ ὄρθιοι καὶ σημαντοὶ διὰ τὸ πλεονάζειν τοῖς ακροτάτοις ἤχοις προάγουσιν ἐς ἀξίωμα. Καὶ οί μὲν ἀπλοῖ τῶν υθμῶν τοιοίδε.
- § 7. Οῖ γε μὴν σύνθετοι παθητικώτεροί τέ εἰσι τῷ κατὰ τὸ λεῖστον τοὺς ἐξ ὧν σύγκεινται ὁυθμοὺς ἐν ἀνισότητι θεωρεῖσθαι, αὶ πολὶ τὸ ταραχῶδες ἐπιφαίνοντες τῷ μηδὲ τὸν ἀριθμὸν ἐξ ὁ συνεστᾶσι τὰς αὐτὰς ἑκάστοτε διατηρεῖν τάξεις, ἀλλ' ὁτὲ μὲν πὸ μακρᾶς ἄρχεσθαι, λήγειν δ' εἰς βραχεῖαν ἢ ἐναντίως, καὶ τὲ μὲν ἀπὸ θέσεως, ὁτὲ δὲ ἐτέρως τὴν ἐπιβολὴν τῆς περιόδου οιεῖσθαι. Πεπόνθασι δὲ μᾶλλον οἱ διὰ πλειόνων ἢ δυοῖν συντώτες ὁυθμῶν, πλείων γὰρ ἐν αὐτοῖς ἡ ἀνωμαλία. Διὸ καὶ ἱς τοῦ σώματος κινήσεις ποικίλας ἐπιφέροντες οὐκ ἐς ὀλίγην τραχὴν τὴν διάνοιαν ἔξάγουσιν.
- § 8. Πάλιν οι μεν εφ' ενός γενους μενοντες ήττον κινούσιν, δε μεταβάλλοντες είς ετερα βιαίως ανθέλκουσι την ψυχην κάστη διαφορά, παρέπεσθαί τε και όμοιούσθαι τη ποικιλία κατιναγκάζοντες. Διὸ κάν ταις κινήσεσι των άρτηριων αι τὸ μεν

είδος ταὐτὸ τηροῖσαι, περὶ δὲ τοὺς χρόνους μικρὰν ποιού διαφοράν, ταραχώδεις μέν, οὐ μὴν κινδυνώδεις αὶ δὲ ῆτοι παραλλάττουσαι τοῖς χρόνοις ἢ καὶ τὰ γένη μεταβάλλουσα βεραί τέ εἰσι καὶ ὀλέθριοι. ἔν γε μὴν ταῖς πορείαις τοὺς εὐμήκη τε καὶ ἴσα κατὰ τὸν σπονδεῖον βαίνοντας, κοσμίο τὸ ἡθος καὶ ἀνδρείους ἄν τις εῦροι τοὺς δὲ εὐμήκη μέν, ἱ δέ, κατὰ τοὺς τροχαίους ἢ παίωνας, θερμοτέρους τοῦ δέο τοὺς δὲ ἴσα μέν, μικρὰ δὲ λίαν κατὰ τὸν πυρρίχιον, τακει καὶ ἀγενεῖς τοὺς δὲ βραχὺ καὶ ἄνισον καὶ ἐγγὺς ἀλογίας μῶν, παντάπασιν ἐκλελυμένους τούς γε μὴν τούτοις ἄκ ἀτάκτως χρωμένους, οὐδὲ τὴν διάνοιαν καθεστῶτας, παραφό δὲ κατανοήσεις.

- § 9. \*Ετι τῶν φυθμῶν οι μὲν ταχυτέρας ποιούμενοι ἀγωγὰς θερμοί τέ είσι καὶ δραστήριοι οι δὲ βραδείας ἀναβεβλημένας ἀνειμένοι τε καὶ ἡσυχαστικοί.
- § 10. Έτι δὲ οί μὲν στρογγύλοι καὶ ἐπίτροχοι σφοδροί τι συνεστραμμένοι καὶ εἰς τὰς πράξεις παρακλητικοί οί δὲ περίπ τῶν φθόγγων τὴν σύνθεσιν ἔχοντες ὕπτιοί τέ εἰσι καὶ πλαδι τεροι. οί δὲ μέσοι κεκραμένοι τε έξ ἀμφοῖν καὶ σύμμετροι κατάστασιν.

Die Bezeichnung des πούς durch das Wort φυθμός, we dem Aristides geläufig, dem Aristoxenus noch fremd ist, 1 sich uns zuerst bei dem älteren Dionysius von Halikarnass. sind drei der sieben von Aristoxenus aufgestellten und auch Aristides recipirten διαφοφαί ποδῶν, nach denen die vorliege Erörterung des Aristides das Ethos der Versfüsse beham 1. die διαφοφά κατὰ ἀντίθησιν, 2. die διαφοφά κατὰ γένος, 3. διαφοφὰ κατὰ σχῆμα. Ausserdem wird noch 4. die διαφοφὰ φητῶν καὶ τῶν ἀλόγων berührt.

### 1. Die διαφορά κατ' άντίθησι»

wird in § 1 der Aristideischen Darstellung besprochen. freuen uns, hier mit Julius Cäsar übereinstimmen zu kön welcher S. 260 sagt: "Aristides erklärt die mit den δέσεις ginnenden Rhythmen für sanfter, indem sie die Seele beruhi die mit den ἄρσεις beginnenden für aufgeregt, indem sie Stimme Eindringlichkeit (κροῦσις) verleihen".

### 2. Die διαφορά κατά γένος

ird ihrem Ethos nach im § 3 der Aristideischen Darstellung ehandelt. Auch hier wird zwischen Caesar und mir keine Abreichung bestehen. Julius Cäsar S. 261 gibt folgende Erklärung: Die dem gleichen Geschlecht angehörigen Rhythmen sind wegen nrer Gleichmässigkeit anmuthiger, die im λόγος έπιμόριος (2:3 der auch 3:4) erregt; in der Mitte zwischen beiden stehen die thythmen des doppelten Geschlechts, indem sie an der Ungleichnässigkeit wegen des ungleichen Verhältnisses Theil haben, an ler Gleichmässigkeit aber wegen der Einfachheit der Verhältnissahlen und des Aufgehens des Verhältnisses. Unter dem auéραιου των ἀριθμων - denn so, nicht φυθμων, ist nothwendig zu lesen — ist entweder das ἀσύνθετον der Grundzahlen 1 und 2 zu verstehen, die nur durch die Einheit gemessen werden können, oder die Zahlen heissen im Verhältniss zu einander insofern ungemischt, als die eine die andere ganz in sich enthält, ohne dass ein Theil übrig bleibt (ἀριθμὸς πολλαπλάσιος); im letzten Fall würden die beiden verbundenen Ausdrücke denselben Sinn haben, da auch τοῦ λόγου τὸ ἀπηρτισμένον das völlige Aufgehen der einen Verhältnisszahl in der anderen bezeichnet."

Zu Anfange des § 5 erscheint hierzu noch der Nachtrag: Τοὺς δ' ἐν ἡμιολίφ λόγφ θεωφουμένους ἐνθουσιαστιχωτέφους εἶναι συμβέβηκεν, ὡς ἔφην. Ist etwa im § 3 eine auf das hemiolische Rhythmengeschlecht bezügliche Bemerkung des Aristides ausgefallen? Cäsar S. 263 glaubt der Annahme eines Ausfalles entrathen zu können: "Die Füsse des hemiolischen Geschlechts werden als ἐνθουσιαστικώτεφοι bezeichnet, wie Aristides oben schon die hierher gehörigen (οἶ ἐν ἐπιμοφίφ λόγφ) κεκινημένοι genannt hatte."

### 3. Die διαφορά κατά σχῆμα<sup>\*</sup>

wird ihrem Ethos nach von Aristides zunächst in § 4, 5, 6 nach den verschiedenen Rhythmengeschlechtern behandelt. Für das daktylische Rhythmengeschlecht werden die Proceleusmatici, Spondeen, Daktylen und Anapäste und die 8-zeitigen Doppelspondeen nach ihrem Einflusse auf die Seele des Hörenden mit folgender Worten charakterisirt:

"Die aus lauter Kürzen bestehenden sind eilig und leidenschaftlich" d. i. die Proceleusmatici, "(die nur aus Längen bestehenden sind langsam) und ruhig" d. i. die Spondeen,

"die aus beiden gemischten haben an beiderlei Eigenschaften Theil" d. i. die Daktylen und Anapäste.

Dann wird noch der gedehnten (8-zeitigen) Spondeen gedacht.

Julius Cäsar S. 262 interpretirt diesen § 4: "Unter den den gleichen Geschlecht angehörigen Füssen werden unterschieden die nur aus Kürzen bestehenden, die aus Längen und Kürzen gemischten, und die aus längsten Zeiten gebildeten. Aristides hat hier, wie das Folgende zeigt, mehr den Rhythmus des Tanzes als den der Lexis im Auge. Desshalb kann er als eine besondere Gattung die aus lauter Kürzen bestehenden Füsse hervorheben. Es handelt sich hier um selbständige Füsse, nicht um die Zelassung von Auflösungen und Zusammenziehungen im daktylischen und anapästischen Masse. Desshalb wird der einfache Spondeus gar nicht erwähnt, weil er nur als Stellvertreter jener beiden Füsse galt, selbständige Spondeen aber nur im achtzeitigen Masse mit μηκίστοις χρόνοις gebraucht werden. Dass das Epitheton πατεσταλμένον nicht auf die aus lauter Kürzen bestehenden raschen und hitzigen Rhythmen passt, ist schon in der kritischen Note bemerkt worden; die aus Kürzen und Längen gemischten sind έπίχοινοι (= μέσοι, wie bei den Rhetoren χοινός) και κατεστείμένοι, ruhig."

Die kritische Note, auf die Cäsar verweist, ist die Anmerkung zur S. 59 seines Textes, welchen Cäsar so, wie ihn Meiboms Ausgabe gibt, gelassen hat:

...των δ' έν ίσω λόγω οι μεν δια βραχειών γινόμενοι μόνων τάχιστοι και θερμότεροι και κατεσταλμένοι, οι δ' αναμίξ έπικοινοι...

Dazu macht Cäsar die Anmerkung: "Nach Θερμότεροι muss eine Corruptel angenommen werden; denn κατεσταλμένοι enthält einen den vorhergehenden Adjectiven geradezu entgegengesetzten Begriff, und kann also nicht mit jenen auf die nur aus Kürzen bestehenden Füsse bezogen werden. Entweder ist die Erwähnung der nur aus Längen bestehenden Füsse ausgefallen, und darauf κατεσταλμένοι zu beziehen, oder, da auch im Folgenden nur die aus kurzen, aus gemischten, und aus den längsten Zeiten bestehenden Füsse genannt werden, einfache Spondeen also gar nicht berücksichtigt zu sein scheinen, ist καὶ κατεσταλμένοι mit ἐκί-

χοινοι zu verbinden, wofür auch das gleich folgende πλείων ή κατάστασις spricht."

Cäsar erwähnt nicht mit einem einzigen Worte, dass in meinen Elementen und Lehrsätzen der griechischen Rhythmiker vom Jahre 1860 in der betreffenden Stelle die von ihm für bedenklich erklärten Worten καὶ κατεσταλμένοι zu

(ol δὲ διὰ μακρῶν μόνων βραδύτεροι) καl κατεσταλμένοι ergänzt waren. So sehr Cäsar sonst gegen die Fragmente und Lehrsätze der griechischen Rhythmiker polemisirt, die in Rede stehende Ergänzung lässt er gänzlich unbeachtet. Dass sie dem Sinne nach entschieden das Richtige getroffen hat, daran halte ich trotz Cäsar fest, und muss dies um so mehr thun, als Albert Jahns gewissenhafte und unparteiische Ausgabe des Aristides (Berolini 1882) die fragliche Stelle in folgender Fassung gibt:

οί δὲ διὰ μαχρῶν μόνων βραδεῖς καὶ κατεσταλμένοι.

Wenn ich statt des von Jahn bevorzugten βραδεῖς den Comparativ βραδύτεροι gewählt hatte, so veranlasste mich hierzu die Rücksicht auf die Concinnität οί μὲν διὰ βραχειῶν γινόμενοι μόνων τάχιστοι καὶ θερμότεροι, οί δὲ διὰ μακρῶν μόνων βραδύτεροι καὶ κατεσταλμένοι.

Cäsars Alternative: "Entweder ist die Erwähnung der nur aus Längen bestehenden Füsse ausgefallen ... oder ist zal zazeσταλμένοι mit έπίποινοι zu verbinden" kann ich nicht gelten lassen, da die Ergänzung der ausgefallenen Worte ("die Erwähnung der nur aus Längen bestehenden Füsse") einfach genug ist. Weshalb sollte Aristides der einfachen Spondeen nicht gedacht haben? Cäsar sagt S. 262: "Deshalb wird der einfache Spondeus garnicht erwähnt, weil er nur als Stellvertreter des Anapästes und des Daktylus galt." Als ob nicht auch der Proceleusmaticus nichts anderes, als Stellvertreter des Anapäst (und des Daktylus) wäre? Cäsar sagt zwar a. O.: "Aristides hat hier mehr den Rhythmus des Tanzes als den der Lexis im Auge. Deshalb kann er als besondere Gattung die aus lauter Kürzen bestehenden Füsse hervorheben..., deshalb wird der einfache Spondeus garnicht erwähnt, weil er nur als Stellvertreter jener beiden Füsse gilt." Dem ist zu entgegnen: Nicht Aristides selber liess den einfachen Spondeus unerwähnt: der Librarius war es, der die betreffenden Worte des Aristides übersah, die gesunde

Kritik entdeckt die Lücke und sucht sie, wenigstens dem Sin nach, zu ergänzen.

Kürzer werden die Versfüsse des hemiolischen und dip sischen Geschlechts behandelt. Ueber den dem paeonisch Rhythmengeschlechte gewidmeten § 5 heisst es bei Julius Ca S. 283: "Die Füsse des hemiolischen Geschlechts werden 1 ένθουσιαστικώτεροι bezeichnet, wie Aristides oben schon die hierh gehörigen (of έν έπιμορίω λόγω) κεκινημένοι genannt hatt Aristides selber versichert, er habe dies von den Paeonen berei gesagt: τοῖς δ' ἐν ἡμιολίω λόγω θεωρουμένοις ἐνθουσιαστικ τέροις είναι συμβέβηκεν, ώς έφην. Suchen wir in dem han schriftlich Ueberlieferten nach einem derartigen Satze des A stides, so könnten das höchstens die Worte sein, auf welc Cäsar hinweist: "οί δ' ἐν ἐπιμορίφ διὰ τοὖναντίον κεκινημένοι Ob dies der Satz ist, auf welchen Aristides mit dem Ausdruc ώς ἔφην verweist, oder ob an dieser Stelle das Ethos des λόγ ήμιόλιος noch weiter ausgeführt war, in der Handschrift ab nur lückenhaft überliefert ist, wer mag das entscheiden?

Den vom λόγος διπλασίων handelnden § 6 erläutert Cäs S. 263: "Im doppelten Geschlecht endlich zeigen die einfach Trochäen und Iamben Raschheit, und sind hitziger und Karanze geeignet, also von ähnlichem Charakter, wie die s Kürzen bestehenden Füsse des gleichen Geschlechts. Namentligilt der rasche Gang als Eigenthümlichkeit des Trochäus, d schon Aristoteles Poet. 3 als ὀρχηστικώτερος in Vergleich z dem Jambus bezeichnet."

Auch der § 10, die στρογγύλοι und περίπλεφ φυθμοί l sprechend, scheint in die Kategorie der Taktschemata zu gehör wenn anders die oben S. 97 gegebene Erklärung der χρόι στρογγύλοι und περίπλεφ richtig ist. Cäsar sagt S. 269: "M könnte geneigt sein, unter στρογγύλοι die in Kürzen statt i Längen, also in raschem Anschluss der Theile an einander s fortbewegenden Füsse zu verstehen, unter περίπλεφ die du Zusammenziehung der Kürzen schwerfälliger, unter μέσοι die rechte Mitte des Wechsels von Längen und Kürzen haltend Doch lässt sich die Stellung, welche Aristides oben bei der örterung der Zeiten diesen Begriffen angewiesen hat, mit ei solchen Auffassung schwerlich vereinigen." Ob Cäsar auch je noch (nach der obigen auf S. 97 gegebenen Erörterung der A stideischen στρογγύλοι und περίπλεφ) dieser Ansicht ist?

Ebenfalls der διαφορά κατά σχημα gehört der Inhalt des § 2 an. Cäsar erläutert denselben S. 260: "Die Rhythmen, welche die Füsse vollständig bis zum Schluss der Periode führen, sind durch ihre Gleichmässigkeit wohlgebildeter, eleganter; die mit leeren Zeiten, wenn diese kurz sind, einfacher und kleinlich, wenn sie lang sind, prächtiger. Die Annahme einer Lücke an dieser Stelle scheint kaum nöthig, wenn ol de die ursprüngliche Lesart ist, da die unvollständigen Rhythmen nicht im Allgemeinen, sondern nur in ihren Arten zu charakterisiren waren; die Lesart zal of pèv würde allerdings, wenn sie besser beglaubigt wäre als jene, auf den Ausfall eines allgemeinen Satzes hinweisen. Ist aber wirklich etwas zu ergänzen, so ist Boeckhs (de metr. P. p. 76) οί δὲ κενούς παραλαμβάνοντες χρόνους τούναντίον der Meibom'schen Vermuthung of δε καταληκτικούς τούναντίον vorzuziehn. weil der Ausdruck καταληκτικός vielmehr der Metrik als der Rhythmik angehört. Die Pausen erhöhen das Nachdrückliche, Volltönige des Rhythmus in demselben Masse, wie sie sich von der glatten, ohne Unterbrechung hinfliessenden Form entfernen, also wächst diese Wirkung mit ihrer Ausdehnung."

## 4. Die διαφορά τῶν δητῶν και ἀλόγων

wird in § 8 berührt. "Die auf einem Rhythmengeschlechte beharrenden Versfüsse bringen eine geringere Bewegung hervor, die in andere Rhythmengeschlechter übergehenden ziehen die Seele bei jeder Veränderung in Mitleidenschaft, zwingen dieselbe zu folgen und sich der Mannigfaltigkeit anzuschliessen. Deshalb sind auch unter den Bewegungen der Arterien diejenigen, welche dasselbe Eidos festhalten, aber in Bezug auf die Zeiten einen kleinen Unterschied machen, unruhevoll, freilich nicht gefährlich. Die aber, welche in den Zeiträumen starke Aenderung machen oder gar in andere yévn übergehen, die bringen Gefahr und Verderben." Cäsar S. 267: "Das Rhythmengeschlecht wird nicht verändert, wenn ein παραλλάττειν der μεγέθη um ein ἄλογον μέγεθος Obwohl Aristides hier nicht ausdrücklich von den ἀλόγοις gesprochen hat, so beweist doch die Anwendung, welche er von seiner Darstellung macht, dass kleine, die rationale Grösse nicht erreichende Abweichungen in den Zeiten, die auf die irrationale... Messung zu beziehen sind, durch den Begriff der Gleichheit des vévos oder eidos nicht ausgeschlossen werden. sind, sagt er, zwar beunruhigend, aber nicht gefährlich, während die aus der Einheit des Geschlechts heraustretenden furchterweckend und unheilbringend sind, und diese Charakteristik der Pulsschläge soll auch auf die Rhythmen vollständig passen." Ich füge hinm, dass Aristides das Wort γένος genau im Sinne von 3-zeitiger, 4-zeitiger, 5-zeitiger, 6-zeitiger Versfuss in Uebereinstimmung mit Aristoxenus und Hephästion gebraucht. Das Wort είδος dagegen, welches auch bei Aristoxenus nicht im Sinne der Metriker vorkommt, hat bei Aristides nicht die Hephästioneische, sondern eine allgemeinere Bedeutung.

Was die irrationalen Versfüsse im Einzelnen anbetrifft, so kennt Aristides zunächst den λαμβοειδής und τροχαιοειδής d. i. die Auflösung des irrationalen lambus τ und des irrationalen Trochäus ττς; vgl. oben S. 133. Dass er ausser diesen aber auch noch andere irrationale Versfüsse statuirt, erhellt aus p. 35 Meib.: "Εστι δὲ καὶ ἄλλα γένη ᾶπερ ᾶλογα καλεῖται": — nicht Ein γένος ᾶλογον, sondern mehrere γένη! Dies findet in der Stelle p. 42 Meib. seine Bestätigung:

Μεταβολη δέ έστι φυθμική φυθμών αλλοίωσις η αγωγής. γίνονται δε μεταβολαί κατά τφόπους δώδεκα (?)

κατ' άγωγήν, κατὰ λόγον ποδικόν,

όταν έξ ένὸς είς ένα μεταβαίνη λόγον,

η όταν έξ ένὸς είς πλείους,

ἢ ὅταν έξ ἀσυνθέτου είς μικτόν

η έχ μικτού είς μικτόν,

η έκ όητου είς άλογον.

η έξ αλόγου είς αλογον,

η έκ των αντιθέσει διαφερόντων είς αλλήλους.

In dieser Stelle, welche in den Handschriften so überliefert ist dass die fünftletzte Zeile irrthümlich zur letzten gemacht ist statuirt Aristides ausdrücklich, dass eine μεταβολή ἐξ ἀλόγου εἰς ἄλογου vorkomme. Wo findet sich der Uebergang von einem irrationalen in einen irrationalen Versfüss? oder mit anderem Worten, wo stehen zwei irrationale Versfüsse in unmittelbaren Nachbarschaft? (— denn etwas anderes kann hier Aristides um möglich im Sinne haben). Bei diesem Falle der μεταβολή müssem wir. wie es scheint, nothwendig an den Dochmius der Form

Agoge zur Darstellung zu bringen, ist der irgendwie grosse Abstand, den man zwischen den Arsen und Thesen lässt." Diese Interpretation Cäsars ist mir noch dunkeler als das bezügliche Original.

Ueber die Rhythmopoeie heisst es bei Aristides p. 43 Meib.:

'Αρίστη δὲ ἡυθμοποιία ἡ τῆς ἀρετῆς ἀποτελεστική, κακίστη δὲ τῆς κακίας. πῶς δὲ γίνεται τούτων ἐκάτερον ἐν τῷ παιδευτικῷ λελέξεται.

Damit verweist Aristides auf eine spätere Partie seines verkes. Falls er die oben mitgetheilte Stelle des zweiten Buches im Sinne hat, ist das Citat insofern ungenau, als dort wenigstens on der κακίστη φυθμοποιία ἀποτελεστική κακίας nicht gesprochen wird.

Platos Republik über das Ethos der Rhythmen.

Schon in der besten Zeit der musischen Kunst unterschied man eine δυθμοποιία ἀφετῆς und eine δυθμοποιία κακίας ἀποτελεστική. Von demjenigen, was Damon, das Haupt einer Athenischen Musikschule darüber lehrte, wird uns in dem Gespräche zwischen Sokrates und Glaukon, welches uns Plato in seiner Republik 3, 399. 400 vorführt, einiges mitgetheilt:

"Sokrates. Auf die Harmonien folgt für uns die Beachtung der Rhythmen, indem wir nicht der Mannigfaltigkeit derselben noch den verschiedentlichen Arten der  $\beta\acute{\alpha}\sigma\epsilon\iota_{\mathcal{G}}$  nachjagen, sondern indem wir erwägen, welches die Rhythmen eines wohlgeordneten und mannhaften Lebens sind; dieselben erkennend haben wir Takt ( $\pi\acute{o}\delta\alpha$ ) und Melos dem Begriffe eines solchen Lebens unterzuordnen, nicht umgekehrt den rhythmischen und melischen Formen den Begriff. Was für Rhythmen dies sind, das anzugeben kommt wie vorher die Angabe der Harmonien dir zu."\*)

"Glaukon. Ich kann es nicht. Denn dass es drei Rhythmusarten gibt, aus welchen die βάσεις zusammengesetzt werden [die isorrhythmische, diplasische und hemiolische], wie es bei den Klängen vier Arten sind, aus welchen sämmtliche Harmonien sich

<sup>\*)</sup> Friedrich Carl Wolff übersetzt diese Stelle: "Hier müssen wir nun nicht vielfachen und mannigfaltigen Takten nachjagen, sondern die Rhythmen des wohlgeordneten und mannhaften Lebens beobachten, und nach dieser Beobachtung, dem Gehalt der Worte den Fuss und die Melodie nachzufolgen zwingen, nicht die Rede dem Fusse und der Melodie."

άσχημάτιστον, ΰλης ἐπέχον λύγον διὰ τὴν πρὸς τοὐναντίον ἐπιτηδειότητα· ὁ δὲ ξυθμὸς πλάττει τε αὐτὸ καὶ κινεί τεταγμένως, ποιοῦντος λόγον ἐπέχων πρὸς το ποιούμενον.

"Den Rhythmus nannten die Alten das männliche, das Melos das weibliche Princip der Musik. Das Melos ohne Rhythmus ist ohne Energie und Form; es verhält sich zum Rhythmus wie die ungeformte Materie zum formenden Geiste. Der Rhythmus ist das die Materie der Tonalität Gestaltende, er bringt die Masse in geordnete Bewegung, er ist das Thätige und Handelnde gegenüber dem zu behandelnden Gegenstande der Töne und Accorde des Melos."

Aristides beruft sich auf die "παλαιοί"; dass er damit den Aristoxenus bezeichnet, dürfte wohl aus den folgenden Worten hervorgehen, denn sie enthalten dieselbe Anschauung wie im Anfange des zweiten Buches der Aristoxenischen Rhythmik § 3. 4. 5 und sind wahrscheinlich fast verbotenus aus dem ersten Buche des Aristoxenus excerpirt.

Die erste Stelle Aristides § 31 Meib. lautet:

Καθόλου γὰρ τῶν φθόγγων διὰ τὴν (ἀν)ομοιότητα τῆς κινήσεως ἀνέμφατον τὴν τοῦ μέλους ποιουμένων πλοκὴν καὶ εἰς πλάνην ἀγόντων τὴν διάνοιαν, τὰ τοῦ ρυθμοῦ μέρη τὴν δύναμιν τῆς μελωδίας ἐναργῆ καθίστησι, παρὰ μέρος μὲν, τεταγμένως δὲ κινοῦντα τὴν διάνοιαν.

"Ohne den Rhythmus bringen die Töne bei der glatten Unterschiedslosigkeit der Bewegung den Zusammenhang des Melos in nachdruckslose Unkenntlichkeit und führen die Seele in die unbestimmte Irre. Dagegen kommt durch die Gliederung des Rhythmus die Materie zu ihrer klaren Geltung und die Seele zu geordneter Bewegung."

Endlich enthalten die kleinen Abschnitte über die ἀγωγή und die ὁνθμοποιία p. 42. 43 Meib. eine kleine Notiz über des Ethos:

'Αγωγὴ δέ έστι φυθμική χρόνων τάχος ἢ βραδυτής, οἰστοταν τῶν λόγων σωζομένων, οὓς αἱ θέσεις ποιοῦνται πρὸς τὰς ἄρσεις, διαφόρως έκάστου χρόνου τὰ μεγέθη προφερώμεθω.' Αρίστη δὲ ἀγωγὴ φυθμικῆς ἐμφάσεως ἡ κατὰ μέσον τῶν θέσεων καὶ τῶν ἄρσεων ποσὴ διάστασις . . . . .

Cäsar verlangt (mit Tyrwhitt) ἀρίστη δὲ ἀγωγῆς ἡυθμικίς εμφασις und übersetzt den Satz: "Die beste Art die rhythmische

joge zur Darstellung zu bringen, ist der irgendwie grosse Abnd, den man zwischen den Arsen und Thesen lässt." Diese terpretation Cäsars ist mir noch dunkeler als das bezügliche iginal.

Ueber die Rhythmopoeie heisst es bei Aristides p. 43 Meib.: 'Αρίστη δὲ ρυθμοποιία ἡ τῆς ἀρετῆς ἀποτελεστική, κακίστη δὲ |ς κακίας. πῶς δὲ γίνεται τούτων ἐκάτερον ἐν τῷ παιδευτικῷ λέξεται.

Damit verweist Aristides auf eine spätere Partie seines lerkes. Falls er die oben mitgetheilte Stelle des zweiten Buches a Sinne hat, ist das Citat insofern ungenau, als dort wenigstens in der κακίστη ψυθμοποιία ἀποτελεστική κακίας nicht gerochen wird.

Platos Republik über das Ethos der Rhythmen.

Schon in der besten Zeit der musischen Kunst unterschied an eine φυθμοποιία ἀφετῆς und eine φυθμοποιία κακίας ἀποτεστική. Von demjenigen, was Damon, das Haupt einer Athenihen Musikschule darüber lehrte, wird uns in dem Gespräche ischen Sokrates und Glaukon, welches uns Plato in seiner publik 3, 399. 400 vorführt, einiges mitgetheilt:

"Sokrates. Auf die Harmonien folgt für uns die Beachtung Rhythmen, indem wir nicht der Mannigfaltigkeit derselben ch den verschiedentlichen Arten der  $\beta\acute{\alpha}\sigma\epsilon\iota s$  nachjagen, sondern lem wir erwägen, welches die Rhythmen eines wohlgeordneten d mannhaften Lebens sind; dieselben erkennend haben wir kt  $(\pi\acute{o}\delta\alpha)$  und Melos dem Begriffe eines solchen Lebens untervenen, nicht umgekehrt den rhythmischen und melischen rmen den Begriff. Was für Rhythmen dies sind, das anzugeben umt wie vorher die Angabe der Harmonien dir zu."\*)

"Glaukon. Ich kann es nicht. Denn dass es drei Rhythmusen gibt, aus welchen die  $\beta\acute{\alpha}\sigma\epsilon\iota\varsigma$  zusammengesetzt werden e isorrhythmische, diplasische und hemiolische], wie es bei den ängen vier Arten sind, aus welchen sämmtliche Harmonien sich

<sup>\*)</sup> Friedrich Carl Wolff übersetzt diese Stelle: "Hier müssen wir nun ht vielfachen und mannigfaltigen Takten nachjagen, sondern die Rhythmen wohlgeordneten und mannhaften Lebens beobachten, und nach dieser Obachtung, dem Gehalt der Worte den Fuss und die Melodie nachzufolgen ingen, nicht die Rede dem Fusse und der Melodie."

ergeben [die Doristi, Phrygisti, Lydisti, Lokristi]\*), das habe ich erfasst und kann es wohl sagen; aber wie sich in gewissen Rhythmen gewisse Lebensweisen darstellen, dies zu sagen vermag ich nicht"

"Sokrates. So wollen wir uns mit Damon darüber berathen, welches die βάσεις der Unfreiheit und Unmännlichkeit, der Frechheit, der Raserei und anderer Schlechtigkeit und welche Rhythmen diesen entgegengesetzt sind. Ich glaube, dass er von einem zusammengesetzten Enoplios, einem Daktylos\*\*) und einem Heroon sprach, ich weiss nicht wie dieselben anordnend und das Ano und Kato nach Lang und Kurz einander gleichstellend, auch von einem Iambus und Trochaeus, so mein ich, sprach er und fügte Längen und Kürzen aneinander. Und von diesen mein ich lobte

- \*) Schleiermachers Anmerkung gedenkt hier des grossen Alterthumforschers August Boeckh mit den Worten, die Stelle sei so dunkel, dass "unser Damon" Aufklärung geben müsse. Boeckh würde der oben gegebenen Interpretation der τέτταρα είδη ὅθεν αί πᾶσαι ἀρμονίαι wohl zustimmen. Drei dieser είδη liegen klar zu Tage, die δωριστί, φρυγιστί, λυδιστί. Das vierte Eidos wird schwerlich ein anderes als die λοκριστί sein, obwohl dieselbe von Plato unter den ἀρμονίαι nicht namentlich aufgeführt wird.
- \*\*) Wie hier die Platonische Republik den Sokrates vom Enoplies. Daktylos und Heroon sprechen lässt, so lässt Aristophanes in den Wolken v. 651 den Sokrates dem Strepsiades eine Lehrstunde über Rhythmik ertheilen und dem widerwilligen Schüler auf die Frage τί δέ μ' ώφελήσενο ο δυθμοί πρὸς τάλφιτα; die Antwort geben

πρώτον μεν είναι κομψόν εν συνουσία, έπατονθ' όποιός έστι των φυθμών κατ ενόπλιον, χώποιος αὐ κατά δάκτυλον.

Dass Sokrates bei Aristophanes dieselben Rhythmen wie bei Plato neustden Enoplies und den Daktyles (bei Aristophanes xaz' événties und unt δάκτυλον), kann unmöglich auf Zufall beruhen, die eine Darstellung muss durch die andere veranlasst sein. Wir wissen, wie hoch Aristophanes von Plato geschätzt wurde. Dass Sokrates in den Wolken so arg verspottetdass ihm von Aristophanes ein entschiedenes Unrecht zugefügt war, muste von Plato so weit es anging berichtigt werden. Daher nimmt dieser Gelegenheit in der Republik, wo er den Sokrates über die musikalische Jugenderziehung sprechen lässt, diesen über die Rhythmen sagen zu lassen. w der wirkliche Sokrates darüber gesagt haben würde. Nach Platos Dasstellung war es nicht Sache des Sokrates, über den xar' frónlier und den κατὰ δάκτυλον Unterweisung zu geben: Sokrates kann sich nur ganz dunk erinnern, was er den Musiker Damon darüber hat sagen hören; um etw 🗪 Genaueres über die Rhythmen und ihre ethische Bedeutung zu erfahre müsse man sich an Damon wenden. Es sind diese Stellen über den Rhyt mus in den Aristophaneischen Wolken und der Platonischen Republik e 52 sicherer Fingerzeig, dass jene früher, diese später geschrieben sind.

nd tadelte er die ἀγωγαί des Taktes nicht minder wie die Rhythmen selber oder beides, denn ich kann es nicht sagen. Doch sei dies wie ich sagte bis auf Damon verschoben."

Die Urtheile, welche Plato dem Sokrates über das Ethos der Tonarten und Rhythmen der griechischen Musik in den Mund legt, sind nach unserer modernen Anschauung im höchsten Grade einseitig, denn die Bedeutung, welche die Musik für die Erziehung der Jünglinge oder vielmehr der Knaben in dem platonischen Idealstaate hat, wird zum ausschliesslichen Kriterium der ethischen Bedeutung für die Tonarten und Rhythmen gemacht. Nach diesem Gesichtspunkte verdammt Plato z. B. die mixolydische Harmonie als θοηνώδης, jene berühmte Tonart, welche Sappho erfunden und welche Aristoxenus der Tragödie für durchaus angemessen erklärt. Wenn ich das Wesen der mixolydischen Harmonie richtig verstehe, so ist dieselbe genau mit der Tonart identisch, in welcher z. B. das schwäbische Volkslied: "Es zog ein Knab ins ferne Land" in E. Meiers schwäbischen Volksliedern S. 414 gehalten ist. Würden wir das musikalische Urtheil Platos zu dem unsrigen machen, so müssten wir auch Volkslieder wie "So viel Stern am Himmel stehen", "Muss i denn, muss i denn zum Städtle hinaus", "Do gang' i an's Brünnele, trink aber net" als zu sentimental unserer Jugend vorenthalten. In demselben Sinne ist das Urtheil Platos über die "Unfreiheit und Unmännlichkeit, Frechheit, Raserei und sonstige Schlechtigkeit" gewisser Rhythmen aufzufassen. Wahrscheinlich denkt Plato hierbei an ionische und dechmische Rhythmen, die doch beide in der griechischen Theatermusik eine unentbehrliche Stelle haben. Der dochmische Rhythmus ist der modernen Musik unbekannt, des ionischen Rhythmus kann aber keine Beethoven'sche, Haydn'sche, Mozart'sche Symphonie oder Sonate entrathen: der ionische ist einer der gewöhnlichsten Rhythmen unseres Adagio. Eine gewisse Sentimentalität, ein noog donvoons liegt freilich in diesem ionischen Adagio, aber dies hoog bildet in der modernen Musik etwas Unentbehrliches, was kein moderner Aesthetiker sich entgehen lassen möchte.

§ 40.

# Die grösseren ψυθμοὶ ἀπλοί des Aristides.

1. Τροχαίος σημαντός und δρθιος.

Der τροχαΐος σημαντός und ὄρθιος wird von Aristides § 37 unter den ρυθμοί ἀπλοῖ des γένος ἰαμβικόν unmittelbar nach dem

einfachen Trochaeus und Iambus aufgeführt: ὅρθιος ἐκ τετρασήμου ἄρσεως καὶ ἀκτασήμου θέσεως τροχαῖος σημαντὸς ὁ ἐξ ἀκτασήμου θέσεως καὶ τετρασήμου ἄρσεως ... p. 38 Ἐκλήθη ... ὁ δὶ ὅρθιος διὰ το σεμνὸν τῆς ὑποκρίσεως καὶ βάσεως, σημαντὸς δὶ ὅτι βραθὺς ὧν τοῖς χρόνοις ἐπιτεχνητοῖς χρῆται σημασίαις, παρακολουθήσεως ἔνεκα διπλασιάζων τὰς θέσεις. An einer anderen Stelle § 98 fasst Aristides ihre ethische Bedeutung zusammen: οἱ δὲ ὅρθιοι καὶ σημαντοὶ διὰ τὸ πλεονάζειν τοῖς μακροτάτοις ῆχοις προάγουσιν ἐξ ἀξίωμα, während die einfachen Trochaeen und Iamben als feurige und für den Tanz geeignete Rhythmen (θερμοὶ καὶ ὀρχηστικοί) bezeichnet werden.\*)

Hieraus erhellt der enge Zusammenhang des Semantus und Orthius, die sich wie Trochaeus und Iambus nur zaz' avribeeur. d. h. durch die Stellung von Arsis und Thesis unterscheiden. Bei einem jeden Fusse enthält die Arsis 8, die Thesis 4 Chronoi protoi. Die specielle Gestalt, in welcher man sich bisher diese Rhythmen gedacht hat, ist folgende:

1) Meibom\*\*) stellt als Messung auf

Beide Füsse sind hiernach, wie wir hinzufügen, spondeische Tripodien, der eine mit dem Hauptictus auf der ersten, mit dem Nebenictus auf der fünften Länge, der andere mit dem Nebenictus auf der ersten, dem Hauptictus auf der dritten Silbe. So ist in der That das von Aristides angegebene μέγεθος und Verhältniss der χρόνοι ποδικοί gewahrt, aber alle übrigen Momente, das πλεονάζειν τοῖς μακροτάτοις ἥχοις, die χρόνοι ἐκιτεχνητοί sind unberücksichtigt.

<sup>\*)</sup> Aristid. p. 38. 98. Mart. Capella 195: Orthius, qui ex tetrasemi elatione, id est arsi, et octasemi positione constabit, ita ut duodecim tempora hic pes recepisse videatur. Atque habet propinquitatem aliquam cum iambico pede, quatuor enim primis temporibus ad iambum consonat, reliquis octo temporibus adiunctis. Dehinc trochaeus, qui semanticus dicitur, id est qui e contrario octo primis positionibus constet, reliquis in elationem quatuor brevibus artetur. p. 196: Orthius propter honestatem positionis est nominatus, semanticus sane, quia cum sit tardior tempore, significationem ipsam productae et remanentis cessationis effingit.

<sup>\*\*)</sup> Notae in Aristid. p. 267.

### 2) Boeckh\*) stellt die Messung auf

In dieser Auffassung Boeckh's sind die übrigen Angaben des tristides, die ἐπιτεχνητοί, die μακρότατοι ήχοι zur Geltung geangt. Nur eines ist unberücksichtigt geblieben. Nach Aristides at nämlich der Semantus eine mehrsylbige Thesis\*\*) und diese ann deshalb nicht aus einer einzigen 8-zeitigen Sylbe bestehen, leren Vorkommen ohnehin unbezeugt ist. Deshalb muss die Thesis aus zwei 4-zeitigen Längen bestehen und es ergiebt sich niermit

### 3) die richtige Messung

Jeder Fuss besteht aus drei 4-zeitigen χρόνοι, deren Vorkommen in der Rhythmik ausdrücklich bezeugt wird und für welche die alte Musik ein eignes Zeichen besass. Zwei τετράσημοι gehen auf die Thesis, einer auf die Arsis, der ganze Fuss besteht mittin aus 12 Chronoi, die im Verhältniss von 8:4 = 2:1, also liplasisch gegliedert sind. Die χρόνοι τετράσημοι sind έπιτεχνητοί, d. h. durch das Kunstmittel der τονή über das Mass der latürlichen metrischen Länge ausgedehnt. Die Worte διπλασιάσων τὰς θέσεις besagen: der Semantus hat eine zweifache Thesis. Die ήχοι μαχρότατοι sind die 4-zeitigen Längen.

Das Metrum dieser Füsse stellt sich demnach äusserlich als in spondeisches dar, wohl nur selten mit Auflösung. Aber dem thythmus nach wird jede Länge durch τονή zu einer 4-zeitigen usgedehnt und je drei Längen werden zu einem rhythmischen tanzen, etwa unserem Dreizweiteltakte, vereint. Macht die Thesis

<sup>\*)</sup> De metr. Pind. 23. Aehnlich scheint Forkel Gesch. d. Musik 1, . 383 diese Füsse verstanden zu haben: "Rhythmen, worin die Arsis m Sinne der Alten) die Dauer von zwei langen Sylben hat." Von der dauer der Séas, worauf hier Alles ankommt, bemerkt er Nichts.

<sup>\*\*)</sup> Σημαντὸς ... διπλασιάζων τὰς θέσεις. Von einem διπλασιάζειν ὰς ἄςσεις ist hier aber nicht die Rede und somit auch von keiner 1ehrsylbigen Arsis, wie gegen Feussner de antiquor. metror. 10 zu benerken ist.

R. WESTPHAL, Theorie der griech. Rhythmik.

den Anfang, so ist dieser Rhythmus dem trochaeischen, geht eine 4-zeitige Länge als Anakrusis voraus, dem iambischen Masse analog:



Beide Rhythmen sind nichts als gedehnte Molossen. Trägt ein gedehnter Molossus auf der ersten Länge den Ictus, so ist er ein Trochaeus semantus, hat er ihn auf der zweiten, so ist er ein Orthius\*). Der Molossus ist nicht etwa ein Fuss, der lediglich die Contraction des Ionicus oder Choriamb bedeuten soll, er wurde auch zu fortlaufender Rhythmopoeie gebraucht; denn wie wir aus einem Scholion zu Hephaestion sehen, diente er als Mass religiöser Gesänge, besonders in den heiligen Tempelliedern zu Dodona, wovon er auch seinen Namen erhielt\*). Was Dionysius von dem Character des Molossus sagt \*\*\*\*), stimmt völlig mit der von Aristides gegebenen Beschreibung des Semantus und Orthius überein; auch das von Dionysius angeführte Beispiel des molossischen Masses

### ω Ζηνός καὶ Λήδας κάλλιστοι σωτῆρες

<sup>\*)</sup> Mar. Victor. 41, 9 K: Molossi ratio duplex, nam idem valent duo contra quatuor sicut quatuor adversus duo, ut modo sublatio unam longue habeat, positio duas, nunc positio unam, sublatio duas longas, übereiastimmend mit Mar. Vict. p. 42 K. "de rhythmo".

<sup>\*\*)</sup> Schol. Hephaest. p. 133 W.: Ἐκλήθη ἀπὸ Μολοσσοῦ τοῦ Πύρρου καλ ἀνδρομάχης, ἀδὰς ἐν τοιούτω μέτρω εἰπόντος ἐν τῷ Γερῷ Δωδώνης ... Το διὰ τὸ μέγιστος εἶναι πάντων μολοσσὸς καλεῖται, τοὺς γὰο μηκίστους παλαιοὶ μολοσσοὺς ἐκάλουν.

<sup>\*\*\*:</sup> Dionys, de comp. verb. 17 p. 107 R.: Ο δ' έξ ἀπασῶν μακεῦν. Μολοττον δ' αὐτὸν οι μετρικοί καλοῦσιν, ὑψηλός τε καὶ ἀξιωματικός ἐκαὶ διαβεβηκώς ὡς ἐπὶ πολύ.

t nichts anderes als ein Fragment eines nach Orthioi oder emantoi gemessenen Hymnus auf die Dioskuren.

Wie wir bereits oben bemerkten, hatte der Trochaeus semanus und Orthius seine hauptsächliche, vielleicht seine einzige stelle in der Nomen- und Hymnenpoesie. Als ihr Erfinder galt 'erpander, an den sich überhaupt die Entwicklung dieser Poesie nlehnte. Terpander soll, so sagt Plutarch\*), die Weise der οθιος μελφδία nach orthischen Rhythmen und nach Analogie les Orthius auch den Trochaeus semantus erfunden haben. Und n der That hat sich Terpander, wie wir aus seinen Fragmenten ehen, der reinen Spondeen zu Hymnen bedient, deren Inhalt mit ler von Aristides gegebenen Charakteristik jener Rhythmik sehr Offenbar bedeuten die beiden nach den vohl übereinstimmt. lhythmen genannten Nomen des Terpander, welche Pollux ervähnt\*\*), der νόμος ὄφθιος und τροχαΐος, nichts anderes als ene ὄρθιοι δωδεκάσημοι und τροχαΐοι σημαντοί, die hier nicht twa als bloss isolirt vorkommende Füsse, sondern in fortlaufenler Rhythmopoeie gebraucht waren und ganze Verse bildeten. Wahrscheinlich herrscht dieses Mass in dem erhaltenen Fragmente des Terpandrischen Hymnus auf Zeus, der in der dorischen Tonart gesetzt war\*\*\*).

> Ζεῦ πάντων ἀρχὰ, πάντων ἁγήτως Ζεῦ, σοὶ πέμπω ταύταν ὕμνων ἀρχάν.

Der 12-zeitige τροχαίος σημαντός oder ὄρθιος kann niemals mit einem zweiten Trochaeus semantus oder ὄρθιος zu einem πούς rereinigt werden, weil eine solche Verbindung ein μέγεθος τεσσα-ες καιεικοσάσημον ἐν λόγφ τος ausmachen und also nach S. 163 ie für dies Rhythmengeschlecht bestehende grösste Ausdehnung on 16 Chronoi protoi um ein Bedeutendes überschreiten würde; r bildet daher stets für sich ein Kolon.

Aristides sagt p. 38: "σημαντός wird er genannt, weil seine

<sup>\*)</sup> Plut. de music. 28.

<sup>\*\*)</sup> Pollux 4, 9. Suid. 8. h. v.: "Ορθιον νόμον καὶ τροχαῖον' τοὺς δύο όμους ἀπὸ τῶν ὁυθμῶν ἀνόμασε Τέρπανδρος, ἀνατεταμένοι δ' ἦσαν καὶ ὅτονοι. 'Ανατεταμένοι kann hier nur vom Rhythmus verstanden werden nd ist mit dem technischen Namen παρεκτεταμένοι gleichbedeutend. Anters der ὄρθιος der Späteren.

<sup>\*\*\*)</sup> Clem. Alex. strom. 6, 784. O. Müller, Gesch. der griech. Litt., misst liese Verse als Molossen, Ritschl Rhein. Mus. 1842 p. 277 als Paroemiaci, Bergk poet. lyric. 681 als Paeones epibatoi.

χρόνοι bei dem langsamen Tempo zu künstlichen Mitteln der Taktbezeichnung dienen, denn die θέσεις (Niederschläge) werden verdoppelt (nämlich vom taktirenden ἡγεμών), damit der Sünger leichter im Takte folgen kann."\*) Also:

Dies stimmt mit dem, was Aristoxenus im Allgemeinen über die Semasie der grösseren diplasischen Takte berichtet, vgl. S. 268. Um so auffallender ist es nun, wenn Aristides in der jener Stelle vorausgehenden Definition der beiden Takte p. 37 sagt: "Jophus ό έκ τετρασήμου άρσεως καὶ οκτασήμου θέσεως, τροχαίος σημαντός ό έξ οκτασήμου θέσεως και τετρασήμου άρσεως", während er zufolge seines Ausdruckes "διπλασιάζων τὰς θέσεις" und zufolge des Aristoxenischen Gesetzes (S. 268), dass der grössere zoog dizigσιος 1 ἄρσις und 2 θέσεις hat, sich folgendermassen hätte audrücken müssen: τροχαίος σημαντός ό έκ διπλής τετρασήμου θέσεως και τετρασήμου άρσεως. Dürfen wir vielleicht annehmen, dass für diesen gedehnten Fuss auch noch eine zweite Taktirmethode üblich war, wonach auf beide & éosig nur ein einziger Niederschlag kam? Wahrscheinlicher ist aber jene Inconsequent nichts anderes als eine Ungenauigkeit des Ausdruckes, wie wir sie dem Aristides hingehen lassen müssen.

Aristides zählt beide Rhythmen zu den άπλοι. Es kann dies nicht Ansicht des Aristoxenus sein, der beide vielmehr gleich der daktylischen Tripodie 20020 zu den σύνθετοι πόδες rechnen muss, da von dieser der σημαντός nur dadurch verschieden ist, dass die χρόνοι ποδικοί der daktylischen Tripodie σύνθετοι κατὰ δυθμοποιίας χρῆσιν sind, die des ὅρθιος und σημαντός aber ἀσύνθετοι κατὰ ὁυθμοποιίας χρῆσιν. Vgl. § 19.

Diese Beschaffenheit der χρόνοι hat Aristides im Auge, wenner die πόδες, in denen sie enthalten sind, άπλοι d. i. ἀσύνθετοι nennt. Ebenso ist es ein Versehen des Aristides oder seiner Quelle, wenner beim ὄρθιος und σημαντός das eine Mal von einer ἀπτάσημος θέσις spricht, das andre Mal den Takt einen ποὺς διπλασιάζου

<sup>\*)</sup> Diese Erklärung der sich auf die σημασία des Trochaeus semastes beziehenden Worte des Aristides hat Weil a. a. O. gegeben und erst mit ihr ist die Frage nach der Natur der in Rede stehenden gedehnten Rhythmen zu ihrem völligen Abschlusse gelangt.

σεις nennt. Das zweite ist ohne Zweifel das Richtige, veil er nur auf diese Weise ein Takt von 3 χρόνοι ποδικοί er doch als tripodischer Takt haben muss.

meiner Geschichte der alten und mittelalterlichen Musik geführt, dass Terpander, welcher als ποιητής des älteτροχαΐοι σημαντοί gehaltenen Nomos gilt, auf diese hythmische Neuerung unmittelbar durch die tripodischschen Kola des heroischen Metrons geführt worden ist, introchaeus semantus gleichsam der Cantus firmus zu dem urirten Begleitungstöne bildenden τρίμετρον δακτυλικίν sei, oder umgekehrt. Aus der alten Ueberlieferung können freilich nicht nachweisen, wohl aber durch ein Beispiel h klar machen. Chromatische Fuge D-moll I, 4, 1 Peters:



untere Stimme hat in jedem zweiten tripodischen Kolon der die Form \_\_ \_ auszuführen; die obere Stimme führt in

jedem ersten tripodischen Kolon der Zeile und in dem zweiten Kolon der vierten Zeile das 9-sylbige Schema der daktylischen oder vielmehr anapaestischen Tripodie aus.

Die Form \_ \_ \_ kommt den Sylben nach genau mit dem Trochaeus semantus und dem Orthios der Alten überein, unterscheidet sich von beiden aber in der Accentuation, denn der Orthios hat folgende χρόνοι ποδικοί

(d. i. die zweite der von Aristoxenus § 17 angegebenen Accentuationsformen des tripodischen Kolons, vgl. S. 268), der Trochaeus semantus dagegen die folgende:

— ΄— ΄κάτω κάτω ἄνω.

Das letztere ist eine dritte Accentuationsform des tripodischen Taktes, eine antithetische Form, die wir den beiden von Aristoxenus aufgeführten Formen mit Sicherheit hinzufügen dürfen, da sie durch Aristides beglaubigt wird.

#### 2. Σπονδείος μείζων oder διπλούς.

Aristides sagt p. 36: ἀπλοῦς σπονδεῖος ἐκ μακρᾶς δέσεως καὶ μακρᾶς ἄρσεως · σπονδεῖος μείζων ὁ καὶ διπλοῦς ἐκ τετρασήμου δέσεως καὶ τετρασήμου ἄρσεως, Marcianus Capella: Simplex vero spondeus erit, qui ex producta tam arsi quam thesi iungitur. Maior vero, qui quaternariam non solum elationem sed etiam positionem videtur admittere\*). Meibom\*\*) versteht hierunter

den Dispondens der Metriker, Boeckh\*\*\*) einen einzigen Spondens mit 4-zeitigen Längen

**" \_ \_ \_** \_

Boeckh's Einwand gegen Meibom, dass der Fuss ein axiors genannt werde und deshalb nicht aus vier Sylben bestehen könne, muss zwar als unrichtig abgelehnt werden, aber damit ist Boeckh's Auffassung des Fusses noch nicht widerlegt†). Vielmehr passt sie ebenso gut wie die Meibom'sche zu den Worten des Aristides, und es kann keine Frage sein, dass ein Fuss aus

<sup>\*)</sup> Aristid. 38. Martian. 193.

<sup>\*\*)</sup> Meibom not. in Aristid. p. 269.

<sup>\*\*\*)</sup> Boeckh de metr. 23.

<sup>†)</sup> Wie dies Feussner meint de metror. et melor. discrim. p. 9.

2i 4-zeitigen Sylben ebenso gut wie ein πούς aus vier 2-zeitigen lben in der antiken Rhythmik vorkommen kann. Aber nur einen 1 diesen beiden Füssen kann Aristides unter dem σπονδείος ελοῦς verstanden haben: welchen von beiden? das hat er im eiten Buche\*) deutlich bezeichnet. Hier heisst es nämlich 1 dem ethischen Charakter des γένος ἴσον: εἰ δὲ διὰ μηκίστων όνων συμβαίη γίνεσθαι τοὺς πόδας, πλείων ἡ κατάστασις ἐμίνοιτ ἄν τῆς διανοίας. διὰ τοῦτο ὁρῶμεν...τοὺς μηκίστους ἐν ζ ῖεροῖς ὕμνοις, οἶς ἐχρῶντο παρεκτεταμένοις, τήν τε περὶ ῦτα διατριβὴν μίαν καὶ φιλοχωρίαν ἐνδεικνύμενοι, τήν τε αὐν διάνοιαν ἰσότητι καὶ μήκει τῶν χρόνων ἐς κοσμιότητα καθιίντες. Dass Aristides mit diesen πόδες ἴσοι διὰ μηκίστων ίνων παρεκτεταμένων dieselben meint, welche er im ersten che als σπονδεῖοι διπλοῖ oder μείζονες bezeichnet, ergiebt sich 5 dem Parallelismus beider Stellen:

Erstes Buch.

άπλοῖ, Beschreibung

Ι. γένος ἴσον
 προκελευσματικός, ἀνάπαιστος ἀπὸ μείζονος, ἀπ' ἐλάσσονος, ἀπλοῦς σπονδεῖος
 σπονδεῖος μείζων

.. γένος ໄαμβικόν, διπλάσιον ἴαμβος, τροχαΐος ὄρθιος, τροχαΐος σημαντός

111. γένος παιωνικόνπαίων διάγυιοςπαίων ἐπιβατός.

Zweites Buch.

άπλοῖ, ethischer Charakter

- Ι. πόδες εν γενει ίσω
- οί μὲν διὰ βραχειῶν γινόμενοι μόνων, οί δ' ἀναμίξ
- 2. διὰ μημίστων χρόνων, οἶς ἐχρῶντο παρεκτεταμένοις

ΙΙ. ἐν διπλασίονι σχέσει

- 1. άπλοτ τροχατοι καλ ζαμβοι
- 2. δοθιοι καλ σημαντοί

ΙΙΙ. ἐν γένει ἡμιολίω

- 1. παίων
- 2. παίων ἐπιβατός.

Die Bestandtheile des σπονδεῖος διπλοῦς bilden also χρόνοι μιστοι παρεπτεταμένοι, die über die gewöhnliche metrische inge hinausgedehnt sind, und demnach wird Boeckh's Messung

i welcher jeder χρόνος ein παρεπτεταμένος τετράσημος ist, durch istides' eignes Zeugniss bestätigt. Ihre Stelle hatten diese see in der Hymnenpoesie (ἐν Γεροῖς ῦμνοῖς) und stehen also

<sup>\*)</sup> Aristid. p. 97. 98.

auch im Gebrauch den σημαντοί und ὅρθιοι analog: jene entsprechen unserem Zweizweitel-, diese dem Dreizweiteltakt. Wie der Dreizweiteltakt, so konnte auch der Zweizweiteltakt mit einer Anakrusis beginnen, wodurch eine dem ὅρθιος entsprechende Form des σπονδείος διπλοῦς entsteht, analog dem anapaestisch gemessenen σπονδείος ἀπλοῦς:

σπονδείοι άπλοτ

πονδείοι διπλοί,

μείζονες

Ein aus Längen bestehender Hymnus konnte sowohl in σπονδείοι διπλοί als in σημαντοί oder ὅρθιοι gemessen werden, je nachdem der μελοποιός und φυθμοποιός die χρόνοι zu Takten verband; jene eigneten sich, wie aus Aristides hervorgeht, mehr für eine einfach ruhige, diese für eine erhabene Stimmung. Die Spondeen, welche uns als das Mass der Hymnen- und Nomenpoesie genannt werden, wie in dem νόμος Πύθιος, sind als σπονδείοι διπλοί aufzufassen\*).

Man könnte fragen, weshalb die einzelne Länge im Spondeios diplus und in den Orthioi und Semantoi als 4-zeitig gefasst wurde und nicht vielmehr als χρόνος δίσημος mit langeamer ἀγωγή? Der Grund liegt darin, dass diese Zeiten σύνθετοι κατε φυθμοποιίας χρησιν waren, indem auf die 4-zeitige Länge des Gesanges ein daktylischer Fuß der Begleitung kam.

### 3. Παίων ἐπιβατός.

Die Hauptstelle über den Paeon epibatus ist bei Aristides. Έν δὲ τῷ παιωνικῷ γένει ἀσύνθετοι μὲν γίνονται πόδες δύν

<sup>\*)</sup> Poll. 216. 213, 17: αὐλημα ἐνόπλιον, πυρριχιαστικόν καὶ σπονδείαντοροχαίον. 214: σπονδείον μέλος ἐπιβώμιον. 215: πρὸς ὖμνους οι σπονδείανκοὶ αὐλοί.

<sup>\*\*)</sup> Aristid. 38. 39. Mart. Capell 196 M.

διάγυιος έκ μακρᾶς θέσεως καλ βραχείας καλ μακρᾶς , παίων ἐπιβατὸς ἐκ μακρᾶς θέσεως καλ μακρᾶς ἄρσεως ) μακρῶν θέσεων καλ μακρᾶς ἄρσεως. διάγυιος μὲν οὖν οἶον δίγυιος, δύο γὰρ χρῆται σημείοις, ἐπιβατὸς δὲ, τέσσαρσι χρώμενος μέρεσιν, ἐκ δυοῖν ἄρσεων καλ δυοῖν ων θέσεων γίνεται. Hiernach ist der Paeon epibatus ein on fünf 2-zeitigen Längen

ch mit dem μέγεθος δεκάσημον ήμιόλιον in der Scala des cenus. Auch Marius Victorinus\*) gedenkt dieses Rhythoch ohne den Namen zu nennen: Incipiunt autem et portre tempora in pentasyllabis a quinque usque ad decem, pentasemo ad decasemum χρονική παραυξήσει, ut sit emus Philopolemus, e quinque brevibus

### α α α α α,

nus autem e quinque longis, ut Atroxiclides, cuius canon inque signabitur

## βββββ.

er ἐπιβατός ist nichts als der διάγυιος, dessen einzelne πρῶτοι zu δίσημοι ausgedehnt sind, ein διάγυιος in langr Agoge und dem entsprechend in anderer metrischer

ach Aristides sind die χρόνοι ποδικοί folgendermassen et

# - - <u>- -</u> - - Θέσ. ἄρσ.

emgemäss spricht er von vier Theilen, woraus der Epibastehe, zwei Arsen und zwei verschiedenen Thesen, d. heinsylbigen und einer zweisylbigen. Hierin ist in der That hre rhythmische Messung enthalten. Arsensylben, d. h. ohne sind die zweite und die fünfte Länge, die übrigen Sylben einen Ictus.

Mar. Victor. 49 K.

Von dem ethischen Charakter sagt Aristides\*): τοὺς δὲ ἐν ἡμιολίω λόγω θεωφουμένους ἐνθουσιαστικωτέφους εἶναι συρβέβηκεν, ὡς ἔφην. τούτων δ' ὁ ἐπιβατὸς κεκίνηται μᾶλλον, συταφάττων μὲν τῆ διπλῆ θέσει τὴν ψυχήν, ἐς ΰψος δὲ τῷ μεγέθει τῆς ἄφσεως τὴν διάνοιαν ἔξεγείφων: der Epibatos erregt und erhebt, ist enthusiastisch und majestätisch zugleich, und ist hierdurch scharf von dem Spondeus diplus, Semantus und Orthius geschieden, die ruhig und erhaben, aber nicht erregt sind.

Mit der Schilderung des Aristides stimmt, was wir von seinem Gebrauche wissen. Zuerst wandte ihn Archilochos an, ohne Zweifel für die Cultuslieder auf Dionysos und Demeter, die einen entsprechenden Charakter hatten\*\*). Ferner gebrauchte ihn Olympos zur enharmonischen Phrygischen Tonart, wahrscheinlich in ähnlichen Compositionen, wie in den auf die Cybele gesungenen  $\mu\eta\tau\varrho\tilde{\omega}\alpha^{***}$ ).

Nach Baumgart (über die Betonung der rhythmischen Reihen bei den Griechen 1869 S. XIV) gibt Aristides drei verschiedene Beschreibungen des Päon epibatos. Nach der ersten — das sind Baumgarts Worte —

παίων ἐπιβατὸς ἐκ μακρᾶς θέσεως καὶ μακρᾶς **ἄρσεως καὶ** δύο μακρῶν θέσεων καὶ μακρᾶς ἄρσεως

wäre er so gestaltet:

θέσ. ἄρσ. θέσ. θέσ. ἄρσ.

Nach der zweiten Beschreibung

έπιβατὸς δὲ ἐπειδὴ τέσσαρσι χρώμενος μέρεσιν ἐκ δυών ἄρσεων καὶ δυοῖν διαφόρων θέσεων γίνεται

hat er nicht drei θέσεις, wie man zunächst glauben könnte, sondern zwei "verschiedene". Bei Aristides findet sich auch sonst die Ungenauigkeit, dass er z. B. den Daktylos "έκ μακρές θέσεως και δύο βραχειῶν ἄρσεων" bestehen läst, obwohl derselbe nur Eine Thesis und Eine Arsis hat, den Anapäst "έκ δύο

<sup>\*)</sup> Aristid. 98.

<sup>\*\*)</sup> Plut. de music. 28.

<sup>\*\*\*)</sup> Plut. ibid. 33.

αχειῶν ἄρσεων καὶ μακρᾶς θέσεως" statt ,, έκ δύο βραιῶν ἐπὶ ἄρσεως καὶ μακρᾶς ἐπὶ θέσεως. Hiernach ist auch die ste Beschreibung, welche Aristides vom Epibatos giebt, zu erstehen, weil er in der zweiten Beschreibung den Rhythmus ier μέρη enthalten lässt. Also die erste Stelle ergiebt anstatt es von Baumgart angenommenen vielmehr folgendes Schema

θέσ. ἄρσ. θέσις ἄρσ.

der ersten Stelle hat Aristides ungenauer, in der zweiten geuer sich ausgedrückt. Worin die δύο διάφοροι θέσεις bestehen,
on denen die zweite Stelle redet, ergibt das vorstehende Schema:
ne μακρὰ ἐπὶ θέσεως und δύο μακραὶ ἐπὶ θέσεως.

Baumgart sagte weiter: "Nach der dritten erschüttert er die eele durch die doppelte Thesis und erweckt durch die Grösse r Arsis den Sinn für die Erhabenheit. Zuletzt wird hier Ariides vor lauter Gefühl so unklar im Ausdrucke, dass man denn könnte, der Fuss habe nur eine grosse Arsis und eine oppelte Thesis." Unklar ist es freilich, wie Aristides die Worte, it denen er den ethischen Eindruck des Epibatos beschreibt, erstanden wissen will. Aber wer möchte aus diesen Worten it Baumgart so unberechtigte Folgerungen ziehen?

Der durch vier Längen ausgedrückte Päon epibatos wird im Standpunkte des Aristoxenus aus ein 10-zeitiger ποὺς σύντος genannt werden müssen, welcher aus zwei Versfüssen zummengesetzt ist: einem 4-zeitigen Versfüsse in der Form des ondeus, und einem 6-zeitigen Versfüsse in der Form des olossus. Nach Aristides hat der Epibatos vier μέρη, d. h. der zeitige Spondeus hat eine 2-zeitige θέσις und eine 2-zeitige σεις; der 6-zeitige Molossos hat eine 4-zeitige θέσις und eine zeitige ἄρσις. Von den beiden zum Päon epibatos combinirten ersfüssen behält ein jeder die beiden Chronoi podikoi, welche m als einfachem Versfüsse zukommen, und eben darin beruht r Unterschied des Päon epibatos von jeder anderen Combinann zweier Versfüsse, in der ein jeder Versfüss als χρόνος οδικός entweder Eine Thesis oder Eine Arsis ist.

### § 41.

# Die monopodischen und dipodischen Basen nach der Dostrin der Metriker.

In dem aus einer ungeraden Anzahl von Versfüssen bestehenden Kolon bildet der einzelne Versfüss, in dem aus einer geraden Anzahl von Versfüssen bestehenden Kolon bildet die Dipodie eine rhythmische Masseinheit.

Bei den Metrikern wird eine solche Masseinheit als βάσις bezeichnet. Sie unterscheiden βάσεις μονοποδικαί und βάσεις διποδικαί. Bei Marius Victorinus p. 53 K wird überliefert: "per monopodiam sola dactylica, per dipodiam vero caetera scandi moris est." Damit stimmt unser Hephästioneisches Encheiridion.

Aber in dieser Allgemeinheit ausgesprochen ist die Regel nicht richtig. Die Metriker selber lassen es an berichtigenden Ergänzungen nicht fehlen. Von den daktylischen Metren sagen sie, dass die den Umfang des Hexameters überschreitenden nicht nach Monopodien, sondern nach Dipodien gemessen werden, schol. Heph. p. 174 έὰν ὑπερβῆ τὸ δακτυλικὸν τὸ έξάμετρον, κάκεζνο βαίνεται κατά διποδίαν. Aristid. metr. p. 52 Meib. βαίνουσι δέ τινες αὐτοί καὶ κατὰ συζωνίαν ποιούντες τετράμετος καταληκτικά. Ferner komint es auch vor, dass anapästische Metra umgekehrt nicht nach Dipodien, sondern nach Monopodien gemessen werden, Mar. Vict. 75 K: percutitur vero versus anapaesticus praecipue per dipodiam, interdum et per singulos pedes. Von demselben μέτρον άναπαιστικόν sagt Aristid. metr. p. 52: στε μέν έστιν άπλοῦν (d. h. bis zum 24-zeitigen μέγεθος) καθ' ένα κόδε γίνεται· ότε δε σύνθετον (d. h. das 24-zeitige μέγεθος überschreitend) ... κατὰ συζυγίαν ἢ διποδίαν.\*)

Hiernach werden also laut dem Berichte der Metriker die Daktylen und Anapästen bald monopodisch, bald dipodisch, die Trochäen und Iamben dipodisch, die Päonen und Ionici monopodisch gemessen. Für die Daktylen findet die Messung nach monopo-

<sup>\*)</sup> Nach dem von Aristides in der Metrik festgehaltenen Unterschiede ist κατά συζυγίαν die sechs- oder fünfsylbige anapästische Dipodie

<sup>002002</sup> oder 22002 oder 00222,

κατα διποδίαν die viersylbige (contrahirte) anapästische Dipodie

schen Basen bei den aus einer ungeraden Anzahl von Verssen bestehenden Kola (daktylischen Tripodien, daktylischen entapodien) statt, wogegen die aus einer geraden Anzahl von ersfüssen bestehenden Kola (daktylische Tetrapodien, Dipodien, exapodien) nach dipodischen Basen gemessen werden. Für die napästischen Kola gilt dieselbe Norm.

Dass die metrische Theorie der Griechen für die trochäischen id iambischen Metra lediglich die Messung nach dipodischen isen statuirt, ist in der Weise zu interpretiren: ein Kolon aus ei trochäischen oder drei iambischen Versfüssen wird nach der etrischen Theorie der Griechen als brachykatalektisches Dimenn, dem am Ende ein ganzer Versfüss fehlt, aufgefasst. In der iat sind die bei den alten Dichtern vorkommenden Tripodien iambischen und trochäischen Metrums ihrem rhythmischen erthe nach meist nicht als Tripodien, sondern als unvollständige etrapodien aufzufassen.

Ionische und päonische Metra aber sind ausnahmslos nach onopodischen Basen zu messen, ohne dass die Ueberlieferung r Metriker hier irgend einer Modification bedürfte.

Die antike Theorie bezüglich der monopodischen und dipodihen Basen ist in der zweiten Auflage der griechischen Rhythik und Harmonik vom J. 1867 S. 672 ausführlich dargestellt. ie in § 42 ff. gegebene Anwendung dieser Lehre auf die ythmische Messung der Aristoxenischen πόδες σύνθετοι habe n zuerst in meiner Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus 183, S. 78 ff. vorgetragen. Dem dort Gesagten seien in dem Folmden erläuternde Beispiele aus unserer Vocalmusik hinzugefügt.

Von der monopodischen Basis redet Scholion Hephaest. 162 λέγεται δὲ τὸ ἡρωϊκὸν έξάμετρον ἀπὸ τοῦ ἀριθμοῦ τῶν άσεων.

Die dipodische Basis definirt Schol. Hephaest. p. 124: Βάσις ἐ ἐστι τὸ ἐκ δύο ποδῶν συνεστηκός, τοῦ μὲν ἄρσει, τοῦ δὲ ἑσει παραλαμβανομένου. "Η οὕτως βάσις ἐστὶν ἢ ἐκ ποδὸς καὶ παλήξεως τουτέστι μιᾶς συλλαβῆς ποδὶ ἰσουμένης. So auch acchius introd. mus. p. 22 Meib: Βάσις δὲ τί ἐστι; Σύνταξις ὑο ποδῶν ἢ ποδὸς καὶ καταλήξεως. Κατάληξις δὲ τί ἐστιν; Ἡ τυτὸς ἐλλείποντος μέτρου τελευταία συλλαβή. Daher wird βάσις eichbedeutend mit διποδία oder συζυγία gebraucht, selten von phaestion, in unserem Encheiridion p. 36: Τὰ μὲν γὰρ ἐκ δύο νικῶν καὶ τρογαικῆς βάσεως.

Bei dem κατὰ διποδίαν gemessenen tetrametrum trochaicum werden also die dipodischen βάσεις mit ihren zwei Bestandtheilen, der an erster Stelle genannten ἄρσις und der an zweiter Stelle genannten θέσις, folgende sein:

§ 42.

# Tetrapodische und dipodische Kola des daktylischen und trochäischen Rhythmus.

Die tetrapodischen Kola sind es vorwiegend, welche Aristoxenus § 57 im Auge gehabt haben muss, wenn er sagt\*):

Oi δὲ (τῶν ποδῶν) τετράσι πεφύκασι σημείοις χρῆσθας δύο ἄρσεσι καὶ δύο βάσεσι.

Denn zufolge der bei den Metrikern erhaltenen Ueberlieferung über die percussio der  $\beta\acute{a}\sigma\epsilon\iota\varsigma$  haben sie folgende Accentuation

Αρσις, θέσις, ἄρσις, θέσις — das sind die ἀύο ἄρσεις und δύο βάσεις, welche Aristoxenus den aus vier σημεία oder χρόνοι ποδικοί bestehenden μεγάλοι πόδες zuertheilt, nur dass Aristoxenus nicht ἄρσις, θέσις, ἄρσις, θέσις, sondern ἄρσις, βάσις, ἄρσις, βάσις, βάσις, βάσις, βάσις sagen würde. Diese eigenthümliche Aristoxenische Terminologie betreffs des Wortes βάσις wird uns durch die hier verwerthete Ueberlieferung der Metriker in die Erinnerung gerufen. Denn auch bei ihnen kommt das Wort βάσις vor, nur in einem anderen Sinne. Wie nämlich bei den Metrikern das Wort ηχώρα" oder "sedes" als Ausdruck für den einzelnen Versfusstas Gebiet oder den Umfang eines einzelnen Accentes mit Inbegriff der zum Accent gehörenden unbetonten Sylben be-

<sup>\*)</sup> Aristox. Rh. S. 90 meiner Uebersetzung.

zeichnet, so ist "βάσις διποδική" der Terminus für das Gebiet eines Hauptaccentes mit dem dazu gehörenden Nebenaccent, welches das Megethos einer Dipodie hat. So ist der Aristoxenische Terminus zwar nicht bei Aristides, denn dieser sagt θέσις statt βάσις, wohl aber in der Terminologie der Metriker festgehalten, in einiger Modification der Bedeutung, aber unter Bewahrung des rhythmischen Grundbegriffes: des durch einen Niedertritt des Fusses zu markirenden Megethos, auf welches der rhythmische Accent kommt.

Aus den Angaben des Aristoxenus über die Takte mit drei σημετα und des Aristides über die μέρη des Semantos und Orthios ersehen wir, dass es auch für die σύνθετοι πόδες so gut eine διαφορὰ κατ' ἀντίθεσιν giebt wie für die ἀσύνθετοι.

So schliessen wir, dass die für den aus vier σημεῖα bestehenden Takt überlieferte Reihenfolge: "δύο ἄρσεσι καὶ δύο βάσεσι" nicht die einzige ist, sondern dass auch die ἀντίθεσις: "δύο βάσεσι καὶ δύο ἄρσεσι" vorkommen konnte, nämlich

Eine solche Anordnung der Accente hat Bentley im Sinne, wenn er accentuirt:

Ad te advenio spém salutem, | cónsilium, auxilium éxpetens | wobei nur die Hauptaccente durch 'markirt sind, aber die ausgeführte Accentuation folgende sein soll:

Ad te advénio spem salutem, | consilium, auxilium expeténs ||
Gerade diese den Anfang der Dipodie markirende Accentuation
ist nicht überliefert, sondern nur die das Ende der Dipodie durch
den Hauptictus auszeichnende, nicht bloss in der Hauptstelle des
Aristoxenus, sondern auch in der Ueberlieferung der Metriker
(vgl. unten), nach welcher die Accentuation die folgende sein würde:

Ad te advénio spém salűtem | cónsilium, aűxilium éxpeténs | Aber weder die eine noch die andere Accentuation darf die Recitationspoesie durchgehend anwenden, vielmehr muss auch für die lateinische Recitation derselbe Wechsel wie für die deutsche als möglich statuirt werden:

Seid umschlüngen, Milliönen, | diésen Küss der gánzen Wölt! Brüder, über'm Stérnenzélt, | muss ein milder Väter wöhnen | Will man sich continuirlich an ein Accentuations-Schema binden, so wird das metrische Recitiren zu einem langweiligen und pedantischen Scandiren. Geschmackvolles Verslesen ist dasselbe, wie geschmackvolles Prosalesen: man folge stets der durch die logische Bedeutung der Wörter und Sätze gehobenen Accentuation, in der Poesie wie in der Prosa; es ist durchaus nicht unkünstlerisch, wenn über dem Inhalte des declamirten Gedichtes der Rhythmus bei den Zuhörern unbemerkt bleibt, obwohl der grössere Künstler immer derjenige ist, welcher den Zuhörer ausser am Inhalte gleichzeitig auch an der rhythmischen Form Genuss empfinden zu lassen im Stande ist. Dazu gehört aber selbstverständlich, dass das Accentuiren kein schablonenmässiges ist.

In dem Melos dagegen, wo immer die Töne vor dem Wortinhalte prävaliren werden, wo selbst Schiller's Poesie sich unterordnet, wenn die angeführten Verse nach Beethoven's Composition (in der neunten Symphonie) vorgetragen werden, da ist die Accentuation der auf einander folgenden Kola eine gleichmässige, weil der Melopoios für die Töne eine gleichmässige Vertheilung der Ictus einhält. Hier wird durchgehend (wenigstens für einen grösseren Complex von tetrapodischen Kola) entweder die das Ende der Dipodie markirende Accentuation

ἄρσις, θέσις, ἄρσις, θέσις

oder die den Anfang hervorhebende Accentuation

θέσις, ἄρσις, θέσις, ἄρσις

durchgeführt werden. Die zweite Art für Compositionen von ruhigem Charakter, für μέλη des ήθος ήσυχαστικόν, die erste Accentuationsart für den Charakter der Bewegung und grösserer Erregtheit, für μέλη des τρόπος διασταλτικός.

Wir haben nämlich das, was die alten Theoretiker über das disstaltische, systaltische und hesychastische Ethos der Rhythmopoeie d. i. den erregten, sentimentalen (gedrückten) und ruhigen Charakter der rhythmischen Composition überliefern, mit der verschiedenen Stelle, welche die Thesis innerhalb des rhythmischen Kolons einnimmt, in Zusammenhang zu bringen. Erklärt doch Aristides im seinem Abschnitte vom Ethos der Rhythmen, dass die mit einer Thesis beginnenden die ruhigen, die mit der Arsis anlautenden die

42. Tetrapodische u. dipodische Kola des daktyl. u. troch. Rhythm. 257

egten sind. Nach der Aussage desselben Aristides, sind die lrei Ethe der Rhythmopoeie mit denen der Melopoeie identisch, p. 30. 43. Bei Pseudo-Euklid p. 21 M. sind die letzteren folgendermassen beschrieben:

Pseudo-Euklid. p. 21 M. "Εστι δὲ διασταλτικόν μὲν ἦθος μελοποιίας, δι' οὖ σημαίνεται μεγαλοπρέπεια καὶ δίαρμα ψυχῆς ἀνδρῶδες καὶ πράξεις ἡρωικαὶ καὶ πάθη τούτοις οἰκεῖα. χρῆται δὲ τούτους μάλιστα ἡ τραγωδία καὶ τῶν λοιπῶν δὲ ὅσα τούτου ἔχεται τοῦ χαρακτῆρος.

Συσταλτικόν δὲ δι' οὖ συνάγεται ἡ ψυχὴ εἰς ταπεινότητα καὶ ἄνανδρον διάθεσιν. ἁρμόσει δὲ τὸ τοιοῦτον κατάστημα τοῖς . ἐρωτικοῖς πάθεσι καὶ θρήνοις καὶ οἴκτοις καὶ τοῖς παραπλησίοις.

Ήσυχαστικον δὲ ἡθός ἐστι μελοποιίας ικαρέπεται ἡρεμότης ψυχῆς καὶ κατάστημα ἐλευθέριόν τι καὶ εἰρηνικόν. ἀρμόσουσι δ' αὐτιῷ ῦμνοι, παιᾶνες, ἐγκώμια, συμβουλαὶ καὶ τὰ τούτοις ὅμοια.

"Das diastaltische d. i. erregte Ethos, in welchem sich Hoheit, Glanz und Adel, männliche Erhebung der Seele, heldenmüthige Thatkraft und Affecte der Art darstellen. Besonders in den Chor-Gesängen der Tragödie.\*)

"Das systaltische d. i. gedrückte, beengte Ethos, welches das Gemüth in eine niedrige, weichliche und weibische Stimmung bringt. Es wird dieses Ethos für erotische Affecte, für Klagen und Jammer und Aehnliches geeignet sein.

"Das hesychastische d. i. ruhige Ethos, durch welches Seelenfrieden, ein freier und friedlicher Zustand des Gemüthes bewirkt wird. Dem werden angemessen sein die Hymnen, Paeane, Enkomien, Trostlieder und Aehnliches."

Im systaltischen Ethos liegt wie im diastaltischen Erregtheit, aber keine Erregtheit edler Art, sondern diejenige, welche wir Sentimentalität nennen. Die systaltische Musik schwankt zwischen dem ruhigen Charakter der hesychastischen und dem erregten Charakter der diastaltischen Musik.

Hat der tetrapodische Takt die Thesis an erster und dritter Stelle, dann ist er ein hesychastischer Takt; hat er die Thesis an zweiter und vierter Stelle, dann gehört er dem diastaltischen Ethos an. In der modernen Musik ist es genau ebenso, wie sich aus den nachher (s. 263 ff.) herbei zu ziehenden Beispielen der Vocalmusik ergeben wird.

<sup>\*)</sup> Aristox. S. 89 meiner Uebersetzung. R. WESTPHAL, Theorie der griech. Bhythmik.

Uebertragen wir zunächst der Anschaulichkeit wegen die Aristoxenischen χρόνοι ποδικοί auf entsprechende Abschnitte moderner Instrumentalmusik, Bach wohlt. Clav. 1, 2 Cmoll-Fuge:



Den stärksten der in der anapaestischen Tetrapodie enthaltenen zwei Hauptaccente hat Bach durch den unmittelbar auf ihn folgenden Taktstrich markirt; alles Andere, was in dem Kolon enthalten ist, steht vor dem Taktstriche. Diese Taktbezeichnung hat der bei weitem grösste Theil seiner anapaestischen Instrumentalfugen: sie alle sollen mit dem Ausdrucke "innerer Erregtheit", wie Spitta sagt, vorgetragen werden. In seinen Allemanden, die er vorwiegend in einem ruhigen Charakter hält, wählt Bach fast durchgehends die von Aristoxenus nicht ausdrücklich angegebene Accentuations-Ordnung des hesychastischen Tropos:

und setzt dem entsprechend den Taktstrich des tetrapodischen Taktes vor die Hebung des ersten Versfusses. Ein Beispiel sei die aflemandenmässige Bearbeitung des thüringischen Volksliedes: "Ich bin so lang nicht bei dir gewest". I 7, 30 Peters.



Bach engl. Suite 3 Giga enthält das Beispiel eines als hesychsstischer <sup>1</sup>/<sub>2</sub>-Takt geschriebenen iambischen Dimetrons (I 8, <sup>3</sup> Peters)



Tetrapodische u. dipodische Kola des daktyl. u. troch. Rhythm. 259

Eine melische Parallele für die Recitations-Accentuation des ller'schen

Freude schöner Götterfunken,

der dritte Versfuss den stärksten der beiden Hauptsccente bietet die Bach'sche Fuge wohlt. Clav. 1, 3 (nach einem ringischen Tanz-Thema):



Wenn die vorstehenden anapaestischen und iambischen Tetraen Bach's antike uéln wären und für Griechen taktirt werden sten, dann würden, wie Aristoxenus für nothwendig hält, nicht s die χρόνοι ποδικοί, sondern auch die χρόνοι δυθμοποιίας ı markirt werden müssen, sonst hätten die ausführenden iker und Sänger kein Zeichen zu gemeinsamem Anfange des ons. Wie trafen ohne ein darauf bezügliches Zeichen von en des ἡγεμών Sänger und Spieler den gleichzeitigen An-?? So fragt mit Recht Baumgart a. a. O. zu VI. Ohne ein ches "sehen wir dazu keine Möglichkeit, am wenigsten, wenn Haupt-Ictus, wie es ja sein konnte (in unserem letzten enbeispiel) in die Mitte der Reihe auf die dritte Länge fiel." thte das Tempo ein langsames oder ein rasches sein, so 38ten bei anlautender anapaestischer und iambischer Anakrusis den vier χρόνοι ποδικοί, den vier Hauptbewegungen des Diriten (wie sie Berlioz nennt) noch die doppelte Anzahl von νοι δυθμοποιίας ίδιοι angegeben werden ("acht kleine ergände Bewegungen, an denen sich nicht der Oberarm, sondern ss der Unterarm betheiligt und nur das Handgelenk den tirstab in Bewegung setzt". Berlioz, s. unten S. 271).



r wird vom ἡγεμών ausgeführt, was Aristoxenus ap. Psell. O verlangt: "Πᾶς δὲ ὁ διαιφούμενος (ποὺς) εἰς πλείω ἀφιθμὸν xal είς ἐλάττω διαιρεῖται", was wir nicht mit Feussner zu übersetzen brauchen "ein jeder in eine grössere Zahl von Theilen zerlegte Takt wird auch in eine kleine Anzahl zerlegt", sondern wie es dem Wortlaute nach einfacher und natürlicher ist: "Ein jeder Takt, welcher (vom ἡγεμών) in Theile zerfällt wird, wird in eine grössere Zahl (von χρόνοι ψυθμοποιίας ίδιοι) und gleichzeitig in eine kleinere Zahl (von χρόνοι ποδικοί) zerfällt". Auf welche Weise die antiken Dirigenten die ποδικοί und die ψυθμοποιίας ίδιοι χρόνοι von einander unterschieden haben, ist uns nicht überliefert, auch nicht, ob sie die einen mit Treten der Fusses, die anderen durch Arm- und Handbewegungen markirt haben. Wir dürfen aber überzeugt sein, dass die Griechen hier ebenso deutliche Taktirweisen wie die modernen angewandt haben. Die Modernen halten nach H. Berlioz\*) folgendes Verfahren ein:

Arm von oben nach unten (erste désig, Haupt-désig).

Arm nach links (erste agous).

Arm von links nach rechts (zweite θέσις, Neben-θέσις). Arm von rechts nach oben (zweite ἄρσις).

Jede dieser Armbewegungen fällt auf die Hebung des als χρόνος ποδικός aufgefassten Versfusses. Um die zu der Hebung gehörenden Senkungen zu bezeichnen, wird nach jeder mit dem ganzen Arme ausgeführten Bewegung noch eine Bewegung ausgeführt, an welcher sich bloss das den Taktirstab führende Handgelenk betheiligt. Die Hauptaccente unterscheidet der Dirigent durch weiteres und höheres Ausholen des Armes von den Nebenaccenten.

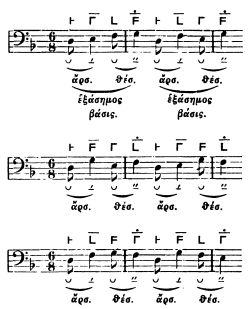
Darin unterschied sich jedenfalls das antike Täktiren von dem modernen, dass das letztere die mit dem Arm weit ausholende Bewegung stets nach dem Taktstriche eintreten lässt, also keine Rücksicht auf Anfang und Ende des Kolons nimmt; dass dagegen die antike Weise stets auch das letztere sorgsam berücksichtigte.

Dass die Componisten nach tetrapodischen Takten schreiben, ist in unserer Musik fast veraltet. Es geschieht zwar noch immer, aber während bei Bach und Händel die tetrapodisch-daktylischen Takte die bei weitem überaus häufigeren sind, findet sich tetrapodisch-daktylischer Takt z. B. in Beethovens Claviersonaten nicht mehr als zwei Mal: Op. 13 Grave (C); Op. 27, 1 Andante (C); Op. 43 Adagio (?)

<sup>\*)</sup> In der auf S. 271 citirten Schrift.

Beethoven drückt das tetrapodisch-daktylische Kolon gewöhnh durch zwei dipodische Takte aus, deren zwei auf das tetradische Kolon kommen, und bezeichnet es je nach der Achtelder Sechszehntel-Schreibung des Chronos protos als Egentlich (5-) oder als 3-Takt. Auch bei Bach und Händel id die dipodischen Takte, namentlich der (5-Takt, häufig genug gewandt.

Der dipodisch-daktylische & und ¾-Takt ist bei den Alten · ἀντάσημος δακτυλικὸς πούς, der analoge dipodisch-trochaeische kt ¾ und ¼ ist dort der ἐξάσημος ἰαμβικός. Da es für daktychen und trochaeischen Rhythmus in der antiken ebenso wenig in der modernen Musik Rhythmopoeien aus lauter dipodischen la und auch nicht Rhythmopoeien von vorwiegend dipodischen la giebt, so können die dipodischen Takte der Alten kaum eine lere Function gehabt haben als die entsprechenden Takte der dernen Musik, nämlich als halbirte tetrapodische Kola: je zwei ser Takte bildeten immer ein tetrapodisches Kolon. Diese deutung scheint in der That der έξάσημος πούς in dem Musikspiele Anonym. § 97 zu haben, so gering auch der melische erth dieses kleinen Stückes ist.



Durch die übereinstimmenden Notenzeichen aller Handriften ist der Rhythmus durchaus gesichert. Der als einzelner ποὺς ἔξάσημος gefassten βάσις ἰαμβική ist durch die στιγμή über dem zweiten Fusse der iambischen Dipodie dieselbe Accentuation gegeben, wie sie von den Metrikern für die διποδική βάσις überliefert wird:

### ᾶρσις, θέσις.

Welcher Unterschied nun bestand zwischen einer als einheitlicher ποὺς δωδεκάσημος taktirten Tetrapodie und einer als zwei πόδες εξάσημοι taktirten Tetrapodie? Darüber wissen wir gar nichts. Auch bei den Neueren beruht der Unterschied, ob man eine trochaeische Tetrapodie als einheitlichen ½-Takt oder aber als zwei §-Takte schreibt, auf Gründen, die das Wesen des Rhythmus nicht berühren, für das Ohr ist es kein Unterschied, vgl die Bach'sche Fuge des musikalischen Opfers, deren tetrapodisches Thema von Bach bei dreistimmiger Bearbeitung in dipodischen Takten, bei sechsstimmiger Bearbeitung in tetrapodischen Takten geschrieben ist. (Bach I 12, 1. 2 Peters.)

Genug, das griechische Alterthum hatte für tetrapodische Koła dieselben Taktirweisen wie die moderne Musik: man schrieb Takte von dem Umfange des ganzen Kolons oder Takte von dem Umfange des halben Kolons.

Noch eine dritte Art, die tetrapodischen Kola zu taktiren, war der beiderseitigen Rhythmik, der modernen und der alten gemeinsam. Man schrieb sie nämlich nicht bloss als tetrapodische Takte oder als Combinationen von zwei dipodischen Takten, sondern stellte sie auch noch drittens durch vier monopodische Takte dar, indem man jeden der vier Versfüsse einen ἀσύνθετος ποίς bilden liess. Wir besitzen auch hierfür ein antikes Instrumentabeispiel bei dem Anonymus § 100 mit der Ueberschrift "Τετρέσημος". Hier wäre nun ein Fall, wo das tetrapodische Kolon nach μονοποδικαί βάσεις gemessen ist, jeder Versfuss bildet eine βάσις τετράσημος.

Die folgenden Beispiele Bachscher und Händelscher Vocalmusik mögen am modernen tetrapodischen Takte des daktylischen Rhythmus zugleich die antiken Chronoi podikoi (durch die hinzugefügten römischen Zahlen I, II, III, IV und die antiken Chronoi Rhythmopoiias idioi) durch die deutschen Zahlen 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 erläutern, wobei man das im § 26 dieses Buches zur Erklärung der Chronoi Rhythmopoiias idioi Gesagte vergleiche.

Tetrapodische u. dipodische Kola des daktyl. u. troch. Rhythm. 263
 Zuerst stehe hier aus Bachs Pfingstcantate ein Beispiel des

daktylisch-tetrapodischen Taktes.

es 16-zeitigen Taktes Aristox.) im hesychastischen Ethos. Durch ne Anakrusis erscheinen die 4-zeitigen Einzeltakte als Anapäste, r Chronos podikos I hat den Hauptictus





In Bachs Cantate "Ich hatte viel Bekümmerniss" gewährt e Sopranstimme des Chores Nr. 2 das Beispiel eines dem hechastischen Ethos angehörenden 16-zeitigen Taktes, in welchem r Chronos podikos III den stärksten Ictus hat. Auch hier hat r Einzeltakt bei der anlautenden Anakrusis die Form des napästes.



In derselben Bach'schen Cantate "Ich hatte viel Bekümmniss" ist die Arie No. 5 im 16-zeitigen Takte des diastaltisch Ethos geschrieben. Von den vier daktylischen Versfüssen i der letzte, der Chronos podikos No. IV, den Hauptictus.





als Beispiele des

trochäisch-tetrapodischen Taktes,

en Aristoxenus als 12-zeitigen Takt viertheiliger Gliederung hnet, diene die Arie No. 18 aus Händels Messias, wo die tende Anakrusis das tetrapodische Kolon zu einem iambischen L. Das Ethos ist das hesychastische, auf dem ersten Versruht der stärkste Ictus.





Wie in der vorstehenden Composition Händels schon der Inhalt des Worttextes die hesychastische Taktform zu bedingen scheint, so stimmt der Wortinhalt in der Arie No. 8 der Bachschen Cantate "Ich hatte viel Bekümmerniss" zu der diastaltschen Taktform des tetrapodisch-12-zeitigen Taktes: die anlastende Anakrusis fehlt, die Versfüsse sind also Trochäen im esgeren und eigentlichen Sinne. Auf dem letzten Versfusse der trochäischen Tetrapodie, dem Chronos podikos No. 4 ruht der rhythmische Hauptaccent.

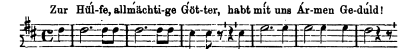


§ 43.

### Tripodische Kola aus daktylischen (und trochäischen) Versfüssen.

In unserer modernen Melik sind tripodische Kola der συνεχής φυθμοποιία sehr selten. Ein daktylisches Beispiel der Voca

sik ist Glucks Iphig. Tauric. Nr. 1.\*) Hier ist das tripodischtylische Kolon in drei monopodischen Takten geschrieben.



der Blitz dem Trotzen der Spöt-ter! uns schirmet in gnä-di-ger Huld!



is ist eine Strophe ganz ähnlich der Horatischen

Diffugére nivés, | redeúnt iam grámina cámpis | árboribúsque comaé, ||

r dass bei Gluck dem tripodischen Kolon nicht ein, sondern zwei

<sup>\*)</sup> Von der in trochäischen Tripodien gehaltenen συνεχής ξυθμοποιία derner Musik ist wohl das bekannteste Beispiel im Scherzo der 9. Symnie Beethovens enthalten (mit Beethovens Zuschrift "ritmo di tre battute"), log dem tripodisch-daktylischem Beispiele aus der Iphigenia Taurica: h unzusammengesetzten trochäischen Versfüssen (3-Takten) geschrieben.



Andere Beispiele liefert Bachs Wohlt. Clav. 2, 7 Es-Dur Präludium  $\frac{2}{8}$ ; 19 A-Dur-Fuge  $\frac{2}{8}$ ; Bachs Inventio No. 10 G-Dur  $\frac{2}{8}$ ; Symphonia No. 6 Dur  $\frac{2}{8}$ ; Partita No. 4 D-Dur-Giga  $\frac{9}{16}$ . Immerhin sind moderne Componen im trochäisch-tripodischen Rhythmus bei weitem nicht so häufig die trochäisch-tetrapodischen. Aber ihr Vorkommen in der modernen sik ist vollkommen gesichert.

metra dikola vorangehen, und dass jedes tripodische Kolon durch Anakrusis erweitert, also ein anapästisches Prosodiakon ist

Gluck lässt jeden der πόδες τετράσημοι einen einzelnen Takt bilden. Das ist genau dieselbe Messung dieser Verse, welche die alten Metriker für das daktylische Hexametron angeben, wonach dasselbe aus zwei Kola mit der Messung κατὰ πόδα, nach monopodischen βάσεις besteht.

Wird nach monopodischen Takten gemessen, so bleibt die durch die stärkeren und schwächeren θέσεις oder κάτω χρόνοι bedingte Accentuation unbezeichnet. Auch die Metriker lassen sie bei ihrer Messung κατὰ πόδα unberücksichtigt.

Aristoxenus dagegen fasst mit Rücksicht auf die Accentuation das tripodische Kolon als einen einzigen ποὺς σύνθετος. Hat er bei den πόδες, denen er vier χρόνοι ποδικοί vindicit, die tetrapodischen Kola; bei den πόδες mit zwei χρόνοι ποδικοί die dipodischen Takte im Auge, so ist nicht anders zu denken, als dass unter den πόδες, denen er drei χρόνοι ποδικοί gibt, die tripodischen Kola zu verstehen sind. Die accentuelle Beschaffenheit der χρόνοι ποδικοί bestimmt er folgendermassen § 17:

οί δὲ ἐκ τριῶν, ὁύο μὲν τῶν ἄνω, ένὸς δὲ τοῦ κάτω ἢ ἐξ ένὸς μὲν τοῦ ἄνω, δύο δὲ τῶν κάτω.

Das sind zwei tripodische Kola, die sich durch verschiedene Reihenfolge der χρόνοι ποδικοί unterscheiden. Das erste Kolon:

das zweite Kolon

Wenn Bachs Instrumentalmusik nach tripodischen Kola gegegliedert ist, so ist sie nach tripodischen 3- oder 3-Takten
geschrieben und zwar stets mit einer Accentuation, die der
ersten der von Aristoxenus angegebenen zwei Formen entspricht,
z. B. wohlt. Clav. 1, Bdur-Fuge:



on der umgekehrten Accentuation des tripodischen 3- oder

### κάτω ἄνω ἄνω

ich weder bei Bach noch sonst ein Beispiel. Continuiraktylische Tripodien scheinen bei den Modernen niemals hesychastische, stets nur für das diastaltische Ethos vornen. Das griechische Alterthum muss auch daktylische ien im hesychastischen Ethos gekannt haben. Da diesem die Hymnen angehören, so müssen auch die daktylischen eter im Hymnus auf die Muse hesychastischen Rhythaben. Die besten Codices des Hymnus haben die rhythzuschrift "δωδεκάσημος", es beruht also auf der Ueberig, dass die tetrapodischen Kola des Dionysischen Melos zeitige Takte gemessen werden sollten.



e zweite der oben gedachten Aristoxenischen σημεία-Ordfür den tripodischen Takt

ἄνω χούνος κάτω χούνος κάτω χούνος (ἄρσις) (βάσις) (βάσις)

einzige, welche in der zweiten Aristoxenischen Stelle über il der χούνοι ποδικοί § 56 (ap. Psell. 12) genannt wird:

οί δὲ τρισίν, ἄρσει καὶ διπλῆ βάσει.

hlen uns durchaus nicht berechtigt, mit Cäsar und Bartels ie der beiden Semeia-Ordnungen zu streichen. Das Fragler Aristoxenischen Rhythmik ist bereits so defect, dass les, was uns geblieben ist, zu Rathe halten müssen: wir von dem glücklich Erhaltenen nichts streichen, so lange rklärung nicht unmöglich ist.\*)

Von den beiden Alternativen, welche Aristoxenus von den aus

nicht so selten sind wie man gewöhnlich denkt, so wenden sie dieselben doch hauptsächlich nur isolirt unter andern Kola an, nicht fortlaufend für grössere rhythmische Partien.

Bei den Griechen sind pentapodische und hexapodische Kola häufig genug, auch in fortlaufender Rhythmopoeie, nicht nur das hexapodische τρίμετρον ἰαμβικόν, sondern auch der Alcaeische, Sapphische, Phalaecische Vers, welche schwerlich ein anderes als pentapodisches Megethos haben können. Aber dennoch ist es, als ob die rhythmische Praxis der Alten in Allem mit der modernen übereinstimmen sollte, denn Aristoxenus lehrt: "Es gibt Takte von zwei, drei, vier χρόνοι ποδικοί, aber mehr als vier χρόνοι haben die Takte nicht. "Διὰ δὲ τί οὐ γίνεται πλείω σημεία τῶν τεττάρων, ὕστερον δειχθήσεται." Uns fehlt die Stelle, auf welche er verweist.

Vom modernen Standpunkte würde die Antwort etwa folgende sein:

Schon das Taktiren nach Takten von vier Hauptbewegungen ist einschliesslich der zu jeder Hauptbewegung hinzukommenden Nebenbewegungen des Handgelenkes complicirt genug, weshalb es der Dirigent nur bei langsamem Tempo durchführt. Takte von mehr als vier Taktschlägen vermöchte der Dirigirende nur so auszuführen, dass die Ausführenden wenig Nutzen davon hätten; sie würden verwirrt werden, die rhythmische Bedeutung der Taktirstab-Bewegungen nur schwer verstehen und das Taktiren seinen Zweck verfehlen. Deshalb schreiben Gluck und Mozart, wenn mehrere pentapodische oder hexapodische Kola auf einander folgen, lieber nach monopodischen und dipodischen Takten (Iphigenie Taur. No. 18, Figaro Arie No. 28), von denen je fünf oder drei auf ein Kolon kommen.

Viel anders wird auch Aristoxenus die von ihm aufgeworfene Frage "διὰ τί οὐ γίνεται πλείω σημεία τῶν τεττάρων;" nicht beantwortet haben. Er wird gesagt haben, dass es deshalb nicht der Fall sei, weil das Markiren von πλείω σημεία von Seiten des Taktirenden für die παρακολούθησις (das Folgen Seitens der Ansführenden) keinen Nutzen habe; weil es die Ausführung nicht nur nicht erleichtern würde, sondern unter Umständen erschweren und in Verwirrung bringen könne. Theoretisch wird das Vorkommen von Takten aus 5 und 6 Versfüssen von Aristoxenus anerkannt, denn er nennt den 18-zeitigen als den grössten iambischen, den 25-zeitigen als den grössten paeonischen Takt, augenscheinlich fasst er diese 6-füssigen ἰαμβικά und 5-füssigen παιωνικά

deshalb als πόδες, weil er in ihnen dieselbe Solidarität des Accentuationsverhältnisses wie in den tripodischen und tetrapodischen empfindet. Er gehört nun einmal, wie Baumgart a. a. O. p. XXXVI sagt, "zu den Feinhörern, welche die Accentuation des Kolons genau empfinden". Auch Aristoxenus hat die 5 oder 6 Versfüsse jener Kola in ihrer rhythmischen Bedeutung als χρόνοι ποδικοί empfunden, worauf seine Definition der διαφορὰ κατὰ διαίρεσιν hinzudeuten scheint. Aber praktisch wird das Markiren dieser 5 oder 6 χρόνοι ποδικοί als der Theile eines Taktes nicht ausgeführt wegen der grossen Schwierigkeit, die dasselbe der παρακολούθησις bereitet hätte.

#### Das iambische Trimetrum.

Das iambische oder trochaeische Trimetrum, obwohl dasselbe nach Aristoxenus ein πους ομτωπαιδεπάσημος λαμβικός ist, gilt in der Praxis des Taktirens nicht als ein Takt, sondern als eine Folge von drei dipodischen Takten. Suchen wir uns diesen Unterschied klar zu machen. Werden dipodische Takte taktirt, so hat jede Dipodie ihren Hauptaccent und ihren Nebenaccent. Werden aber mehrere Dipodien zu einem grösseren Takte vereint, so wird von den Hauptaccenten, welche die Dipodien haben, der eine zum stärkeren Hauptaccente, der andere zum schwächern Hauptaccente. Würde nun das ganze Trimetron als Ein Takt taktirt, so würde der verschiedene Grad der Stärke, welchen die verschiedenen Hauptaccente im Verhältniss zu einander haben, durch den Taktirenden angezeigt. Wird der ganze Trimeter als eine Folge von drei dipodischen Takten taktirt, so geschieht dies nicht: es kann dann bloss der Unterschied zwischen Hauptaccent und Nebenaccent innerhalb jedes einzelnen dipodischen Taktes angezeigt werden. Die verschiedene Gradation der Hauptaccente ist stets vorhanden (wenn anders der Trimeter ein πους ist), mag er nun als ein πούς oder als eine Folge von drei πόδες taktirt werden; aber nur im ersteren Falle, nicht im zweiten, würde das Taktiren jene Gradation berücksichtigen. Beim tetrapodischen Kolon kommt in unserer Musik genau dasselbe vor. Man taktirt es als tetrapodischen Takt, - dann hat es z. B. bei diastaltischem Tropos den Taktstrich vor der Hebung des vierten Fusses; oder man taktirt es als eine Folge von 2 dipodischen Takten, - dann hat es den Taktstrich vor der Hebung des zweiten und vor der Hebung des vierten Fusses. So hat Bach ein und dasselbe Thema (I, 12, 1 u. 2

Peters) das eine Mal in tetrapodischen Takten (mit einem Taktstrich für jede Tetrapodie), das andere Mal in dipodischen Takten (zwei Taktstriche für jede Tetrapodie) bearbeitet, aber die Accentuation ist das eine Mal dieselbe wie das andere. Analog haben wir es uns zu denken, wenn das iambische Trimetron aus drei βάσεις διποδικαί besteht, von denen jede als ein πούς gefasst wird. Nach der antiken Ueberlieferung wurde das iambische Trimetron nach folgendem Rhythmus gelesen:

gerade in der umgekehrten Accentuation, welche Bentley annahm. Denn es heisst bei

Iuba bei Priscian p. 1321P: Der Trimeter nimmt an der zweiten, vierten und sechsten Stelle nur solche Füsse an, die mit der Kürze anfangen, quia in his locis feriuntur per coniugationem pedes trimetrorum [libb. pedestrium metrorum], weil an den genannten Stellen, der zweiten, vierten und sechsten, die Versfüsse der Trimeter den Ictus haben. Wenn man also bisher annahm, der Trimeter werde an der ersten, dritten und fünften Stelle betont, so lehrt Iuba, "qui inter metricos auctoritatem primae eruditionis obtinuit, incidens Heliodori vestigiis, qui inter Graecos huiusce artis antistes aut solus est", gerade das Gegentheil: der Vers soll nach ihm (und Heliodor) an der zweiten, vierten und sechsten Stelle den Ietus haben.

Caesius Bassus bei Rufin p. 2707 P: "Da der Iambus auch Füsse des daktylischen Geschlechts annimmt, so hört er auf als iambischer Vers zu erscheinen, wenn man ihn nicht durch die Percussion in der Weise gliedert, dass man beim Taktiren den Fusstritt auf den Iambus kommen lässt. Demgemäss nehmen jene Percussionsstellen keinen andern Versfuss an, als den Iambus und den ihm gleichen Tribrachys."

Asmonius bei Priscian p. 1321 P: "Da der Trimeter 3 Ictus hat, so ist es nothwendig, dass er die Verlängerung der Kürze (moram adiecti temporis) an den Stellen zulässt, auf welche kein ictus percussionis kommt." "Im ersten, dritten und fünften Fuss hebt der Vers an (hat die Dipodie den καθηγούμενος χφόνος), im zweiten, vierten und sechsten hat er den Ictus."

Terentianus Maurus v. 2249: "Weil der Vers bloss an un-

gerader Stelle den Spondeus annimmt, so müssen wir den Iambus der zweiten Stelle anweisen (vgl. 2261 et caeteris qui sunt secundo compares) und müssen hierher beim Scandiren den gewohnten Ictus verlegen (adsuetam moram — adsuetum ictum), welchen die magistri artis durch den Schall des Fingers oder durch den Tritt des Fusses zu unterscheiden pflegen." Also der Lehrer, der die Schüler in den Horatianischen Metren unterwies und bis an die Epoden gekommen war

Ibis Liburnis inter alta navium,

sagte seinen Schülern, dass sie die Silben bur, al, um in

#### Libúrnis álta naviúm

stärker aussprechen sollten und auf dass sie hierin nicht fehlten, trat er bei diesen Sylben mit dem Fusse oder gab ein Zeichen mit der Hand. Da müssen wir uns doch belehren lassen.

Atilius Fortunatianus p.2692 P: "In den anlautenden Stellen oder sublationes, welche ungleiche Stellen genannt werden, kommen alle 5 Füsse vor (Iambus, Spondeus u. s. w.); in den auslautenden Stellen oder depositiones, welche gleiche Stellen heissen, nur solche Füsse, die mit einer kurzen Sylbe anfangen." Sublatio und depositio ist hier im alten Sinne, nicht im spätern gebraucht. Die geraden Stellen sind die Θέσεις, also die Ictusstellen, die ungeraden die ἄφσεις. Also auch die Worte des Atilius Fortunatianus bezeugen wiederum, wohin die Alten im Trimeter den Ictus verlegten. Wir machen darauf aufmerksam, dass hier Θέσεις und ἄφσεις im streng technischen Sinne der S. 254 von den Einzelfüssen des ganzen ποὺς gesagt ist.

Von anderen hierher zu zählenden Stellen ist Anonym. de mus. § 97 auf S. 261 besprochen.

In der That, es gibt in der gesammten Rhythmik und Metrik nicht einen einzigen Punkt, bei dem wir über die Art und Weise, wie die Alten ihre Verse lasen, so sorgfältig und genau unterrichtet sind, wie über die Recitation des Trimeters. Die Zeugnisse sind zahlreich genug. Auch Bentley im schediasma de metris Terentianis geht von Zeugnissen der Alten aus und lehrt ihnen folgend ganz richtig: ictus percussio dicitur, quia tibicen, dum rhythmum et tempus moderabatur, ter in trimetro, quater in tetrametro solum pede feriebat. Nachdem er in den

auf jenen Satz folgenden Worten die Definition gegeben, dass äρσις der starke, θέσις der schwache Takttheil sei, fährt er fort: Hos ictus sive äρσεις magno discentium commodo nos primi in hac editione per accentus acutos expressimus, tres in trimetris:

poéta cum primum ánimum ad scribendum áppulit.

Horum autem accentuum ductu, si vox in illis syllabis acuatur et par temporis mensura quae ditrochaei vel ἐπιτρίτου δευτέρου spatio semper finitur, inter singulos accentus servetur, versus universos eodem modo lector efferet, quo olim ab actore in scena ad tibiam pronuntiabantur. Quare ego iam ab adolescentia ... aliam mihi scansionis rationem institui, per διποδίαν scilicet τροχαϊκήν, hoc modo:

po éta dederit | quaé sunt adole scéntium.

Er trägt kein Bedenken, den Trimeter in der von ihm angegebenen Weise zu accentuiren. Dies letztere war freilich sehr übereilt, und es hat späterhin Apel, wenn er eine dem modernen Rhythmus entnommene Messung den antiken Metren aufzwängt, nicht ärger gefehlt als Bentley, wenn dieser sagt, dass der Leser. der die drei ihm angegebenen Icten und die Taktgleichheit der Dipodien innehält, den antiken Trimeter grade so vorträgt, wie ehedem der antike Schauspieler auf der Bühne. Bentley hatte nicht die erste, sondern die zweite Hälfte der iambischen Dipodie durch den Ictus hervorheben müssen. Und wie Bentley haben auch unsere späteren Metriker jene allerdings beim ersten Durchlesen wohl nicht sogleich zu verstehenden Stellen unbeachtet gelassen. G. Hermann hat sich ganz einfach mit Bentleys Versicherung, vom Trimeter sei die erste Sylbe abzusondern und der Ictus auf die folgende "Arsis" zu setzen, beruhigt, ohne den Gründen hierfür nachzufragen. Und es ist die Macht der stissen Gewohnheit, dass wir uns leider Alle, ohne nachzufragen, in gleicher Weise beruhigten und die wiederholte Hinweisung Gepperts auf die alte überlieferte Messung des Trimeters\*) unbeachtet liessen und völlig damit einverstanden waren, wenn

<sup>\*)</sup> Zum Beispiel in der zweiten Auflage seiner Bearbeitung des Trinummus S. 132, wo in der Anmerkung folgende Stellen der Alten eitirt sind: Terent. Maur. p. 2433 secundo iambum non necesse... qui docent artem, solent. Augustin de mus. 5, 24. Asmon. ap. Priscian. de metr. Terent. § 6. Iuba ibid., und ausserdem auf die erste Ausgabe des Trinummus und die Schrift über den cod. Ambros. p. 87 hingewiesen ist.

diese alte überlieferte Messung von Ritschl als "eine funkelnagelneue Theorie" abgewiesen wurde.

### Die pentapodischen Kola.

Sie werden nach monopodischen Takten taktirt, die trochaeischen nach τρίσημοι, die daktylischen nach τετράσημοι, die paeonischen nach πεντάσημοι πόδες. Man fasste sie zwar als einheitliche πόδες σύνθετοι auf, wie die paeonische Pentapodie als ποὺς πεντεκαιεικοσάσημος (Aristox.), aber es gibt keine πόδες, denen man in der Praxis mehr als vier χρόνοι ποδικοί gibt. Nach der Angabe der alten Metriker wird eine paeonische Pentapodie κατὰ πόδα zu messen sein. Die moderne Musik (Gluck, Iphig. Taur. Chor. No. 18) macht es nicht anders, wenn solche κῶλα, was selten genug ist, continuirlich auf einander folgen (als isolirte Kola, die unter anderen Kola eingeschoben sind, kommen sie bei den Modernen häufiger vor als man denkt — hier nimmt man in der Setzung des Taktstriches auf die fremden Elemente keine Rücksicht).

# Schlusscapitel. Das rhythmische Schema.

§ 45.

### Marius Victorinus über die σχήματα ποδικά.

Die Lehre des Aristoxenus über den Taktunterschied κατὰ σχῆμα würde, wenn sie handschriftlich auf uns gekommen wäre, diejenige Partie seiner Rhythmik sein, welche auf unsere Fragen nach der rhythmischen Sylben-Messung in den metrischen Metren die endgültige Antwort geben würde. Leider gibt das handschriftlich erhaltene Fragment über die διαφορὰ τῶν ποδῶν κατὰ σχῆμα fast nichts als bloss die Definition, die nach Aristoxenischer Weise so kurz wie möglich gehalten ist. Lange Zeit hindurch war es mir nicht vergönnt, die richtige Interpretation derselben zu finden. Noch in der zweiten Auflage der Metrik glaubte ich die διαφορὰ κατὰ σχῆμα als eine Unterart der διαφορὰ κατὰ διαίρεσιν fassen zu müssen. Erst im letzten Winter meines Aufenthaltes in Moskau gelang es mir, das richtige Verständniss zu gewinnen. Das Resultat habe ich in meiner Uebersetzung

und Erklärung der Aristoxenischen Rhythmik veröffentlicht. Es wird ausreichend sein, wenn ich an dieser Stelle einen Auszug des dort Gesagten bringe. Vorher aber wird eine Besprechung dessen nothwendig sein, was Marius Victorinus über die ποδικά σχήματα als angebliche Lehre des Aristoxenus überliefert.

Bei Marius Victorinus p. 2514 P heisst es:

Dactylicum hexametrum constat e spondeo, trochaeo et eodem dactylo. habet autem pedes sex, quos Aristoxenus musicus χώρας vocat. recipit autem pedales figuras tres: has Graeci dicunt ποδικὰ σχήματα. nam aut in sex partes dividitur per monopodiam, aut in tres per dipodiam dirimitur et fit trimetrus\*), aut in dus per κῶλα duo, quibus omnis versus constat, dirimitur. Also

Die erste und die dritte Theilung des daktylischen Hexametrom ist uns sofort verständlich. Die erste theilt die χρόνοι ποδικοί ab, die einzelnen Versfüsse. Die dritte fasst je drei solcher χρόνοι ποδικοί zu κῶλα zusammen: der ganze Vers besteht aus 2 tripodischen Kola von je 4-zeitigen Versfüssen (jedes Kolon ein ποὺς σύνθετος δωδεκάσημος ἐν λόγφ διπλασίφ)

So lange man für die melische Rhythmik das Vorkommen 3-zeitiger, angeblich kyklischer, Daktylen annehmen zu müssen glaubte, erklärte man den zweiten Fall dividitur in 3 partes per dipodiam

in der Weise, dass man sagte: der aus sechs 3-zeitigen Daktylen bestehende kyklische Hexameter bildet genau in der Weise des aus

<sup>\*)</sup> Die Form "trimetrus" verräth, dass Caesius Bassus die Quelle dieser Stelle ist. Auch die Stelle "de rhythmo" wird aus Caesius Bassus entlehnt sein.

sechs 3-zeitigen Trochaeen oder Iamben bestehenden Trimeters einen einzigen 18-zeitigen Takt, der in drei Dipodien eingetheilt wird. Da aber Aristoxenus solche Daktylen von 3 Chronoi protoi nicht anerkennt, die kyklischen Versfüsse vielmehr dem Recitations-Rhythmus angehören, so darf von dieser Auffassung des daktylischen Hexameters als eines "Trimetrus" nicht die Rede sein. Die Theilung des daktylischen Hexametrons "in tres partes per dipodiam" kann nur dann einen Sinn haben, wenn man annimmt, der Vers zerfällt in zwei ungleich grosse Kola oder πόδες σύν-θετοι: einen dipodischen und einen tetrapodischen Takt. Dann ist freilich die Diairesis in χρόνοι ποδικοί für die beiden Kola eine ungleiche: das dipodische hat 2 monopodische Chronoi, das tetrapodische 4 monopodische Chronoi podikoi.

Dieser zweite Fall der von Marius Victorinus angegebenen drei Eintheilungen des daktylischen Hexametrons kann nicht von Aristoxenus stammen. Der erste Satz des Marianischen Berichtes bis "quas Aristoxenus musicus χώρας vocat", geht, wie er hier ausgesprochen ist, auf Aristoxenus zurück. Was darauf folgt, die Angabe über die ποδικά σχήματα, ist zwar auch aus einem griechischen Original übersetzt, aber aus der Arbeit eines Rhythmikers, die den Aristoxenus berücksichtigt, doch in unserem Falle nicht allzugewissenhaft benutzt hatte. Wir werden schwerlich irren, dass wir es hier mit demselben Aristoxeneer der vorneronischen Zeit zu thun haben, welchem die Auseinandersetzung "de Rhythmo" bei Marius Victorinus entnommen ist.

Dass das daktylische Hexametron sich entweder in 6 Monopodien ("monopodische Basen") oder in drei Dipodien oder in zwei Kola (von je drei Versfüssen) zerlegt, kann als eine echt rhythmische Anschauung gelten. Aber man denke, dass Aristoxenus gesagt habe: τὸ ἐξάμετρον δακτυλικὸν διαιρείται ἢ εἰς εξ μέρη κατὰ μονοποδίαν, ἢ εἰς τρία μέρη κατὰ διποδίαν ἢ εἰς δύο κατὰ κῶλον μέρη! Das würde etwa eine Angabe über die διαίρεσις εἰς μέρη sein. Wird das Hexametron κατὰ μονοποδίαν zerlegt, dann zerfällt ein jeder der 6 πόδες in 2 μέρη (eine θέσις und eine ἄρσις); wird das Hexametron κατὰ διποδίαν zerlegt, dann zerfällt jede Dipodie in 2 μέρη, von denen der eine Daktylus die Thesis,

der andere die Arsis bildet; zerfällt der Vers in 2 Kola, dam hat jedes Kolon 3 μέρη κατὰ μονοποδίαν. Was wir bei Marius Victorinus über die σχήματα ποδικά des daktylischen Hexametrons lesen, kann unmöglich aus Aristoxenus übersetzt sein, der unter σχήματα ποδικὰ nachweislich etwas ganz anderes verstanden hat.

#### § 46.

Das Aristoxenische σχῆμα ποδικόν. Aristox. Rh. § 28, S. 33 meiner Uebersetzung.

Was Aristoxenus in seinem Abschnitte über die ποδικά σχήματα gesagt hat, davon wissen wir so viel aus seinem eigenm Citate Rhythmik § 12, dass darin dargestellt war, auf welche Weise der Chronos protos aufzufassen sei. "Ον δὲ τρόπον λήψεται τοῦτον (i. e. τὸν χρόνον πρῶτον) ἡ αἴσθησις, φανερὸν ἔσται ἰκὶ τῶν ποδικῶν σχημάτων." Ausser diesem und gelegentlichen anderen Citaten besitzen wir von Aristoxenus über die σχήματα ποδῶν zunächst nichts als die Definition Rhyth. § 28:

"Σχήματι δὲ διαφέρουσιν ἀλλήλων, ὅταν τὰ αὐτὰ μέρη τοῦ αὐτοῦ μεγέθους μὴ ὡσαύτως ἦ". Diese offenbar am Ende unvollständige Definition lautet in den rhythmischen Prolambanomena des Michael Psellus: "Σχήματι δὲ ὅταν τὰ αὐτὰ μέρη τοῦ αὐτοῦ μεγέθους μὴ ὡσαύτως ἢ τεταγμένα". Man hat hiernach bei Aristoxenus das Wort τεταγμένα ergänzen wollen. M. Schmidt widerspricht. Mit Recht. Denn wenn die διαφορὰ ποδῶν πατὰ σχῆμα von Aristoxenus mit den bei Psellus vorkommenden Worten μὴ ὡσαύτως ἢ τεταγμένα definirt würde, so käme die διαφορὰ κατὰ σχῆμα mit der διαφορὰ κατ' ἀντίθεσιν auf dasselbe hinaus, von der sie doch augenscheinlich etwas verschiedenes sein soll.

M. Schmidt schreibt: " $\mu\dot{\eta}$  ώσαύτως [ $\tau\epsilon\vartheta$ ] $\tilde{\eta}$ ". Eine Verbalform auf  $\vartheta\tilde{\eta}$  erfordert die durchgängige Analogie, welche zwischen der Definition der  $\delta\iota\alpha\varphi o \rho\dot{\alpha}$  κατὰ  $\delta\iota\alpha\iota\dot{\varrho} \varepsilon \sigma \iota \nu$  und  $\delta\iota\alpha\varphi o \rho\dot{\alpha}$  κατὰ  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  besteht; die Analogie wird noch grösser, wenn wir als ausgefallenes Verbum auf  $\vartheta\tilde{\eta}$  das Wort  $\sigma\chi\eta\mu\alpha\tau\iota\sigma\vartheta\tilde{\eta}$  restituiren.

Διαιρέσει δε διαφέρουσιν άλλήλων ὅταν τὸ αὐτὸ μέγεθος είς ἄνισα μέρη διαιρεθῆ. Σχήματι δὲ διαφέρουσιν ἀλλήλων ὅταν τὰ αὐτὰ μέρη τοῦ αὐτοῦ μεγέθους μὴ ὑσαύτως σχηματισθῆ.

 $\Delta$ ιαι $oldsymbol{arrho}$ έσει  $oldsymbol{arrho}$ ιαφέρουσιν  $\Holdsymbol{arrho}$ ταν . . .  $oldsymbol{arrho}$ ιαι $oldsymbol{arrho}$ ε $oldsymbol{arrho}$ 

Σχήματι διαφέρουσιν ὅταν ... σχηατισθῆ.

"Theilungs-Unterschied ist es, wenn anders getheilt wird; Form-Unterschied, wenn anders geformt wird." Das scheint zwar eine etwas äusserliche Definition zu sein, von der Art des juristischen "Servus est qui servit". Aber wir müssen bedenken, dass vor Aristoxenus die Namen κατὰ διαίρεσιν und κατὰ σχημα διαφορά noch nicht üblich waren, dass er zuerst diese Neuerung in der rhythmischen Terminologie gemacht hat. Und da ist der Sinn doch nur folgender: Wenn gleich grosse Takte verschieden Setheilt sind, so nenne ich das Theilungs-Verschiedenheit der Takte; wenn gleich grosse und gleich getheilte Takte in ihren Theilen anders geformt sind, so nenne ich das Form-Verschiedenheit der Takte.

Alle übrigen Unterschiede der πόδες, so viele ihrer existiren, sind in den Aristoxenischen διαφοραί berücksichtigt: κατὰ γένος (der geraden und der ungeraden Taktart), κατὰ μέγεθος (z. B. Trochaeen und Ionici in der ungeraden Taktart), κατ' ἀντίθεσιν (lavinol ἀπὸ μείζονος und lavinol ἀπ' ἐλάσσονος) u. s. w. Nur der eine Unterschied, dass bei gleichem γένος, μέγεθος und εἶδος zwei πόδες eine verschiedene Sylbenform haben können, wie z. B. der eine lwunds ἀπὸ μείζουος die Form 4-00, der andere 4--, dieser Unterschied würde von Aristoxenus übersehen worden sein, wenn nicht seine ,,διαφορά κατά σχημα ποδός" eben von dem verschiedenen Sylbenschema des Versfusses zu verstehen wäre.

Es handelt sich bei dem σχημα stets um die Art und Weise, wie bestimmte rhythmische Zeitgrössen durch die μέρη τοῦ ὁυθμιζομένου ausgedrückt werden. Καλῶς δ' εἰπεῖν τοιοῦτον νοητέον τὸ φυθμιζόμενον, οἶον δύνασθαι μετατίθεσθαι εἰς χρόνων μεγέθη παντοδαπά και είς ξυνθέσεις παντοδαπάς Rh. § 8. Besteht das φυθμιζόμενον in den Sylben der λέξις, so kann es vorkommen, dass dasselbe χοόνου μέγεθος ὑπὸ μιᾶς συλλαβῆς καταληφθῆ oder dass es ὑπὸ πλειόνων ξυλλαβῶν καταληφθῆ; im ersteren Falle nennen wir den χούνος πρὸς τὴν φυθμοποιίας χοῆσιν βλέποντες ἀσύνθετος, im zweiten Falle σύνθετος Aristox. § 13 ff. Die διαφορά σχήματος ποδών besteht also darin, dass in einem πούς der nämliche χρόνος φυθμικός in der Sylbenzusammenstellung ein ἀσύνθετος oder ein συνθετος im Sinne der χοῆσις φυθμοποιίας sein kann, wozu nach Aristid. p. 40 auch noch χρόvol vevol oder Pausen hinzukommen können.

## '§ 46b.

# Die $\sigma \chi \eta \mu \alpha \tau \alpha$ des zusammengesetzten Taktes nach der Doctrin des Aristoxenus.

Wird also das σχῆμα τοῦ ἀσυνθέτου ποδός, das Schema des einfachen Versfusses, durch das, was die Metriker συναίφεσις und λύσις der Sylben nennen, bewirkt (vgl. S. 223), so wird natürlich auch das σχῆμα des ποὺς σύνθετος oder des Kolons durch Sylben-Auflösung und Sylben-Contraction veründert. Speciell aber ist es beim σύνθετος πούς zweierlei, wodurch die διαφορά σχήματος hervorgebracht wird. Nämlich

- 1. das κῶλον ist entweder ein ὁλόκληφον oder es findet in demselben eine κατάληξις statt, entweder im Auslaute, wodurch es zum καταληκτικόν oder βραχυκατάληκτον wird, oder im Inlaute, wodurch das κῶλον zum προκατάληκτον und δικατάληκτον wird;
- 2. das κῶλον ist entweder ein καθαρόν oder ein μικτόν, das erstere enthält nur Versfüsse desselben γένος, in dem anderen hat eine μίξις heterogener Versfüsse statt gefunden.

Die διαφορὰ κατὰ σχῆμα wird also auf der Katalexis und auf der μtξ $\iota$ ς der πόδες beruhen.

#### Katalexis.

Dass die katalektischen Kola in ihrem rhythmischen Megethos den entsprechenden akatalektischen gleich stehen und durch welche Mittel der Rhythmopoeie dieser Umfang erreicht wird, ist bereits oben § 33, 1 angegeben. Neben der nur eine Arsis oder Thesis am Schlusse des Kolons umfassenden κατάληξις gibt es auch eine βραχυκατάληξις, worüber Hephaestion c. 3 lehrt: Βραχυκατάληκτα δὲ καλείται ὅσα ἀπὸ διποδίας ἐπὶ τέλους ὅλφ ποδὶ μεμείωται. Die metrische Form

4 U 4 U 4 D

erscheint zunächst als eine trochaeische Tripodie, aus drei vollständigen trochaeischen Versfüssen bestehend. Dies rhythmische Mass von 9 Chronoi protoi (ποὺς σύνθετος ἐννεάσημος) wird der trochaeischen Tripodie in der That zukommen. Aber hat dieselbe die rhythmische Geltung des brachykatalektisches Dimetrons, so fehlt ihr am Ende ein ganzer Versfuss, sie hat also des

iythmus einer trochaeischen Tetrapodie von 12 Chronoi protoi, ig nun am Schlusse eine das Megethos eines Trochaeus umsende Pause, mag eine τονή der Schlusssylben anzunehmen sein.

Gemäss der metrischen Form

\_ ∪ \_ ∪ \_ ∪

ıss auch die um eine Sylbe kürzere Form

brachykatalektisches Dimetron gelten können, wobei das 12tige Megethos des akatalektischen Dimetrons durch eine Schlussuse erreicht wird, welche das Megethos eines vollständigen ochaeus nebst der Arsis eines Trochaeus umfasst.

#### Dikatalexis.

Die Katalexis (und Brachykatalexis) trifft am häufigsten den islaut des Kolons, resp. des letzten Kolons einer Periode oder ies μέτρον. Es kann aber auch im Inlaute eines μέτρον eine italexis (oder Brachykatalexis) stattfinden. Solche μέτρα heissen i Hephaestion ,,ἀσυνάρτητα". Dieselben werden bedingt durch Prokatalexis (Katalexis im anlautenden Theile) und durch ikatalexis (Katalexis zugleich im anlautenden und auslautenn Theile). Prokatalektische Metra haben akatalektischen, ditalektische haben katalektischen Ausgang.

Auch innerhalb ein und desselben Kolons kann Prokatalexis er Dikatalexis stattfinden.

Der von Hermann und Boeckh nicht beachtete Begriff der okatalexis steht zweifellos fest aus dem von Hephaestion p. 54 προκαταληκτικόν angeführten asynartetischen Metron der ppho ,,έκ τροχαικοῦ έφθημιμεροῦς καὶ διμέτρου ἀκαταλήκτου"

έστι μοι καλὰ πάις | χουσέοισιν ἀνθέμοισιν

ernach wird ein κῶλον δίμετρον, aus einer katalektischen und ner akatalektischen βάσις τροχαική bestehend, ein δίμετρον ογαϊκὸν προκατάληκτον zu nennen sein

101 1010.

Der Begriff der Dikatalexis, ebenfalls von den früheren nicht achtet, ergibt sich mit gleicher Sicherheit aus Heph. p. 56, r von den aus 2 unvollständigen Kola bestehenden μέτρα κωλα

ıd

(das erstere aus 2 iambischen καταληκτικά, das zweite aus 2 μικτα βραχυκατάληκτα — Hephaestion selbst nennt sie infolge seiner 4-sylbigen Messung der μικτὰ ,,δίμετρα καταληκτικά") ein jedes ,,δικατάληκτον" μέτρον ἀσυνάρτητον nennt. Hiernach wird ein aus 2 katalektischen βάσεις τροχαικαί bestehendes Kolon

101, 101

als ein δίμετρον ἰαμβικὸν δικατάληκτον aufzufassen sein; ein 33 2 katalektischen βάσεις ἰαμβικαί bestehendes Kolon

011, 011

als ein δίμετρον ιαμβικόν δικατάληκτον Δίμετρον τροχαικόν

- 1. Δο Δο Δο Δο άκατάληκτον (2 akatal. Basen),
- 2. 10 10 10 1 natalyntinóv (1 akat. und 1 katal. Basis),
- 3. 10 10 1 4 βραχυπατάλημτον (1 katal. und 1 dikat. Basis),
- 4. Δ Δ Δ Δ ΤΟ προκατάλημτον (1 katal. und 1 akatal. Basis),
- 5. Δ Δ Δ Δ Δ δικατάληκτον (1 katal. und 1 katal. Basis),
- 6. 20 2 2 2 romarálnarov (1 katal. und 1 dikat. Basis),
- 7. 4 4 4 τρικατάληκτον (1 dikat. und 1 katal. Basis),
- 8. 4 4 το προκατάληκτου (1 dikat. und 1 akatal. Basis),
- 9. 10 10 1 Tropoxatálnatov (1 akatal. und 1 prokatal. Basis),
- 10. 4 40 40 4 δικατάληκτου (1 prokatal. und 1 katal. Basis),
- 11. ± ± ± ± τετρακατάληκτον (1 dikatal. und 1 dikatal. Basis).

Diese Dimetra trochaica mit asynartetischen Bildungen sind neben den katalektischen in der dramatischen Poesie, namentlich bei Aeschylus überaus häufig. Beispiele:

- 1. οὖτ' ἔπαυσ' ἐπ' εὐλαβεία Agam.,
- 2. ταῦτά μοι μελαγχίτων Pers. 114,
- 3. φυσίβωμον Έλλά- [νων ἄγαλμα δαιμόνων Eum. 920,
- 4. καταί- [θουσα παιδός δαφοινόν Choeph. 606,
- 5. πολλά μέν γᾶ τρέφει Choeph. 585,
- 6. φοινίαν Σκύλλαν Choeph. 614,
- 7. ἄτ' έχθοῶν ὑπαί Choeph. 616,
- 8. ἀνταίων βροτοῖσι Choeph. 587,
- 9. καὶ δεδορκόσιν ποινάν Eum. 322.

Durch die inlautende Katalexis (Dikatalexis, Prokatalexis) werden συλλαβαί παφεκτεταμέναι\*) bedingt, gedehnte Sylben, welche einen ganzen Versfuss, die Thesis und zugleich die Arsis des-

<sup>\*)</sup> Aristid. p. 98 M.

ben umfassen. Im Grunde ist auch der Trochaeus semantus i der Orthius mit seinen 4-zeitigen Längen so zu erklären, is die μαπρα τετράσημος die Function eines ganzen 4-zeitigen ktylus hat, und die Thesis und die Arsis des Versfusses zu er einzigen Länge zusammenzieht. Die drei 4-zeitigen Längen Trochaeus semantus sind genau derselbe Rhythmus, wie ein ziges tripodisches Kolon des daktylischen Hexameters; zwei einander folgende semantische Trochaeun sind derselbe Rhythsis wie der daktylische Hexameter. Im Gesange kommt beim nantischen Trochaeus auf jeden 4-zeitigen Versfuss eine eine gedehnte Länge, gleichsam der Cantus firmus, zu welchem gleichzeitige Krusis die einzelnen Versfüsse des Hexameters ih ihren 2-zeitigen Längen und 1-zeitigen Kürzen zur Darllung brachte.

### Mischung der Versfüsse.

Nach der Theorie der Metriker ist μέτρον καθαρὸν μονοειδές etrum uniforme) ein solches, welches aus gleichen Versfüssen steht; kommen verschiedene Arten von Versfüssen in einem I demselben Metrum vor, so ist dasselbe entweder ein μέτρον αόν oder ein μέτρον ἐπισύνθετον. Im letzteren Falle ist jedes Kola, welche in dem Verse vorhanden sind, ein κῶλον καρούν oder μονοειδές, die einzelnen Kola des Verses bestehen iht aus denselben, sondern aus verschiedenen Versfüssen. Immen aber innerhalb des Kolons heterogene Versfüsse vor, findet eine μτξις ποδῶν statt, das κῶλον (resp. das ganze etron) ist dann ein μικτόν.

Gottfried Hermann war der Ansicht, dass in den gemischten ad episynthetischen) Metren eine jede lange Sylbe eine 2-zeige, eine jede kurze Sylbe eine 1-zeitige sei (vgl. S. 5). Ihm genüber behauptete J. H. Voss, dass, wenn Daktylen (Anaesten) und Trochaeen (Iamben) in einem und demselben strum verbunden seien, dass dann der Trochaeus seine Länge einer 3-zeitigen verlängere und dadurch von gleicher Aushnung wie der 4-zeitige Daktylus werde (vgl. oben S. 6).

August Apel macht es umgekehrt: Der Daktylus erhalte durch Verkürzung seiner ersten beiden Sylben den Umfang eines 3-zeitigen Versfusses und werde somit dem Trochaeus gleich gestellt (vgl. oben S. 51). A. Boeckh, welcher anfänglich diese Messung Apels adoptirte, erkannte, in seinen Metra Pindari, dass sich Apels Messung nicht mit den Angaben des Aristoxenus vereinigen lasse.

Ohne dass wir hier darauf einzugehen brauchen, wie Boecks selber den Umfang der Daktylen und Trochaeen ausgleicht, haben wir uns alle zu Boeckhs Ansicht zu bekennen, dass jede Messung eine verfehlte ist, welche nicht vollständig mit Aristoxenus übereinkommt, wenn dieser zu Anfang der rhythmischen Prolambanomena des Psellus sagt:

"Die Sylbe nimmt nicht immer das eine Mal dieselbe Zeit ein, wie das andere Mal; das Mass aber muss, insofern es Mas ist, bezüglich der Quantität constant sein, und ebenso auch das Zeitmass bezüglich der in der Zeit gegebenen Quantität; die Sylbe, wenn sie Zeitmass sein sollte, ist bezüglich der Zeit nicht constant, denn die Sylben halten nicht immer dieselben Zeitgrössen ein, obwohl stets dasselbe Grössenverhältniss. Denn dass der Kürze die halbe Zeit, der Länge das Doppelte derselben zukommt..."

Der Aristoxenische Satz über die Sylbendauer in der hier vorstehenden Fassung ist aus dem ersten Buche der Rhythmik, welches die einleitenden Punkte darlegt, entlehnt. Es ist zweiselhaft, ob Aristoxenus in jener einleitenden Partie das Gesetz über die Sylbenzeit vollständig besprochen hat. Der Satz ist am Ende unvollständig überliefert. Wir wissen nicht was fehlt. Sicherlich aber wird Aristoxenus an einer späteren Stelle seiner Rhythmik auf das Megethos der Sylben zurückgekommen sein.

In der Form wie Aristoxenus in der Einleitung das Sylbengesetz ausgesprochen hat, ist, wie gesagt, der Satz nachweislich unvollständig. Denn Aristoxenus' Angaben über den Choreios alogos statuiren eine (als Länge zu fassende) Sylbe, welche sich zu der benachbarten Sylbe wie 1½: 2 verhält, also nicht das Doppelte sein kann. An der Stelle, an welcher Aristoxenus das Sylbengesetz-ausführlich besprach, müsste angegeben sein, dass die irrationale Sylbe eine Ausnahme des Gesetzes vom Sylben-Megethos ist.

Noch einen anderen Fall kennen wir, wo die Länge nicht das Doppelte der Kürze ist. Derselbe ergibt sich aus den notirten Hymnen des Dionysius und Mesomedes. Hier ist die in

der Katalexis stehende Länge ohne Zweifel von einem grösseren als einem 2-zeitigen Megethos. Selbstverständlich kannte auch die frühere Zeit der griechischen Musik die gedehnten Sylben der Katalexis: auch dem Aristoxenus mussten sie wohlbekannt sein.

Diese beiden Thatsachen, der Chronos alogos und die gedehnte Länge der Katalexis, sind die einzigen Beschränkungen des von Aristoxenus ausgesprochenen Gesetzes:

"die Länge ist überall das Doppelte der Kürze".

Es ist hier noch zu bemerken, dass Aristoxenus sich an der in Rede stehenden Stelle, gegen die älteren Rhythmiker wendet, welche die Sylbe als rhythmische Masseinheit hingestellt hatten. Aristoxenus seinerseits behauptet: "Die Sylbe ist kein rhythmisches Mass, weil zwar das Grössenverhältniss zwischen der langen und kurzen Sylbe immer dasselbe ist wie 2:1, aber im einzelnen Falle die Länge nicht der Länge, die Kürze nicht der Kürze gleich ist. Aus diesem Grunde statuirt Aristotenus eine über den Sylben stehende rhythmische Masseinheit, len Chronos protos. Im Abschnitte vom Chronos protos (§ 12) agt Aristoxenus: "Auf welche Weise die Empfindung zum Chronos protos gelangt, das wird in dem Abschnitte von den lakt-Schemata klar werden."

Wir erläutern diesen Satz des Aristoxenus durch Folgendes: Ist der Chronos protos durch ein einzelnes Bestandttheil des Lhythmizomenon dargestellt, so ist dieses eine kurze Sylbe. Lber nicht jede kurze Sylbe hat die rhythmische Function des Jhronos protos.

In der dritten Harmonik § 8.9 sagt A.: "Man muss wissen, dass s die Wissenschaft der Musik zugleich mit Constantem und /ariablem zu thun hat ... Auch in der Rhythmik sehen wir /ieles von dieser Art. So ist das Verhältniss, nach welchem lie Rhythmengeschlechter verschieden sind, ein constantes, wähend die Taktgrössen in Folge der Agoge variabel sind. Und wärend die Megethe constant sind, sind die Takte variabel: dasselbe Megethos, z. B. das 6-zeitige, bildet einen (iambischen) Einzelzakt und eine (trochaeische) Dipodie."

"Offenbar beziehen sich auch die Unterschiede der Diaeresen und der Schemata auf ein constantes Megethos. Allgemein gesprochen: Die Rhythmopoeie erfordert viele und mannigfache Bewegungen, die Takte dagegen, mit denen wir die Rhythmen bezeichnen, einfache und immer die nämlichen Bewegungen."

Dass in Folge der Agoge nicht bloss die "Taktgrössen" variabel sind, sondern in erster Instanz die Chronoi protoi, das wird von Aristoxenus des weiteren ausgeführt in dem bei Porphyrius erhaltenen Fragmente "Ueber den Chronos protos".

Wir haben hiermit aus den Resten der Aristoxenischen Schriften Alles, was mit dem Gesetze vom Megethos der Sylben und dem rhythmischen Schema in Beziehung zu stehen scheint, zusammengestellt.

Dass bis auf die genannten zwei Ausnahmen die lange Sylbe immer den doppelten Zeitumfang der kurzen hat, dass die Kürze die Hälfte der Länge sein soll, ist etwas, was in den gewöhnlichen rhythmischen Formen der modernen Musik durchaus nichts Aehnliches hat. Gewöhnlich ist das Verfahren wie in den folgenden zwei Takten des Don Juan, wo der Chronos protos durch eine Achtelnote dargestellt ist:





Wir brauchen nicht zu sagen, dass überhaupt in der modernen Musik der Unterschied zwischen langen und kurzen Sylben sich als ein Unterschied zwischen betonten und unbetonten Sylben erweist. Die sprachliche Länge kann ebenso gut wie die sprachliche Kürze die Function des Chronos protos haben. Jeder der beiden Verse aus Don Juan ist ein 16-zeitiges Kolon. Die erste Sylbe ist 6-zeitig, eine Länge sechs Mal so gross wie die folgende Kürze, dreimal so gross wie eine jede der vier Länges am Ende des Taktes. In der Zauberflöte Arie No. 3:



Dies Bild-niss ist be - zau-bernd schön



Hier hat in jedem der beiden 16-zeitigen Kola die erste te den dreifachen Zeitumfang der darauf folgenden Note, Iche ihrerseits den rhythmischen Werth des Chronos protos der Sechszehntel-Schreibung) hat Aehnlich Don Juan No. 3:



So kommen überall in der modernen Musik Beispiele vor, ss innerhalb desselben Taktes oder Kolons die eine Note das eifache Megethos einer anderen hat.

Die Weise der griechischen Rhythmopoeie, wo durchweg nerhalb derselben Composition die eine Note das Doppelte der deren war, ist den modernen Componisten fremd. Joh. Seb. ich, der in seiner Rhythmisirung aus angeborener Genialität vieles mit den Griechen gemein hat, hat auch einmal eine Inumental-Composition (Wohlt. Clav. 2, 5 D-Dur-Praeludium), türlich ohne von griechischer Rhythmik etwas zu wissen, die mmtlichen Noten in dem von Aristoxenus angegebenen Zeitrhältnisse gehalten. Schwerlich dürfte bei Bach oder irgend nem der Neueren noch ein zweites Beispiel solcher Rhythmising zu finden sein.

Die Kola dieses D-Dur-Praeludiums sind genau die der grieischen Metra episyntheta: Iambische Tetrapodien mit daktylihen Tetrapodien je zu einem zweigliedrigen Verse verbunden:

Während Bachs Wohlt. Clav. in den Fugen — ganz wie es ristoxenus will — die Untheilbarkeit des Chronos protos (wenigtens dem Principe nach) festhält, nimmt dasselbe in den Praedien an der Zertheilung des Chronos protos so wenig Anstoss ie die späteren Componisten. Die ersten Zeilen des Bach'schen raeludiums lauten:



Vereinfachen wir diese Bach'schen Zeilen, indem wir den zertheilten Chronoi protoi die einfachen, ungetheilten substituiren und indem wir zugleich den von Bach angewandten Vortakt (die Viertelnote im Anfange der Unterstimme) hinweglassen, so gewinnen wir folgendes der griechischen Metrik durchaus entsprechendes episynthetisches Tetrametron:



Mit einer iambischen Tetrapodie ist eine daktylische zu einem episynthetischen Tetrametron verbunden, welches vollständig und in allen Stücken das Aristoxenische Sylbengesetz festhält. Bach hat nämlich eine den beiden Tetrapodien gemeinsame Taktvorzeichnung

CY

gegeben, in welcher sich das Vorzeichen C auf die daktylische, <sup>1</sup>ç<sup>2</sup> auf die trochaeische (iambische) Tetrapodie bezieht. Bach zeigt durch das gemischte Taktzeichen an, dass die daktylische Tetrapodie (C) dieselbe Zeitdauer wie die iambische (Ç) hat Wir wollen nicht anzumerken vergessen, dass Czerny's Ausgabe des Wohlt. Clav. die ungebräuchliche Vorzeichnung Bach's modernisirt hat, indem er alles in den gewöhnlichen ? Takt um

wandelt hat. Der Rhythmus wird auf diese Weise culanter, rliert seine Eigenthümlichkeit. Aber gerade diese Eigenthümhkeit, durch welche das Bach'sche Praeludium gewissermassen die Musik des classischen Griechenthumes hinauf gerückt rd, darf durch keine Modernisirung verwischt werden, wenn sie iht eines guten Theiles ihrer, ich möchte sagen, archaischen hönheit verlustig gehen soll.

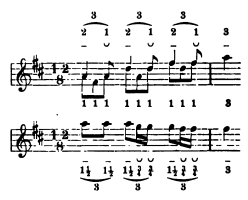
In dem episynthetischen Tetrametron des Bach'schen Praeliums ist nicht jede Kürze der Kürze, nicht jede Länge der
nge gleich — die iambische Kürze hat Bach als , die
ktylische Kürze als , angesetzt, aber die Länge, mit Aushme der katalektischen Länge eines jeden Kolons, ist immer
s Doppelte der Kürze; die 4-zeitigen Längen (Viertelnoten) in
r unteren Stimme der daktylischen Kola sind σπονδεῖοι μείνες und als solche dikatalektische Dipodien.

Wie lässt sich der Grössenwerth der einzelnen Noten nach tikem Masse bestimmen? Es ist das nicht so einfach, denn ch hat eine Vorzeichnung, welche zwei verschiedenen Takten, m C-Takte (daktylische Tetrapodie) und dem ½-Takte (troaeische Tetrapodie) gemeinsam ist.

A. Gehen wir von dem Vorzeichen des C-Taktes aus (der trapodie aus 4-zeitigen Versfüssen), dann ist die Kürze des ktylus als Chronos protos aufzufassen und als kleinste rhythsche Masseinheit = 1 anzusetzen. Die Kürze des Trochaeus mbus) ist dann das  $\frac{4}{3}$ -fache des Chronos protos (=  $1\frac{1}{3}$  Chros protos).



B. Gehen wir von dem Taktvorzeichen ½ aus (Tetrapodie aus vier 3-zeitigen Versfüssen), dann ist die Kürze des Trochaeus als Chronos protos aufzufassen und als kleinste Masseinheit (= 1) anzusetzen; die Kürze des Daktylus ist dann kürzer als diese Kürze des Trochaeus, sie beträgt ¾ des Chronos protos.



Bellermanns Anonymus de mus, gibt ein Verzeichniss der in den melischen  $\mu\acute{\epsilon}\tau\varrho\alpha$   $\mu ovo\epsilon \iota\delta\tilde{\eta}$  oder  $\varkappa\alpha\vartheta\alpha\varrho\acute{\alpha}$  vorkommenden Sylbengrössen

ш 5-zeitig,

- 4-zeitig,

- 3-zeitig,

\_ 2-zeitig.

Das sind sämmtlich rationale syllabae longis longiores. In dem Bach'schen Praeludium würden wir nach antiker Anschauung folgende irrationale syllabae longis longiores haben

- 23-zeitig,

 $-2\frac{1}{2}$ -zeitig,

- 11-zeitig,

die letztere hat zugleich die Function als leichter Takttheil des antiken χοφεῖος ἄλογος.

Alle diese rationalen und irrationalen Längen können wir auch in der modernen Musik hören, denn wir finden sie (bis auf die 5-zeitige Länge) in jener Composition des grossen Meisters Joh. Seb. Bach, welche dieser unbewusst in dem Aristoxenischen Gesetze des griechischen Sylbenmegethos gehalten hat.

Den rationalen und irrationalen Längen der griechischen und Bach'schen Melik stehen vier verschiedene Kürzen zur Seite

- ∪ 1½-zeitig,
- ∪ 1¼-zeitig,
- ∪ 1-zeitig,
- ∪ }-zeitig,

die mittlere eine rationale, die anderen irrationale Kürzen.

Trotz ihrer dreifachen Zeitdauer hat die Kürze stets die Function des Chronos protos, die 1-zeitige wie die \(\frac{4}{3}\)- und die \(\frac{3}{4}\)- zeitige. Es geschieht, wie Aristoxenus im Prooimion der dritten Harmonik sagt, διὰ τὴν τῆς ἀγωγῆς δύναμιν, wenn sie bald eine 1-zeitige, bald eine 1\(\frac{1}{3}\)-zeitige, bald eine 1\(\frac{1}{2}\)-zeitige, bald eine \(\frac{3}{4}\)-zeitige ist, wenn mit Einem Worte im Schema des zusammengesetzten Taktes die einzelnen Versfüsse, aus denen er besteht, ihr jedesmaliges Rhythmengeschlecht constant festhalten, während das Zeitmegethos derselben verschieden ist. Das ist der Grund, weshalb Aristoxenus in seinem Abschnitte vom Chronos protos (\§ 11) auf den Abschnitt vom Taktschema verweist: "Όν δὲ τρόπον λήψεται τοῦτον ἡ αἰσθησις, φανερὸν ἔσται ἐπὶ τῶν ποδικῶν σχημάτων."

Für andere als die genannten irrationalen Längen und Kürzen lässt das Aristoxenische Sylbengesetz nicht Raum: man versuche irgend eine andere zu statuiren, es wird dieselbe, welcher Grösse sie auch sei, der Bestimmung, dass die Länge stets das Doppelte der Kürze sein müsse, widerstreiten.

Die melische Sylbenmessung der Griechen ist nothwendig dieselbe gewesen, wie im zweiten D-Dur-Praeludium des Wohltemperirten Clavieres. Nur unter dieser Voraussetzung ist der Aristoxenische Satz von dem Verhältnisse der Länge zur Kürze verständlich.

Noch zwei andere Zeitwerthe der Kürze gibt es, jedoch einer Kürze, die nicht die Function des Chronos protos hat

0 1½-zeitig, 0 2-zeitig.

Das ist die Doppelkürze, welche bei den aeolischen Lyrikern als Anfangsfuss eines gemischten Kolons steht, isodynamisch mit dem Trochaeus, Iambus, Spondeus. Hephaest. c. 7:

"Ερος δ' αὖτε μ' ὁ λυσιμελης δονεῖ γλυκύπικρον ἀμάχετον ὄρπετον. 'Ατθί, σοὶ δ' ἐμέθεν μὲν ἀπήχθετο φροντίσδην, ἐπὶ δ' 'Ανδρομέδαν πότη.

Unter Voraussetzung der Vorzeichnung des gemischten Taktes C 1/8 sind die verschiedenen Anfangsfüsse dieser 4 Kolazu messen:

"Eqos 
$$\delta$$
"  $\gamma$   $\lambda$   $v$   $\lambda$   $v$ 

Es ist kaum anders möglich, als dass der pyrrhichische Anfangsfuss der aeolisch-daktylischen Tetrapodie dasselbe Mass, wie der spondeische gehabt hat; bei der Messung nach dem Taktvorzeichen C

bei dem Taktvorzeichen 🐶

Dass eine Doppelkürze genau denselben rhythmischen Werth hat, wie eine Doppellänge, muss auffallen. Aber es fehlt dafür nicht an einem Zeugnisse der Alten. Es gab nämlich metrische Lehrbücher, in welchen nicht wie bei Hephaestion der Satz stand, dass die Kürze eine 1-zeitige, die Länge eine 2-zeitige sei ("das wissen auch die Knaben" sagt Fabius Quintilianus), sondern es gab auch solche, in welcher der Satz von einer Kürze, welche kürzer als die Kürze sei, von einer Länge, welche länger als die Länge sei, ausgesprochen wurde. Vermuthlich stand dieser Satz auch in einem umfangreicheren Werke des Hephaestion. Dionysius de compositione verborum ist die älteste der uns erhaltenen Quellen, welche jenen Satz überliefert; die zweite sind Longins Prolegomena zu Hephaestion; dann wird dasselbe von lateinischen Metrikern berichtet, fast überall mit nahezu den gleichen Worten, so dass eine gemeinsame Quelle (Aristoxenus?), aus der auch schon Dionysius geschöpft hat, zu Grunde liegen muss.

Wir lesen bei Dionys. comp. verb. 11: 'Η μὲν πεξὴ λέξις οὐδενὸς οὕτ' ὀνόματος οὕτε ὁήματος βιάζεται τοὺς χρόνους οὐδὶ μετατίθησιν, ἀλλ' οῖας παρείληφε τῆ φύσει τὰς συλλαβὰς τὰς τε μακρὰς καὶ τὰς βραχείας, τοιαύτας φυλάττει. ἡ δὲ ὁυθμικὴ κεὶ μουσικὴ μεταβάλλουσιν αὐτὰς μειοῦσαι καὶ αῦξουσαι, ῶστε κολλάκις εἰς τὰ ἐναντία μεταχωρείν· οὐ γὰρ ταῖς συλλαβαῖς ἀπευθύνουσι τοὺς χρόνους. ἀλλὰ τοῖς χρόνοις τὰς συλλαβάς. Die Prosarede nimmt die Sylbenquantität, wie sie durch die Sprache an sich gegeben ist, ohne die Längen und Kürzen in ein aus

rer sprachlichen Natur nicht folgendes Zeitmass einzuzwängen, e bestimmt die Zeitdauer nach der natürlichen Sylbenbeschaffenzit. Die Rhythmik und Musik aber bestimmt die Sylben nach goovou", d. i. Zeitmassen, welche aus dem Begriffe des Rhythus folgen, sie verändert die natürliche Prosodie der Längen ie der Kürzen, indem sie diese bald über die gewöhnliche Sylbenuer hinaus ausdehnt, bald in ihrem Zeitumfange verringert; t gehen sogar Längen und Kürzen in einander über, d. h. Länge id Kürze erhält den gleichen Zeitumfang.\*)

Im 17. Capitel redet Dionysius von einer μακρὰ τελεία (der wöhnlichen 2-zeitigen Länge) und einer verkürzten μακρά. dem wir die Ausdrücke μειοῦσθαι, αὐξάνεσθαι und τελεία aufhmen, werden wir die von Dionysius angedeuteten Sylbenrmen der Rhythmik folgendermassen bezeichnen können:

μακρὰ ηὐξημένη μακρὰ τελεία μακρὰ μεμειωμένη βοαχεία ηὐξημένη βοαχεία τελεία βοαχεία μεμειωμένη.

Die Worte "ἄστε πολλάκις είς ἐναντία μεταχωρεῖν" finden re Bestätigung durch Longin proleg. ad Hephaest. § 6 und arius Victor. p. 53.

Longin:

αφέρει φυθμοῦ τὸ μέτρον, ή τὸ μὲν μέτρον πεπηγότας ἔχει τοὺς χρόνους,

δὲ φυθμός ὡς βούλεται ἔλχει τοὺς χφόνους,

λλάκις γοῦν καὶ τὸν βοαχὺν χοόνον ποιεῖ μακοόν.

Differt autem rhythmus a metro, quod metrum certo numero syllabarum ac pedum finitum sit,

rhythmus autem ... ut volet protrahit tempora,

ita ut breve tempus plerumque longum efficiat, longum contrahat.

<sup>\*)</sup> Eine Erklärung dieses Satzes finden wir nur bei der oben angemmenen Messung des Pyrrhichius und Spondeus am Anfange der aeolischktylischen Kola. Wenn Dionysius sagt: "ἄστε πολλάκις εἰς τὰ ἐναντία ταχωρείν und wenn es bei Longin heisst πολλάκις γοῦν καὶ τὸν βραχὺν ιεῖ μακρόν, so dürfte dies wohl zu verstehen sein, wenn wir annehmen, ss der Berichterstatter, dem Dionys und Longin hier folgen, den Alcaeus d die Sappho zur Lieblingslectüre und zum Lieblingsstudium gemacht, e dies Hephaestion in seinem Encheiridion entschieden gethan hat. Dort ren ja die pyrrhichischen Anfangsfüsse so zahlreich vertreten, dass der sdruck πολλάκις (ungenau bei Mar. Victor. "plerumque") in seinem vollen chte ist.

Dasselbe ist auch bei Diomedes p. 468 Keil zu lesen;

Rhythmi certe dimensione temporum terminantur et pro nostro arbitrio [= ut volet Victorin, ως βούλεται Longin] nunc brevius arctari [= longam contrahit], nunc longius provehi [= protrahit tempora] possunt.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass dies Alles ans einem gemeinsamen griechischen Originale herstammt. Unter den zoood des Longin und den tempora des Victorin sind die Sylbenzeiten zu verstehen. Bei Diomedes heisst es rhythmi statt tempora, aber dies ist wohl nur auf Rechnung des flüchtigen Excerpirens zu setzen, im Originale war sicherlich das protrahi auf die tempora bezogen, welche unmittelbar vorher (dimensione temporum) erwähnt werden.

"Wie der Rhythmus es erheischt (pro nostro arbitrio), nimmt er bald Dehnungen, bald Kürzungen der Sylben vor, oft verlängert er die Kürze und ebenso verkürzt er die Länge." Das ist es, was wir aus dem Berichte der Metriker erfahren.

Sind wir hier über das Vorkommen einer verkürzten Länge und einer verlängerten Kürze belehrt, so lernen wir aus einer anderen Stelle des Mar. Vict. p. 49, dass in der melischen Poesie auch eine verlängerte Länge und eine verkürzte Kürze gebräuchlich ist. Musici qui temporum arbitrio syllabas committunt in rhythmicis modulationibus aut lyricis cantionibus per circuitum longius extentae pronuntiationis tam longis longiores, quam rursus per correptionem breviores brevibus proferunt.\*) Dasselbe ist auch in einem kurz vorausgehenden Satze gesagt: Musici non omnes inter se longas aut breves pari mensura consistere (vgl. Aristox. ap. Psell. 1 μεγέθη μὲν γὰο χρόνων οὐκ ἀεὶ τὰ αὐτὰ κατέχουσιν αὶ συλλαβαί), siquidem et brevi breviorem et longa longiorem dicant posse syllabam fieri.

<sup>\*)</sup> Caesar versucht an diesen Stellen in allerlei Weise herumsumäkeln und müht sich ab, den richtigen Sinn zu entstellen: es solle darin vom langsameren oder rascheren Tempo die Rede sein — oder es beziehen sich jene Stellen nicht auf den rhythmischen Sylbenwerth, sondern auf die durch hinzutretende Consonanten verlängerte Zeitdauer der Vocale; von einer brevi brevior solle hier gar nicht gesprochen sein. Wir halten es um so weniger der Mühe werth, auf solche Deuteleien näher einzugehen, weil Caesar alle diese verschiedenen rhythmischen Sylbenwerthe, für welche er die Metriker nicht als Zeugen gelten lassen will, schliesslich sämmtlich als richtig gelten lässt und selber vielfach nach unserem Vorgange damit operirt.

Syllabae longis longiores, Sylben, wakhe Horer als die Länze sind. Dies sind zunächst die Suthen der Katalerie in der Messung A. der S. 291 die 4-neitige Länge der daktylischen

Katalezie, in B. der S. 202 die 3-zeitige Länge der trochneischen Katalenia, Forner, ausserhalb der Katalenia in A., die Lünze des Trochance - 24, die des Daktelus - 2. In B. die Lüsge des Trochasus - 2. withrend die des Duktelus nicht grösser als 24 ist. Syllabae brevibus breviores, Selben, welche kürzer als

die Kürze sind. In A. ist die Kürze des Trochseus eine 14seition die (kilenere) Kilene des Daktyles ist eine Lucition. In B. ist die Kürze des Trochaeus eine 1-zeitige, die (kürzere) Kürze des Daktylos eine 4-neitige: dem die vier Kürzen des 4-veitigen (daktylischen) Forses nehmen dersolben Zeitwerth ein, wie die drei Kürzen des S-zeitigen (trochacischen) Fuzen,



299



Als ein festes Resultat der Aristoxenischen Rhythmik darf folgendes gelten:

Jeder Versuch, die gemischten Metra der Griechen durch moderne Notenwerthe auszudrücken, irrt, wenn man nicht gemischte Taktvorzeichnungen annimmt, ungleich mehr von dem wirklichen Rhythmus der Griechen ab, als wenn man der metrischen Schemata der Alten sich bedient. Ausser in der Katalexis und dem irrationalen Versfusse ist die Länge stets unabänderlich doppelt so gross wie die Kürze. Aber die rhythmische Agoge gibt unter Festhaltung des Gesetzes der Sylbenwerthe dem 4-zeitigen Versfusse denselben Zeitumfang wie dem 3-zeitigen.

# Alphabetisches Register.

| Agoge bei Aristoxenus. 69 rhythmische Elemente: ihr - bei Aristides . 236 Verhältniss zu den übrigen Akatalektisches Kolon . 177 Quellen der antiken Rhyth- απίνητα . 26 mik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Scite                             | Belto                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------------|
| Akatalektisches Kolon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Aclius Festus Aphthonius 205      |                               |
| Akatalektisches Kolon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Agoge bei Aristoxenus 69          | rhythmische Elemente: ihr     |
| mik. 18 Alexandrinische Epoche 2.40 Anonymus περὶ μουσικῆς 25 Antipatheia erste 215, zweite 216 Antipatheia erste 215, zweite 216 Antispast 226 Antikesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 65 Aroseksστικαὶ τέχναι 26 Arsis 103 Archilochus, Erfinder der Parakataloge, der heterophonen Begleitung 55 Archilectur und Musik 30 αριστερόν 185 Aristides Quintilianus 20 Enkyklopādie der Musik 1 drei Būcher ūber die Musik 21, 22 drei Arten der Stimme 46 grössere Rhythmoi απλοί 230 ūber das Ethos der Versfüsse 225 erstes Buch ūber das Ethos der Rhythmen 235 Aristideische Rhythmik Anordnung 66 über die kleinsten Masseinheiten des Rhythmus 63 über die Gliederung de Heroischen Verses 185 Beziehungen zwischen Rhythmen 249 Beziehungen zwischen Rhythmen 249 Beziehungen zwischen Rhythmen 250 Beziehungen zwischen Rhythmen 251 Beziehungen zwischen Rhythmen 252 Beziehungen zwischen Rhythmen 253 Beziehungen zwischen Rhythmen 254 Beziehungen zwischen Rhythmen 255 Beziehungen zwischen Rhythmen 255 Beziehungen zwischen Rhythmen 255 Beziehungen zwischen Rhythmen 256 Beziehungen zwischen Rhythmen 257 Beziehungen zwischen Rhythmen 258 Beziehorens Rhythmen 159 Bezihorens Rhythmen 159 Bezihor | bei Aristides 236                 | Verhältniss zu den übrigen    |
| Alexandrinische Epoche 2. 40 Anonymus περὶ μουσικῆς 25 Antipatheia erste 215, zweite 216 Antispast 226 Antihesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 65 Anorthiesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 66 Anorthiesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 66 Erstes Buch: über die Chronoi podikoi 61 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 205 Arsis 2 | Akatalektisches Kolon 177         | Quellen der antiken Rhyth-    |
| Alexandrinische Epoche 2. 40 Anonymus περὶ μουσικῆς 25 Antipatheia erste 215, zweite 216 Antispast 226 Antihesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 65 Anorthiesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 66 Anorthiesis der Takte 213 Anordnung der Rhythmik 66 Erstes Buch: über die Chronoi podikoi 61 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 103 Arsis 205 Arsis 2 | ακίνητα 26                        | mik 18                        |
| Antipatheia erste 215, zweite 216 Antispast                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Alexandrinische Epoche 2. 40      |                               |
| Antipatheia erste 215, zweite 216 Antispast                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Anonymus περί μουσικής 25         | über den Chronos protos 18    |
| Anordnung der Rhythmik . 66 Aoidos und Rhapsode . 2 Erstes Buch: über die Chronoi podikoi . 61 Arotelestrikal τέχναι . 26 Arsis . 103 Archilochus, Erfinder der Parakataloge, der heterophonen Begleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Antipathcia erste 215, zweite 216 |                               |
| Anordnung der Rhythmik . 66 Aoidos und Rhapsode . 2 Erstes Buch: über die Chronoi podikoi . 61 Arotelestrikal τέχναι . 26 Arsis . 103 Archilochus, Erfinder der Parakataloge, der heterophonen Begleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Antispast 226                     | staben                        |
| Aoidos und Rhapsode . 2 Erstes Buch: über die Chronoi podikoi . 61 dποτελεστικαλ τέχναι . 26 Arsis . 103 Archilochus, Erfinder der Parakataloge, der heterophonen Begleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Intithesis der Takte 213          |                               |
| 1. Apel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                   | Erstes Buch: über die Chronoi |
| Arsis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   | podikoi 61                    |
| Atilius Fortunatianus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | αποτελεστικαλ τέχναι 26           |                               |
| kataloge, der heterophonen Begleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   |                               |
| Sechorens Rhythmen   14   Architectur und Musik   30   Pfingsteantate   263, 266   266   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267   267    |                                   |                               |
| Architectur und Musik 30  Ac ιστεφόν 185  Aristides Quintilianus 20  Enkyklopädie der Musik 1  drei Bücher über die Musik 21, 22  drei Arten der Stimme 46  grössere Rhythmoi άπλοι 239  über das Ethos der Versfüsse 225  der Rhythmen 235  Aristideische Rhythmik Anordnung 566  über die kleinsten Masseinheiten des Rhythmus 63  über die Gliederung des Heroischen Verses 185  Beziehungen zwischen Rhythmen 196  Beziehungen zwischen Rhythmen 197  Becthorens Rh |                                   | J. S. Bachs Rhythmen 14       |
| Aristides Quintilianus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                   |                               |
| Aristides Quintilianus       20       Chromatische Fuge       220         Enkyklopädie der Musik       1       Kunst der Fuge       217         drei Bücher über die Musik       21, 22       Wohlt. Clav.       250, 258, 229         drei Arten der Stimme       46       Bakcheios       25         grössere Rhythmoi ἀπλοί       239       Basis gleichbedeutend mit Thesis       104         über das Ethos der Versfüsse       225       monopodische und dipodische         erstes Buch über das Ethos       235       E. F. Baumgart, Betonung der         Aristideische Rhythmik, Anordnung       66       über die Definition des Taktes         über die Kleinsten Masseinheiten des Rhythmus       63       über die Zahl der Semeia bei         über die Gliederung des Heroischen Verses       185       Beziehungen zwischen Rhythmengeschlechtern und symphonischen Intervallen       149       Accentuation des Trimeters       276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                   |                               |
| Enkyklopädie der Musik . 1 drei Bücher über die Musik 21, 22 drei Arten der Stimme . 46 grössere Rhythmoi ἀπλοί . 239 über das Ethos der Versfüsse 225 erstes Buch über das Ethos der Rhythmen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   |                               |
| drei Bücher über die Musik 21, 22 drei Arten der Stimme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Enkyklopädie der Musik 1          |                               |
| drei Arten der Stimme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                   |                               |
| ### Basis gleichbedeutend mit Thesis 104 ### Basis gleichbedeutend mit Thesis 104 ### Basis gleichbedeutend mit Thesis 104 ### mengeschlechtern und symptomischen Intervallen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | drei Arten der Stimme 46          |                               |
| über das Ethos der Versfüsse 225 erstes Buch über das Ethos der Rhythmen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | grössere Rhythmoi απλοί 239       |                               |
| der Rhythmen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |                               |
| der Rhythmen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | erstes Buch über das Ethos        |                               |
| Aristideische Rhythmik, Anordnung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | der Rhythmen 235                  | E. F. Baumgart, Betonung der  |
| nung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                   |                               |
| über die kleinsten Masseinheiten des Rhythmus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                   |                               |
| iber die Gliederung des Hero ischen Verses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • •                               |                               |
| iber die Gliederung des Hero ischen Verses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                   |                               |
| ischen Verses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                   |                               |
| Beziehungen zwischen Rhythmen Becthorens Rhythmen Becthorens Rhythmen Bentley |                                   |                               |
| mengeschlechtern und symphonischen Intervallen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                   |                               |
| phonischen Intervallen 149 — Accentuation des Trimeters. 276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                   |                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •                                 |                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                   |                               |

|                            | Seite      | Seite                               |
|----------------------------|------------|-------------------------------------|
| lioz über das Dirigiren.   | <b>259</b> | Chronoi parektetamenoi 244          |
| le oder apotelestische     |            | - podikoi oder Semeia podika 109    |
| te                         | 27         | - rhythmoeideis, strongy-           |
| eckh über antike Takt-     |            | loi, peripleo bei Aristides         |
| hheit                      | 6          | S. 95, im Fragmentum Parisi-        |
| G. Hermanns Taktlosig-     | -          | num 96                              |
|                            | 8 .        | - Rhythmopoiias idioi 118, 124, 125 |
| Apel                       | 7          | als Nebenbewegungen des             |
| ältniss zu Aristoxenus .   | 8          | modernen Dirigirens 125             |
| den Choreios alogos        | -          | modernen Dirighens 125              |
|                            | 183        | 7                                   |
| die Zahl der Semeia        | 115        | Damon 238, 239                      |
| ung des Semantus und       |            | Dekasemos 161, 222                  |
| nius                       | 241        | δεξιόν                              |
| rambach über Chronoi       |            | Diairesis gleichgrosser Takte . 168 |
| hmopoiias idios            | 120        | Diaphora der Takte bei Ari-         |
| Aristoxenus                | 11 •       | stoxenus und bei Aristides 65, 66   |
| rd Brill                   | 11         | Diastemata asyntheta und syn-       |
| den kyklischen Fuss bei    |            | theta 87                            |
| stoxenus in Abrede         | <b>52</b>  | - melodeta und amelodeta 140, 141   |
| nik gegen die Restitution  |            | - aloga: antike Definition 142      |
| Aristoxenischen Taktscala  | 168        | Dichtercomponist 1                  |
|                            |            | Didymos 208, 211                    |
| Cäsar: Prolambanomena      |            | Diesis der Enharmonik 143           |
| Psellus                    | 8          | Diomedes Metrik 205                 |
| Taktmegethe                | 164        | Dionysius von Halikarnass der       |
| urger Index lectionum      | 101        | ältere 43                           |
| •                          | 211        | Ueber den Vortrag des epischen      |
|                            | 204        | Verses 49                           |
|                            |            | — von Halikarnass der jüngere       |
| s alogos                   |            |                                     |
| en                         | 35         | 19, 23, 149                         |
| on und Exangeltikon des    |            | — Thrax 26                          |
| ides Quintilian            | 22         | Disemos 192                         |
| rist über die Parakataloge | 56         | Dochmius 178                        |
|                            | 104        | Dodekasemos 162                     |
| nthetos S. 87, bei Ari-    |            | Dodekatemorion 140                  |
| ; <i></i>                  | 92         | Baptista Donius 7                   |
| thegumenos und hepo-       |            | Dreizeitige Versfüsse 223           |
| s                          | 106        |                                     |
| tos                        | 91         | Eidos bei den Metrikern, bei        |
| rektetamenos trisemos,     |            | Aristoxenus 222                     |
| semos, pentasemos          | 90         | Eikosasemos paionikos 163           |
| Alfarabi                   | 94         | Einzeitige Takte gibt es nicht      |
| os und seine Multipla .    | 75         | Aristox. § 14 109                   |
| Sechszehntel-, Achtel-,    |            | Ekmageion Platos 28                 |
| tel-Note                   | 75         | Enantiotes, Enantiosis 216          |
| eilbarkeit bei den Alten   | 10         | Enneasemos                          |
| 1 in Bachs Wohlt Clay      | 81         | Enimereis Rhythmoi 181              |
| I. HI DESCHE WORLD, URAV.  | $\alpha$   |                                     |

| Seite                                          | Seite                                                       |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Epimorioi Rhythmoi 180                         | über das Verhältniss der alten                              |
| Epiploke 212, 213, 214                         | Musik sur Rhythmik 3                                        |
| Epitrit Hephaestions sechs- und                | über die Prolambanomena des                                 |
| halbzeitig 182                                 | Psellus                                                     |
| Epitritos pentasemos 193                       | über Parakataloge                                           |
| — tessareskaidekasemos 194                     | Verhältniss zu Aristoxenus 9                                |
| bei Mozart Don Juan Nr. 8 197, 198             | Hesychastisch                                               |
| Ethos der Versfüsse nach Aristides 226         | Hexameter des Dionysius 269                                 |
| — der Rhythmen nach Aristides'                 | Hexapodische Kola bei Mozart. 190                           |
| erstem Buche 285                               | Hexasemos daktylikos u. iambikos 160                        |
| — — — nach Platos Republik 237                 | — bei dem Anonymus § 97 261                                 |
| Al Furabi 224                                  | Holokleros 176, 177                                         |
| über Chronos protos, disemos,                  | Hypokritikon: Lehre von der<br>Orchestik und Mimik bei Ari- |
| trisemos, tetrasemos, penta-                   | ordine Onintilian                                           |
| semos 94, 95                                   | stides Quintilian 22                                        |
| II. Feussner 9                                 | 4                                                           |
| Forkels Messung des Semantos                   | Albert Jahn über Aristides als                              |
| und Orthios 241                                | Quintilians Freigelassenen 21                               |
| Fragment eines Aristoxeneers bei               | Iambus                                                      |
| Marius Victorinus 208                          | Iambyke                                                     |
| Fragmentum Ambrosianum                         | Instrumentalmusik                                           |
| 210, 106, 107                                  | Intervalle: gerade, ungerade, irra-                         |
| - rhythmicum Parisinum 24                      | tionale der griechischen Har-                               |
| Fünfzeitig 225                                 | monik                                                       |
| <i>a</i> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | Ionicus                                                     |
| Genos bei den Metrikern 222                    | Ionicus bei Bach 217                                        |
| Genaert über Aristoxenus' Rhyth-               | Ionikoi Logoi                                               |
| mik 15, 16                                     | Ionische Kola in Mozarts Don                                |
| Glaucus von Rhegium 1                          | Juan 195f.                                                  |
| Gluck, Iphigenia Taurica 267                   | - Metra in Sophokles' Oed. R. 196                           |
| Göttinger gelehrte Anzeigen über               | Irrationale Versfüsse 235                                   |
| Westphals Aristoxenus-Aus-<br>gabe 16, 17      | Isos Rhythmos                                               |
| Guide musical über Aristoxenus 15              | Iubas Metrik 206, 210                                       |
| Transcal uper Alistozenus 15                   | über Epiploke 212                                           |
| Händel Messias 265                             | •                                                           |
| Rinaldo päonischer Versfuss. 221               | Kanonikoi 149                                               |
| Hauptaccent 255                                | ×ατ' ἐνόπλιον, κατὰ δάκτυλον                                |
| Hekkaidekasemos 162                            | bei Aristophanes und Plato . 368                            |
| Heliodors metrisches System 203                | Katalektisches Kolon 177                                    |
| Hephästions metrisches System. 208             | H. Keil über Marius Victoriaus 306                          |
| Heptapodische Kola in unseren                  | <b>χινούμενα</b>                                            |
| Recitativen 190                                | <b>κλέα ἀνδρῶν</b>                                          |
| im Freischütz 191                              | Klepsiambos                                                 |
| G. Hermann: Messung der Dori-                  | Kola, tetrapodische u. dipodische 254                       |
| schen Strophe 186                              | tripodische                                                 |
| über Hephaestion 3                             | Kretikos                                                    |

| Seite                         | Seite                                   |
|-------------------------------|-----------------------------------------|
| ie Pentapodie 188             | Oktapodisches Kolon im Kaspar-          |
| bildende und musische 28, 29  | liede des Freischütz 191                |
| der K 29                      | . Oktasemos 160                         |
| ctive, objective, sub-        | Oktokaidekasemos 163                    |
| v-objective K 30              | nach Feussner 155                       |
| he Versfüsse 49               | Orchestik 34, 40                        |
|                               | Organikon bei Aristides 22              |
| 8                             | Orthios dodekasemos 239                 |
| : 176                         | Orthoi Rhythmoi 180                     |
|                               | •                                       |
| sos, diplasios, hemiolios,    | Paeon diagyios und epibatos . 249       |
| tos, triplasios 148ff.        | — epibatos in Mozarts Don               |
| s Scholien zu Hephaestion 204 | Juan Nr. 8 196, 197                     |
| aus Tarrha 27                 | Paeonische Pentapodie 188, 189          |
| sche Flöten 41                | Pantomimus 41                           |
| 41                            | Parakataloge 36                         |
| n 41 und Poesie 31            | Pentasemos 160, 217                     |
| und Poesie 31 us Capella 23   | Pentabrachys, Pentasyllabos 225         |
| Victorinus 205, 206           | Pentekaidekasemos iambikos 162          |
| nitt "de Rhythmo" 207         | Pentekaieikosasemos 164                 |
| den Aristox 207               | Percussiones n. Fabius Quintilian 128   |
| egem acqualis, non dupli      | Plastik und Orchestik 30                |
| buntur" emendirt 209          | Platos Ideenlehre im Verhältnisse       |
|                               | zu den Künsten 28                       |
| m über den Rhythmus. 13       | Baseis der drei Rhythmusarten 237       |
| Messung des Semantos          | Timäus 28                               |
| rthios 240                    | Ekmageion 28                            |
| 42                            | Logos, Doxa 28, 29                      |
| e der Rhythmen nach           | Republik über das Ethos der             |
| des 234                       | Rhythmen 237                            |
|                               | Zeitverhältniss derselben zu            |
| prototypa, archegona,         | Aristophanes' Fröschen 237              |
| oga 203, 204                  | Kratylus über das Erlernen              |
| a und asynarteta 205          | der grammatischen und rhyth-            |
| bei Aristoteles 26            | mischen Elemente 57                     |
| 8 225, 242                    | Plutarch περί μουσικής 34               |
| $\eta \mu o \varsigma$ "      | Podes asynthetoi, synthetoi, haploi 202 |
| relli                         | — antithetoi                            |
| 14                            | — der ersten Antipatheia 223            |
| c oder praktische Künste 27   | der zweiten Antipatheia 224             |
| c ouch productions runous 21  | — metrikoi, kyrioi 223                  |
| cent 255                      | ποιητής und μουσικός 1                  |
| 'ythios 38 ff. 248            | Porphyrios über den Chronos             |
| s-Dichtungen der Ter-         | protos 18                               |
| riden 39                      | Drei Arten der Stimme 46                |
| des Aristides 22              | Praktikai technai 26                    |
| rion                          | Prosthesis 176                          |

| Seite                              | Seite                                   |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
| M. Psellus rhythmische Prolam-     | Stigme als Vertreterin unseres          |
| banomena zum ersten Mal her-       | Taktstriches 108, 109                   |
| ausgegeben von Cüsar 8             | E. v. Stockhausen über die Ari-         |
| über die Zahl der Semeia           | stoxenische Rhythmik 18                 |
| und der grössten Takt-             | Sylbenmass der gesungenen Poesie        |
| megethe 112                        | nach Aristox 62                         |
| Pseudo-Euklides' Definition der    | Symmetrie                               |
| Diastemata aloga 134               | Symmikta Sympotika 19                   |
| ψιλοί λόγοι ξμμετροί 39            | Symplekontes und Chorizontes als        |
| Ptolemais aus Kyrene 208           | Quellen des Aristides 23                |
|                                    | συνεχές, συνεχώς b. Hephaestion 157     |
| Rhapsoden-Deklamation 49           | συνεχής und διαστηματική                |
| Rhythmengeschlecht: isorrhyth-     | φωνής κίνησις                           |
| misches, diplasisches u. s. w. 153 | — φυθμοποιία 157, 174                   |
| Rhythmische Accente 42             | Synkope: als Terminus technicus         |
| Rhythmizomenon 42, 59, 61, 68      | der ersten Auflage unserer              |
| Rhythmopoiias Chresis 85           | griechischen Rhythmik, falsch           |
| Rhythmus und Metrum 2              | gewählt nach Baumgart 125               |
| musikalischer, poetischer 2        | - unsere Synkope in den Rhyth-          |
| Definition des Aristoxenus 41      | men der Griechen 129                    |
| - der Kunst und ausserhalb der     | Systaltisch 251                         |
| Kunst 47                           |                                         |
| Fr. Ritschl über Aristoxenus . 11  | Takt: Aristoxenische Definition 🕏       |
| A. Rossbach 9                      | Aristideische 100                       |
| Ruhe und Bewegung als Er-          | Takte: einfache od. unzusammen-         |
| scheinungsformen der Künste. 29    | gesetzte 99, 202                        |
| -                                  | zusammengesetzte: zweifüssige,          |
| Schema dizomenon 68, 69            | vierfüssige, dreifüssige 100            |
| bei den Metrikern 222              | irrationale                             |
| Scholien zu Hephaestions Enchei-   | der continuirlichen Rhyth-              |
| ridion 204                         | mopoeie 178                             |
| Sechszehnzeitige Versfüsse, Sechs- | Taktarten                               |
| zeitige V 225                      | Taktiren, Taktschlagen 104, 105         |
| Secundäre Versfüsse oder V. der    | isolirte Takte 192                      |
| zweiten Antipatheia 224            | Taktlehre: allgemeine                   |
| Scmasia 104                        | specielle                               |
| Semcion = Chronos protos bei       | Taktmegethos, kleinstes u. grösstes 145 |
| Aristides Quintilian, Fabius       | nach A. Boeckh 153                      |
| Quintilian 84                      | nach H. Feussner 154, 155               |
| - = Chronos podikos 103            | — disemon 192                           |
| Singen und Sagen 42                | trisemon 159                            |
| Sinne zur Auffassung des Rhyth-    | tetrasemon                              |
| mus, messende Sinne 48             | pentasemon 160                          |
| σκηνική μουσική 37                 | hexasemonif6                            |
| Sophron                            | oktasemon 1643                          |
| Sotades 40, 56, 204                | enneasemon 161                          |
| Spondeios meizon 246               | dekasemon 161                           |

| Seite                               | Seite                              |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| Taktmegethos dodekasemon 162        | Trochaeus semantus 239             |
| pentekaidekasemon 162               | Trochaioeides und Iamboeides       |
| hekkaidekasemon 162                 | bei Aristides                      |
| oktokaidekasemon 163                | Trochaeische Tripodien bei Bach,   |
| eikosasemon 163                     | Beethoven 267                      |
| pentekaieikosasemon 164             | Varros Metrik 204                  |
| heptasemon 193                      | Versfüsse: Classification bei den  |
| tessareskaidekasemon 194            | Metrikern 212                      |
| Takttheile: schwere und leichte 102 | - der ersten, der zweiten Anti-    |
| Tempo 87                            | patheia 215                        |
| Terentianus Maurus 204              | J. H. Voss 5, 6, 8                 |
| Terpander 243                       |                                    |
| Tetartemorion 240                   | H. Weil über die erste Auflage     |
| Tetrapodische Takte in Beethovens   | der Rossbach-Westphalschen         |
| Clavier-Sonaten 260                 | Metrik 10                          |
|                                     | Ueber die Zahl der Semeia . 12     |
| Tetrasemos                          | Ueber d. Chronoi rhythmopoiias 127 |
| Theoretikon und Paideutikon des     | Ueber die topische Bewegung        |
| Aristides 22                        |                                    |
| Tone                                | der Stimme 46                      |
| Trip'asios tetrasemos und okta-     | Zweige der musischen Kunst 34      |
| semos 197, 201                      | Zweite Antipatheia 216, 224        |

# Druckfehlerberichtigung.

S. 69, Z. 2 v. u. "dienende Gruppe" statt "dauernde Gruppe". S. 107, Z. 17 v. u. "longam habeat, thesis (in thesi lib.)" . . . Keil: longam habeat in cipientem, thesis vero contraria.



# Übersicht

der in der zweiten Hälfte des Jahres 1884

von

# B. G. TEUBNER IN LEIPZIG

versandten

# neuen Bücher, Fortsetzungen und neuen Auflagen.

i

I.

# Philologie und Altertumswissenschaft.

# A. Neuigkeiten.

- Abraham, G., studia Plautina. Besonderer Abdruck aus dem vierzehnten Supplementbande der Jahrbücher für classische Philologie. [66 S.] gr. 8. geh. n. 46 1.60.
- Beloch, Julius, die attische Politik seit Perikles. [IV u. 371 8.] gr. 8. geh. n. Ji. 7.60.
- Catullus. Die Gedichte des Catullus. Herausgegeben und erklärt von Alexander Riese. [XLIII u. 288 S.] gr. 8. geh. n. 39, 4, 4.
- Ciceronis, M. Tulli, ad M. Brutum orator. Recensuit F. Heendeges. [NXXVIII u. 86 S.] gr. 8. gr. 8. gr. 9. J. 3.20.
- Eusebli canonum epitome ex Dionysii Telmaharensis chronico petita. Sociats opera verterunt noti-que illustrarunt Caronus Siegerien et Hennicus Genzen. [VIII u. 91 8.] 4. geh. n. 46. 6.—
- Glossae nominum edidit Gustavus Loewu. Accelunt einsdem opuscula glossographica collecta a Guonofo Golitz. [XVIII u. 261 S.] gr. 8. geb. n. A. 6.—
- Jeep, Dr. Ludw., Quellenuntersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorikern. Besonderer Abdruck aus den vierzehnten Supplementbad der Jahrbucher für elassische Philologie. [128/8.] gr. 8. geb. n. # 2.40.
- Kuhnert, Ernst, Statue und Ort in ihrem Verhältnis bei den Griechen. Eine archaologische Untersuchung. Besond rer Abdruck aus dem vierzehnten Supplementbande der Jahrbucher für classische Philologie. [948. u. 1 Tafel mit Abbildungen.] gr. 8. geb. n. (#.2.—
- Meissner, Carolus, de iambico apud Terentium septenario. [39/8.] gr. 8. gch. n. , 6/4/60.
- Festschrift zur 37. Versammlung deutscher Philologen und Schulmanner zu Dessau.

Contractive critical factors began a supercent CALL. Earlier Contractive critical LAALE and F | 5 gab of the supercent CALL Contractive critical LAALE and F | 5 gab of the supercent a tractical critical factors for a supercent a tractic on F | Larger fordation ordered to

#### I. Philologie und Altertumswissenschaft.

Jahrbücher für elassische Philologie. Herausgegeben von Dr. Alvred Fleckeisen, Professor in Dresden. Vierzehnter Supplementband. Erstes Hoft. [338 S.] gr. 8. geh. n. 44. 6.—

Inhalt: Der Adler und die Weltkugel als Attribute des Zeus in der griechischen und römischen Kunst. Von Dr. Kart Sittl. — Quellenuntersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorikern. Von Dr. Luder. Jethalter Studia Plautins. Von G. Abraham. — Statue und Ort in ihrem Verhalter, den Griechen. Eine archäologische Untersuchung. Von Ernst Kuhnert.

- Herebisen und Dr. Hermann Masius. 129. u. 130. Band. 1884. 7—12. Heft. Jährlich 12 Monatshefte. gr. 8. n. # 30.—
- Lexikon, ausführliches, der griechischen und römischen Mythologie. Im Verein mit Th. Birt, O. Chushus, R. Engelmann, E. Farriche, A. Flasch, A. Furtwängler, A. Klügmann, O. Meltzer, Ed. Meyer, R. Peter, A. Preuner, A. Arp, A. Reifferschen, K. Seeliger, H. W. Stoll, L. V. Sybel, E. Thrämber, P. Weissäcker, L. Wenger, G. Wissowa, E. Wenner u. a. unter Mitredaktion von Th. Schreiber herburg, von W. H. Roscher. Mit zahlreichen Abbildungen. Funkte Liefering. 18, 701—808 [Lexis. gab. Prinj inder Liefernug. 18] Lieferung. [S. 705-896.] Lex.-8. geh. Preis jeder Lieferung n. M. 2 .--
- Servii Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii. Recensuerunt Georgies Thilo et Hermannus Hagen. Vol. II. fasc. II. In Aeneidos libros IX—XII commentarii. Recensuit Georgius Thilo. [X S. u. S. 307-650.] gr. 8. geh. n. //. 10.-

#### Neuere Sprachen.

Hugo, Victor. Eine chronologisch geordnete Auswahl seiner Gedichte mit Einleitung und Anmerkungen zum Gebrauch in den obern Klassen höherer Lehranstalten in drei Heften herausgegeben von K. A. Mantis MARTINANN, gr. 8. geh. H. Heft. [IV u. 115 8.] & 1.50. IH. (Schlufs)-Heft. [IV u. 129 8.] & 1.50. Zur Sammlung von Schulausgaben französischer Schriftsteller mit

deutschen Anmerkungen.

## C. Neue Auflagen.

- Ebeling, Dr. Heinrich, Schulwörterbuch zu Caesar mit besonderer Berücksichtigung der Phraseologie. Dritte Auflage, bearbeitet von Dr. A. DRAGER, Direktor des konigl. Gymnasiums zu Aurich. [II u. 109 8.] gr. 8. geh. M. 1.-
- Saacte, Dr. S., vorm Oberfehrer am Gnungfum ju Berichberg, Borterbuch ju ben Lebensbeichreibungen bes Cornelius Repos. Gur ben Schulgebrauch berausgegeben. Achte verbefferte Auflage. [VIII u. 199 C.] 8. geb. 4/ 1.— Mit bem Tert bes Repos M 1.20.

In biefer neuen Auflage find auch die verschiedenen neuen Textansgaben von Andrejen, Cobet, Fledeisen, Beidner u. a. gleichmäßig berücksichtigt.

- Roch, Dr. Ernft, R. S. Professor und rittericatel, libland, Gymnasiasbirettor, griechische Zchulgrammatik auf Grund der Ergebnisse ber vergleichenden Sprachforschung. Zehnte Auflage. [XVI n. 896 Z. gr. 8. geb. n. .// 2.80.
- Meifiner, Dr. Rart, Prefeffer am hervogl Kartegumnalium in Bernburg, furgegeagte lateinifche Synonymit nebft einem Antibarbarns. Bur ben Schulgebrauch bearbeitet. Zweite verbefferte Anflage. [IV u. 73 C.] gr. 8. fart. .# 1.-
- Mabtte, Brof. Dr., Direttor bee Gunnaffume ju Boblan, Materialien jum Aberjeten aus dem Tentichen ins Lateinische. Für Grunnasial Primaner und Eindierende der Philologie suigenmengestellt und mit einem Kommentar ver-sehen. Zweite vermehrte Anslage. [VIII n. 138 Z.] gr. 8. geb. dl. 1.80.
- Plauti, T. Macci, comoediac. Recensuit, instrumento critico et prolegomenis auxi Friderici - Rits urrius sociis operac adsumptis Gres avo Loewe, Grosso Goetz, Prioferco Schorle. Joni I fasc I: Trinum-mus. Et s. t.: T. Macci Plant Trinummus. Recensuit Friderics RITSCHILLUS. Editio tertia a Faiderico Schoell recognita. 199 S.j. gr. 8. geb. n. M. 5.60.

#### 2. Militario and Alexandra infan

Exit to take to not all fines of the Exit and Exit as server, A and a server, A and a server of the Exit as the Ex

Werefold bitariarus Beld II. Sonia Stein Derman Server autoalien. Carett II. Salamaters. Fel I. (Lief n. 6). 5] S. po. of Lee-Pours Standa. Fast J. M. L.B., 31 (1917) A. e. Pt.

Page 1 Ad I II for 1 and 1 and

Lory, This, an other control liver, I had making present constant to the control of the control

B'refells, Elementy, Flan, Two Landers, Said Lie, Temporth Admiry, The Committee of the Com

hebulanegabes gris limber and lateralesher him low selfdentaches orbitered as Asserthogra.

Charges Bade File des Station Arabita. Fire des Seven as « Principe conposition de la companya de la companya del division Section del Congression de la companya del la companya de la companya del la

person year a these theory is the following the control of the con

Milledeparament de de libri. Best fac-34 unit den aptemplampatement de libriogramment de libriogrammen

15. 1 graph. Dents on Solicito. Lill. McDownstell, inchessed to Nathern

der Brahgemanhens so Inderson. Zentier Helt Annels IVserbauerte Anflege [17 n. 100 ft] gr. n. geb. Al. h. tr.

Budte, Orec, bine finde odnat nummera nåt Skongritären. Denne finde Amorte Skologer von de Delibite (Th. 1870) pr. gri n. d. e. Merten, Le Brong, Groundachand den ragsisten Groupe für Rapingen, Grow Wolfigt (Th. 1810) pr. d. gri n. d. 2.

Pådagogik. Deutsche Schulbücher. (Maliecotuche Lebriticher siche III.) A. Fortesteungen.

Services for respitate Others is their and their . Notice-Cross tip tender United Streets to their consequence to Singarth described the Streets to their streets their consequence to Singarth described to Streets. Streets the Streets their streets their consequence of the Singarth Streets their Streets their streets the Streets to Streets the Streets t

B. Nece Anliagen.

Secretar in the hordern bellett. Jor helyer Encodestes reduced that Select Title of 80 or 8 of 10 of of

technische und Natur-

wissenschaften.

A. Nucigasten.

N. Mari, Friedricke Dr. Madresse in Alpen. in. E. b.

(i) There's not explained Passistant. On the convery process, (ii) is 27 kg in the set of the convergence (iii) in 27 kg in the set of the converted to th

#### III. Madaparith, couple want Ferencesses

District of the second of the

B. Fertsetzengen.

oh shinger, Fred C Harbars of League, but M Vergen, brock is Laping appropriate heterographs the Fed Fonce Rade Frements and Viria, Annex Marca of Joseph EMIV, Send &-th Spring of Frid State State of the State of the State of the Bridgert, Or F. B., Promote of dry Anti-Janone Reshouse as Angelon

Record Fol, for pipelial little Phraties, and Valeranthus gas the dia methods and deductal and drapp for he electricages. Me to de York gebruiks Figure and Witness gebruik falmi. (STV to 10 %) pp. 6 geb. to 8 20.0 dailybook des Didd. Mids. Medic metanticings (gebruik 10). Ent. december Middle Mids. Abbits S. Sons (Mids. L. Didde, 10).

E you C Ma S. or S. you have the second control of the second control of the Enthroads and Physics. He management made and the second control of the second control of the Second C March Second C March Second C March Sec

E Manarith fire mademartishes and asterphonomodelf from Essential State of the CV Harrisans. I make at do grand to a Lot on E. Prode for Cre debryand and B Hadon o on Mr.

#### C. Ness Auflagus

Korber, Fr. Fielen, Bindere im Berührten er fernbarben, land im die er der eine Greiffen der der Schaffen der

The feature, describing the pages of the feature that the feature is not become action. Because the feature is the feature in the feature in the feature is the feature in the feature in the feature in the feature is the feature in the feature in the feature in the feature is the feature in the feature in

#### IV.

# Theologie.

## A. Neuigkeiten.

Dibeline, Dr. Frang, Confistorialrath, Superintendent und Pastor primarius an der Arentlirche zu Dresden, zwei Predigten beim Amtswechsel in Dresden gehalten. [30 S.] gr. 8. geb. n. M. — .50

Der Reinertrag ift jum Beften bes Mirchenbaufonbs ber Dregbner Unnen gemeinde beftimmt.

#### B. Fortsetzungen.

Cafnalvedigten in Beiträgen namhafter Geistlichen ber evangelisch. lutherischen Nirche Dentichlands, berausgezeben von Enfav Leonharbi, Licentiaten ber Theologie und Kfarrer zu Lichais. Zweite Sammlung. Kimites hoft. Antritte und Abichiedspredigten Anch unter dem Titel: Wir predigen Zeinm Ehrifrum. Antritts= und Abschiedspredigten in Leitzgen namhafter Geistlichen der evangelisch-lutherischen Kirche Deutschlands. [X n 80 S.] gr. 8. geh. M. 1.—

- -- Sechstes Heft: Bußtagspredigten. Auch unter dem Titel: Thuc Buße mein Bolt. Bußtagspredigten in Beiträgen namhafter Geiftlichen der evangeliich lutherischen Kirche Deutschlands. VI u. 72 S.) gr. 8. geh. M. 1.—

Pastoralblätter für Homiletit, Katecheit und Teeljorge. In Berbindung mit mehreren Geistlichen herausgegeben von G. Leonhard und C. Zimmermann, vangel lutheriichen Pfarrern im Königreiche Sachjen. Neue Folge ber prattiich theologischen Zeitichrift: "Weley und Zeugnis". Bierzehrter Band (der ganzen Reihe: Sechsundzwanzigfter Band). 1884. Deit 7—12. Juli—Tezember. gr. 8. Jährlich 12 hefte. Abonnementspreis halbjährlich n. 44.80, mit katecherischem Beiblatt n. 45.60.

Bierteljahröfdrift, fatechetifche, fur Geiftliche und Lehrer. Gin Beiblatt ber Baftoralblatter fur homiletit, Ratechetit und Seeliorge. herausgegeben von G. Leonbardi und E. Zimmermann. Zwanzigster Jahrgang. 1884. gr. 8. 3. n. 4. heft. Jahrlich 4 hefte n. 26. 5. 60.

# C. Neue Auflagen.

Wiener, 28., und G. Leonbardi, V. D. M., Am beiligen herbe. Schrift anslegungen und Webete nebit Volung und Lieb. Gin Aubachtsbuch für chriftlich gebildete Familien, insteienberte für bas evangeliche Pfarrbaus. Zugleich ein homiletriches Repertorum über alt. und nentirchliche Beritopen. Zweite Stereehn Ausgabe. 1.--III. Lieferung. 3. 1.--160.] gr. 8. geb. à 26. 1.--

#### V.

# Litteraturgeschichte.

Archiv für Litteraturgeschichte. Herausgegeben von Prof. Dr. Franz Schnork von Carolephlo, K. Bibliothekar in Dresden. XIII. Band. 1. Heft. Preis für den Band von 4 Heften n. M 14.— \_\_\_\_

#### Geschicht

States, States, Toman Police on his hand the district of the Earth and States, Design Court of Line States, and the state of the states, and the states of t

Elederte State and a broken Breisbarg. Marketter open is M. Friedrick, A. Markette and M. Wanter. M. State I. of Marketter. Province of the Section.

VIII. Musik.

#### Vermischten

and the Control Phese Preser via representation to control Principles and American States and Control Principles a

THE DE R. P. LEWIS CO. LANS D.

•

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

## Übersicht

der in der zweiten Hälfte des Jahres 1884

von

### B. G. TEUBNER IN LEIPZIG

versandten

ļ

# neuen Bücher, Fortsetzungen und neuen Auflagen.

T.

### Philologie und Altertumswissenschaft.

#### A. Neuigkeiten.

- Abraham, G., studia Plautina. Besonderer Abdruck aus dem vierzehnten Supplementbande der Jahrbucher für classische Philologie. [66 S.] gr. s. geh. n. 16. 1.60.
- Beloch, Julius, die attische Politik seit Perikles. [IV u. 371 S.] gr. 8. geb. n. M. 7,60.
- Catullus. Die Gedichte des Catullus. Herausgegeben und erklärt von Alexander Riese. [XLIII u. 288 8.] gr. 8. geh. n. M. 4. —
- Ciceronis, M. Tulli, ad M. Brutum orator. Recensuit F. Herndeges. [XXXVIII u. 86 S.] gr. 8. gch. n. # 3.20.
- Eusebii canonum epitome ex Dionysii Telmaharensis chronico petita. Sociata opera verterunt notisque illustrarunt Carolus Siegleren et Henricus Gelzer. [VIII u. 91 8.] 4. geh. n. & 6.—
- Glossae nominum edidit Gustavus Lorwe. Accelunt eiusdem opuscula glossographica collecta a Georgio Gortz. (XVIII u. 261 S.) gr. 8. gch. n. 42 6.—
- Jeep, Dr. Ludw., Quellenuntersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorikern. Besonderer Abdruck aus dem vierzehrten Supplementbande der Jahrbücher für classische Philologie. [1288] gr. 8. geh. n. dl. 2. 40.
- Kuhnert, Ernst, Statue und Ort in ihrem Verhältnis bei den Griechen. Line archaologische Untersuchung. Besond er Abdruck aus dem vierzehnten Supplementbande der Jahrbücher für classische Philologie. [918. n. 17 Tafel mit Abbildungen.] gr. 8. geb. n. 17 2.—
- Meissner, Carolus, de iambico apud Terentium septenario. [39/8.] gr. 8. geh. n. .6/1.60.
- Festschrift zur 37. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner zu Dessau.

#### I Finisher's and drove members salar

Print, Plant. Physician, International and in the Sign and Print, Plant. Registry printed Extended (1) is a size of Plant. Plant. Registry printed Extended (1) is a size of Plant. Plant. Registry and Plant. Plant. Registry and Registry and

The control of the co

Artist by the manufacture of the property of of the prop

Jahrbücher für elssische Philologie. Herausgegeben von Dr. Alferd Fizchkiern, Professor in Dresden. Vierzehnter Supplementband. Erstes Heft. [338 S.] gr. 8. geh. n. M. 6.—

Inhalt: Der Adler und die Weltkugel als Attribute des Zeus in der griechischen und römischen Kunst. Von Dr. Karl Sittl. — Quellenuntersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorikern. Von Dr. Ludw. Jeep. — Studia Plautina. Von G. Abraham. — Statue und Ort in ihrem Verhältnis bei den Griechen. Eine archäologische Untersuchung. Von Ernst Kuhnert.

- neue, für Philologie und Pädagogik. Horausgog. von Dr. Alfurd Fleckeinen und Dr. Hermann Manius. 120. u. 130. Band. 1884. 7—12. Heft. Jährlich 12 Monatshefto. gr. 8. n. . . 30.—
- Lexikon, ausführliches, der griechischen und römischen Mythologie. Im Verein mit Th. Birt, O. Crustes, B. Engelmann, E. Farreits, A. Flasch, A. Fluthwängler, A. Klügmann, O. Meltzer, Ed. Meyer, R. Peter, A. Preuner, A. Rapp, A. Reifferrschießer, K. Seeliger, H. W. Stoll, L. v. Sybel, E. Thrämer, P. Weizsäcker, L. Weniger, G. Wissowa, E. Worner u. a. unter Mitredaktion von Th. Schreiber heraug, von W. H. Roscher. Mit zahlreichen Abbildungen. Fünfte Lieferung. [S. 705—896.] Lex.-S. geh. Preis jeder Lieferung n. M. 2.—
- Servii Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii. Recensurunt Georgius Thilo et Hermannus Ilagen. Vol. II. jaac. II. lu Aeneidos libros IX—XII commentarii. Recensuit Georgius Thilo. [X S. u. S. 307—650.] gr. 8. gch. n. 36 10.—

#### Neuere Sprachen.

Hugo, Victor. Eine chronologisch geordnete Auswahl seiner Gedichte mit Einleitung und Anmerkungen zum Gebrauch in den obern Klassen höherer Lehranstalten in droi Heften herausgegehen von K. A. MARTIN HARTMANN. gr. 8. geh. H. Heft. [IV u. 115 S.] .# 1.50. III. (Schlufs)-Heft. [IV u. 129 S.] .# 1.50.

Zur Sammlung von Schulausgaben französischer Schriftsteller mit deutschen Anmorkungen.

#### C. Neue Auflagen.

- Ebeling, Dr. Heinrich, Schalwörterbuch zu Caesar mit besonderer Berücksichtigung der Phrascologie. Dritte Auflage, bearbeitet von Dr. A. Drager, Direktor des königl Gymnasiums zu Aurich. [H. u. 109 S.] gr. 8. gch. . & 1.—
- Saacte, Dr. S., vorm. Oberfehrer am Gunnafium zu Sirichberg, Wörterbuch zu ben Lebensbeschreibungen bes Cornelius Repos. Für ben Schulgebrauch berausgegeben. Achte verbesserte Auflage. [VIII u. 199 C.] 8. geb. W 1.— Mit bem Text bes Repos W 1.20.

In biefer nenen Auflage find auch bie berichiebenen neuen Textansgaben bon Anbrefen, Cobet, Gledeifen, Beibner u. a. gleichmäßig berudfichtigt.

- Roch, Dr. Gruft, R. 3. Professor und ritterichaftl. libland. Uhnmasialbirettor, griechische Zchulgrammatif auf Grund ber Ergebnisse ber vergleichenden Sprachforschung. Zehnte Auflage. [XVI u. 396 & gr. 8. geh. n. // 2.80.
- Weifiner, Dr. Start, Brofeffor am Bergogl Rarlegumnafinm ju Bernburg, turgejafte tateinifche Spinonymit nebft einem Antibarbarus. Gur ben Schulgebrauch bearbeitet. Zweite verbefferte Auflage. [1V n. 73 C.] gr. 8. tart. 34.1.
- Mabete, Proj. Dr., Direftor bes Gymnafiams zu Wohlau, Materialien gum überjehen aus bem Teutichen ins Lateinische. Für Gunnafial-Krimaner nur Stubierende ber Bhilosogie aufanmengefellt und mit einem Kommentar verjehen. Zweite vermehrte Auflage. [VIII n. 138 S.] gr. 8. geb. 26. 1.80.
- Plauti, T. Macci, comoediae. Recensuit, instrumento critico et prolegomenis anxil Pridentu's Brischelu's sociis operae adsumptis Gustavo Lorwe, Georgio Gosta, Pridentu's Schoel. Tomil fase, I: Tinummus. Et s. t.: T. Macci Plauti Trinummus. Recensuit Fridentu's Brischelu's Editio tertia a Fridentu's Schoell recognita, [LXIV u. 199 S.] gr. 8. geb. n. 45.60.

\_ \_ \_

### the size for histories as Adde and a pipe can all the order of the control of the

Harofell delegate in the LL 1 dett Hart. Records Direct. Particulars. Carried Haracassen, Vol. 1. (LLI v. 111 - 2 ft. gr. - 11 f. llinear stands.

Free A. Lin L. H., 11 f. - 2 ft. -

Henced Bay, while deviate was Newton. Edition who were a gramount of Henced Karl J. India — Lit. [1911] a Son — S gram and the Henced Karl J. India — Lit. [1912] a Son — Son — S Late, 7004, she take seed a Bad. Readman primate ment for an exdimension of 10th when the high curvait has a restrict of them. First IA, 10th NAVE RAS [185] when a 1 to glob do 1.1. Johns Related.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with a bit of exemption.

From 1. S. 117 - XXVV much with

Bohnt, any other principles have und laterated by Kinnaik or and Archaeles and Lennick agent.

Company Rate II for British and have a financial and pressure have been seen to be provided and decision from the British and Archaeles and Archa

John S. (2014) and A. (2014) a

14. Philopopia Duntache Scholle. III Madi-mir-, techniscia in Manisco

An Real granding to Hartesthe Kurbin Hall. Armel 17-1; refrancis dafage [17 a 100 8] gr 8 cm. A 1 m.

Breite, Cree, beneitige Sandgemment mit Mongebleten, Einer eines Goode Bellinge von S. Welter (?) in "m C) ge in geft nicht fin Berter, fir Beren, Granden in ber nagtigen Agente für Koftagen, gund ferfage (?) nicht fin ge fin geft nicht für Koftagen, gund

Pådagogik. Dentsche Schulbücher. (Mathemotische Lebritischer seine III) A. Pertschrungen.

Bertrauff ils we't ibe Detress is Coule and Best. Brother Cryss by Best. St. Bertrauff in the Coule is the Coule in the Co

B. Neve Auflagen.

Chole Michae (\* 1116 n. 64 fb.) ge K oft A - 35.

Spilge, Lie, B., B., Greisselberghen, B. S., Johnson, intergliede Linnister

Spillede Grantings und Endouderings the Geometry and Markot

(1207 Greite, withfalte und nonceptus McCage. "XXIII 6. 800 c

gr n geb. n. Al 0.40

III. , technische und Natur-

WERSCHRItch.

A. Nenigkeiten.

(Rat), Printfrom in Materials in Algebrich, Shin

#### .....

actions on Country, Prince Band, Oldbrandshardsharp, Mill for a North and Country Papers, (X. of H.) yet a gain, and if the prince of the H. of the prince of the H. of the prince of the H. of the Papers, and the H. of the Papers, and the H. of th

#### we foldenges, Fred O Marriers on Langue, Fred R Vocassablisme, as Lainer supervisely harrangerism run fred Frank Kante or analysis and Fred Arner Marrier we Laureign Käll? Frank Kinste or analysis and Fred Arner Marrier we Laureign Käll? Frank Kinste or analysis and Frank fred from Marrier was Laureign Käll? Frank Kinstein Strategies, and H. Bartis, G. v. F. M. P. "Privates as deer technicalism Strategies on Apartic.

Hillynes, for P. M., Frederice on few tenhalants Deadletines as Anathur de mathematical on depotabilities. Thereing des Anathur de mathematical on depotabilities. Thereing des Anathur de

distributed for Battle Fifth, moreover, choices proposed 5th with foreign factor and Astronomy 25 years 18 May for Astronomy 25 to 18 May for Astronomy 25 t

The Barrier A 30 .

H "Section for material barrier and assertions added from International to the Communication of the Communication o

#### lens Auffages

Kohler, Tr. Juliana, S. maker der Finischen einersteinen, Leithelin der general inserte unt ihrer 19 Ebengeriesen und dem general institut, in der Finischen der State in der Finischen der State in der

http://www.lati.ord.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.latin.lati

1

#### IV.

### Theologie.

#### A. Neuigkeiten.

Dibelius, Dr. Kraus, Confistorialrath, Superintenbent und Pastor primarius an ber Areustirche zu Tresben, zwei Predigten beim Amlswechjel in Tresben gehalten. (30 S.) gr. 8. geb. n. 18. — 150

Der Reinertrag ift gum Beften bes Mirchenbaufenbs ber Dresbuer Unnengemeinbe beitimmt.

#### B. Fortsetzungen.

Cafualpredigten in Beiträgen namhafter Geiülichen ber evangelisch lutherischen Kirche Deutschlands, herausgegeben von Enstav Leonbardi, Licentraten ber Theologie und Kfarrer zu Lichaits. Zweite Sammlung. Auslies heft. Antritte und Abscheie des verdigten. Ander tem Tiet: Wir predigen Jesum Ehristum. Antritte und Abschiederredigten in Bei trägen namhafter Geistlichen ber ebangelisch lutherischen Kirche Tentschlands. [X u 80 G.] gr. 8. geh. M. 1.—

— Schfies heft: Bußtagepredigten. Auch unter bem Titel: Thue Buße mein Volt. Bußtagepredigten in Beiträgen namhafter (beiftlichen ber evangelisch-lutherischen kirche Tentschlands. VI u. 72 S.) gr. 8. geh. 18. 1.—

Pastoralblätter für Comiletit, Matchetit und Seeljorge. In Berbindung mit mehreren Geistlichen heranstageben von G. Leonhardt und E. Jimmermann, evangel intheriichen Pfarrern im Königreiche Sachien. Reine Folge ber praftisch theologischen Beitichrift: "Geleg und Zeugnis". Beite Folge ber praftisch theologischen Beitichrift: "Geleg und Zeugnis". Beite Abernhere Band (der gangen Reibe: Schöundspwanzigster Band). 1884. Heit 7—12. Juli—Pezember. gr. 8. Ichienle beiblatt n. A. 5.60.

Bierteljahrefchrift, tatechetifche, fur Beiftliche und Lehrer. Gin Beiblatt ber Baftoralblatter fur homiletit, natechetit und Sectiorge. herausgegeben von G. Leon harbi und C. Bimmermann. Iwanzigster Jahryang. 1884. gr. 8. 3. u. 4. heft. Jahrlich 4 hefte n. 26.60.

### C. Neue Auflagen.

Wiener, 28., und (4. Leonhardi, V. D. M., Am heiligen herbe. Schrift auslegungen und Webete nebil Lesiung und Lieb. Gin Andaderbund für driftfich gebildete Kamilien, insteiontere für das evangeliebe Pfarrbans. Zugleich ein homifetisches Acpectorium über all- und neutrechtich Beritoven. Zweite Stereotop Ausgabe. 1—111. Lieferung. 3. 1—160., gr. 8. geb. a. d. 1.--

#### V.

### Litteraturgeschichte.

Archiv für Litteraturgeschichte. Herausgegeben von Prot. Dr. Franz Schnorr von Carolesello, K. Bibliothekar in Dresden. XIII. Band. 1. Heft. Preis für den Band von 4 Heften n. M. 14.

: 1

. ....

\_\_\_\_\_

#### Heschicht

W Britania, Derfert de comitante a comme de des comme de la comme del la comme de la comme del la comme de la comme del la comme de la comme del la comme de la comme del la c

indulibratio and physicals Desirate and at

VIII.

M n a i k.

or i feeting

Consent (IA # 214) 9 A V W - 31

HITECHTON

Building the control branches for the first of the deposition of the first of the f

the terminal and the control of the

•

## THEORIE

DER

## MUSISCHEN KÜNS

DER

## HELLENEN

VON

### AUGUST ROSSBACH UND RUDOLF WESTF

ALS DRITTE AUFLAGE
DER ROSSBACH-WESTPHALSCHEN METRIK.

ZWEITER BAND:

GRIECHISCHE HARMONIK UND MELOPO
VON RUDOLF WESTPHAL.



LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1886.

## GRIECHISCHE

## RMONIK UND MELOPOEIE

VON

#### RUDOLF WESTPHAL.

OCTOR DER GRIECHISCHEN SPRACHE UND LITTERATUR AN DER UNIVERSITÄT MOSKAU,
PROF. A. D.

DRITTE GÄNZLICH UMGEARBEITETE AUFLAGE.

LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER.

1886.

88 D.56 RB211t misouri mis . his.

### DEM ANDENKEN

## AUGUST BOECKHS

UND

## RIEDRICH BELLERMANNS,

'R BLEIBENDEN VORBILDER KRITISCHER QUELLENFORSCHUNG

IN DER THEORIE DER GRIECHISCHEN MUSIK,

UND DEM

HERRN GEHEIMRATH

## H. VON HELMHOLTZ,

DEM

WIEDERAUFFINDER DER DORISCHEN TONICA UND DOMINANTE,

WIDMET

IN AUFRICHTIGER VEREHRUNG

DEN ABSCHLUSS DIESER SEINER STUDIEN

DER VERFASSER.

880,56 R**827**t

#### Vorwort.

Während von den drei Disciplinen der musischen Kunst der riechen die griechische Metrik durch G. Hermann und A. Böckh egründet, die griechische Rhythmik durch Böckh unter lebafter Theilnahme Hermanns in energischen Angriff genommen urde, muss den Ruhm, die wissenschaftliche Bearbeitung der riechischen Harmonik begründet zu haben, August Böckh allein ir sich in Anspruch nehmen.

Böckhs Arbeiten über griechische Harmonik wurden durch riedrich Bellermann in der erfolgreichsten Weise fortgesetzt. Isbesondere ist es die griechische Semantik d. i. die Notenkunde, elche durch Friedrich Bellermann in den meisten Punkten für le Folgezeit endgültig festgestellt worden ist. Auch was Bellerlann über die griechischen Tonoi d. i. Transpositionsscalen eruirt at, wird bleibendes Resultat sein. Seine Arbeiten waren hier ediglich quellenmässige im Sinne Böckhs. Bezüglich des Gerauches, welchen die griechische Musik von ihrer Chromatik ud Enharmonik machte, glaubte Bellermann der alten Uebereferung seinen Glauben versagen zu müssen: die sogenannten hroai, sofern in denselben solche Intervalle, welche der heutigen lusik fremd sind, vorkommen sollen, erklärt Friedrich Bellermann ir lediglich theoretische Deductionen, welchen die Grundlage der 'raxis gefehlt habe.

Die reichhaltige Ueberlieferung des Ptolemäus über die prakische Musik seiner Zeit hätte es ausser Frage stellen müssen, ass damals unsere heutige diatonische Tonleiter, Syntonon diaonon genannt, bei den Kitharoden und Lyroden der Trajanichen und Hadrianischen Epoche so gut wie gar keine Anwenung mehr fand, dass vielmehr (unsere Transpositionsscala ohne orzeichnung vorausgesetzt) an der Stelle, wo bei uns die Klänge und f vorkommen, bei den Melopoioi der damaligen Kaiserit merklich tiefere Tonstufen gebraucht wurden. Diese Nicht-

VI Vorwort.

beachtung des Ptolemäus ist der einzige schwache Punkt der Bellermannschen Untersuchungen.

Um die Auseinandersetzungen des Ptolemäus über die praktische Musik seiner Zeit verstehen zu können, muss man vorher ermittelt haben, dass dort die Klangnamen Hypate, Mese, Trite, Nete u. s. w. nicht in der Bedeutung, welche dieselben bei Aristoxenus und den übrigen Musikern des Griechenthums habenangewandt sind, sondern in derjenigen, welche Ptolemäus selber als Onomasia kata Thesin bezeichnet. In seiner Edition des Anonymus de musica kommt auch Bellermann auf die thetische Onomasie des Ptolemäus zu sprechen; aber ganz gegen die gewohnte Akribie, durch welche Friedrich Bellermann in allen seinen Forschungen sonst so bewundrungswürdig ist, lässt er die Erklärung, welche der erste und bisher einzige Herausgeber und Interpret der Ptolemäischen Harmonik von der betreffenden Stelle gegeben hatte, unberücksichtigt.

Als ich die erste Auflage meiner griechischen Harmonik niederschrieb, stellte ich, dem gesunden Urtheile der Mitforscher vertrauend, ohne gegen die Ansicht des von mir hochverehrten Forschers Bellermann eine Polemik zu eröffnen, kürzlich dar, was Ptolemäus unter der thetischen Onomasie versteht, und glaubte dies um so eher thun zu dürfen, als ich von der Stelle keine andere Interpretation zu geben hatte als diejenige, welche bereits vor 200 Jahren von dem ersten und einzigen Herausgeber des Textes gegeben wurde. Nach dem Erscheinen meiner griechischen Harmonik erster Auflage sagte von ihr ein Fachgenosse, Herr Dr. C. v. Jan in den Jahrbüchern für classische Philologie 1864 S. 587: "Das Buch bleibt hinter den davon gehegten Erwartungen nicht zurück, sondern das grosse schöpferische Talent des Verfassers bekundet sich hier noch augenscheinlicher als in seinen früheren Werken. vorhandenen Nachrichten über die Musik der alten Griechen sind hier mit so grosser Umsicht und so allseitiger Combination benutzt, dass dieser Zweig der Wissenschaft, für den seit dem Jahre 1847 nichts Erhebliches geleistet worden war, jetzt auf einmal einen ungeheuren Fortschritt gemacht hat."

Darauf wurde mein Buch von dem Gymnasialdirector A. Ziegler in Lissa besprochen: "Untersuchungen auf dem Gebiet der Musik der Griechen: Ueber die ὀνομασία κατὰ θέσιν des Ptolemäus" Hier heisst es: "Die Art, wie Westphal die ὀνομασία κατὰ θέσεν

Vorwort. VII

versteht und zu weiteren Folgerungen benutzt, weicht von allen früheren Auffassungen ab und bringt eine so gänzliche Umwälzung in das System der griechischen Musik hinein, dass es einer genaueren Prüfung bedarf, um Bedeutung und Werth dieser Bezeichnungsweise der Musiktöne festzustellen und sich zu überzeugen, ob die daraus gewonnenen Resultate Anspruch auf Anerkennung haben. Westphal meint, es habe nur an der Unachtsamkeit und dem Missverstehen der neueren Forscher gelegen, dass alle diese Resultate nicht schon längst bekannt geworden seien; der Herausgeber der άφμονικά des Ptolemäus, Johannes Wallis, ist der einzige, dem er zuspricht, die ονομασία κατά θέσιν richtig verstanden zu haben; Bellermann in der Einleitung zum Anonymus habe dieselbe zwar erklärt, aber am Ende doch falsch verstanden. Allein da Wallis sich vielmehr mit Bellermann in Uebereinstimmung befindet als mit Westphal, und man sich bei einem gerade im Fache der griechischen Musik so bewanderten und verdienten Forscher, wie Bellermann, nicht leichthin an dem Vorwurfe der Unachtsamkeit und des Missverstehens betheiligen darf, so ist Vorsicht nöthig und die Entscheidung wichtig, ob und von wem die Sache richtig verstanden worden ist.

"Um aber eine Vorstellung von der Wichtigkeit der vorliegenden Frage zu geben, muss ich hier im voraus gleich daran erinnern, dass in Westphals 'Harmonik und Melopöie der Griechen' auf die Lehre von der ονομασία κατά θέσιν zunächst die Erklärung einer Stelle aus den Problemen von der zweifelhaften Autorität des Aristoteles gegründet wird, wonach die μέση κατά θέσιν, d. h. der vierte Ton von der Tiefe her, der wichtigste Ton in einer jeden (Tonart oder) Octavengattung sein soll. Hieraus wird dann weiter gefolgert, dass in jeder derselben nicht die Tonica der Grundton sei\*), sondern die Quart, welche zugleich die Eigenthümlichkeit habe, mit ihrer Quint, das ist so viel wie mit der Tonica, den melodischen Satz zu schliessen. Dieselbe Tonart könne jedoch auch mit ihrer Prime oder mit ihrer Terz schliessen und bringe dann wieder zwei neue Octavengattungen hervor. Es gebe überhaupt in der griechischen Musik fünf Grundoctaven, die mit der Quint schlossen und auf die sich anderweitige sechs Modificationen derselben gründeten, welche mit der Prime oder mit der Terz schlossen - eine vollständig neue Lehre, die zu-

<sup>\*)</sup> Ist von dem Berichterstatter missverstanden.

VIII Vorwort.

nächst den Schein erweckt, als sei die mittelalterliche Lehre von den authentischen und plagalischen Tonarten in einer noch grösseren Ausdehnung durch Hinzufügung ganz neuer, weder in der alten noch in der neuen Musik bisher bekannter Tonarten auf das Alterthum übertragen worden. Ausserdem beruft sich Westphal bei seinen übrigen Untersuchungen, d. h. bei denen über die χρόαι, häufig auf seine Erklärung der ἀνοματία κατὰ θέσιν, so dass es um so nothwendiger erscheint, ihre Richtigkeit zu prüfen."

Ziegler meint: weil der durch Besonnenheit und Gewissenhaftigkeit ausgezeichnete Forscher Friedrich Bellermann von der thetischen Onomasie eine andere Erklärung gegeben habe, so werde Westphals Interpretation unmöglich richtig sein. Das letztere glaubt Ziegler durch seine Abhandlung im vollsten Masse nachgewiesen zu haben: Bellermanns Auffassung der thetischen Onomasie sei die richtige, die thetische Mese, Hypate, Nete sei in der That, wie Bellermann behaupte, mit der dynamischen dem Klange nach identisch; die von mir gegebene Interpretation sei verfehlt und mit ihr zugleich alle jene Consequenzen über die Ptolemäischen und Platonischen Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης und τρίτης, die Tonarten mit schliessender tonaler Quinte und Terz, welche ich auf Grundlage meiner Interpretation der thetischen Onomasie für die griechische Harmonik gefolgert habe.

Schon die nächste Generation wird kaum mehr für möglich halten, dass man in der jetzigen dem Herrn Ziegler fast allgemein nachgesprochen hat, es könne in der Musik weder auf der tonalen Terz noch auf der tonalen Quinte geschlossen werden, während doch in den Lehrbüchern der musikalischen Theorie die Eintheilung in vollkommene Ganzschlüsse (auf der Tonica) und in unvollkommene Ganzschlüsse (auf der Terz- und Quintlage des tonischen Dreiklanges) gelehrt wird. Die "vollständig neue" Anschauung, die ich nach Ziegler in die griechische Musik hineingebracht haben soll, ist eben die, dass ich den Griechen die unvollkommenen Hauptschlüsse der christlichen Musik vindicirte.

Für die diatonische Musik der Griechen sind mit dieser Erkenntniss so gut wie alle Dunkelheiten geschwunden, so dass man von diesem Gebiete im allgemeinen sagen darf, die griechische Harmonik sei durch die mit dem Anfange der sechziger Jahre auf sie verwandten Studien ebenso klar wie die griechische Rhythmik geworden. Der Satz freilich, dass bei den Griechen

Vorwort. IX

unvollkommenen Hauptschlüsse der Musik mindestens ebenso iebt waren wie die vollkommenen, wird unseren Musikforern auffallend genug erscheinen, dürfte aber streng genommen im mehr befremden, als in der griechischen Musik das Vornmen fünfzeitiger Takte, welche in der modernen Musik nur ausnahmsweise angewandt sind.

Die nicht-diatonische Musik der Griechen, welche Interle zulässt, welche kleiner als der Halbton und der modernen nst völlig fremd sind, wird leider wohl immer der Wissenschaft Räthsel bleiben. Was die alten Quellen darüber überliefern, st sich zwar zusammenstellen, aber begreifen lässt es sich ht. Der nicht-diatonischen Musik haben mich meine Studien en gestanden nicht eigentlich näher geführt: sie erwartet ihre ifklärung von der Arbeit der folgenden Generationen.

Für die diatonische Musik ist mir der Vorwurf gemacht, ss ich mich allzusehr durch Vorstellungen habe leiten lassen, elche der modernen Musik entnommen seien. Aber als meine ste Auflage der griechischen Harmonik zum ersten Male eine n der früheren abweichende Ansicht über die Melodieschlüsse rlegte, da wusste ich von den vollkommenen und unvollmmenen Ganzschlüssen der modernen Musik nur dieses, dass e schwäbischen Volkslieder den Terzenschluss lieben. Der Genke an diese schwäbischen Volksmelodien musste mich in r Gewissheit bestärken, dass es schwerlich ein zurechnungshiges Urtheil war, welches Herrn C. v. Jan zu dem Ausrufe ranlasste: "Fort also mit den unmöglichen Terzenschlüssen id den ebenso unwahrscheinlichen Schlüssen auf der uinte!"

In unserer modernen Musik hat man die Terz- und Quintenhlüsse weniger in den Instrumental- und Vocalcompositionen iserer klassischen Meister zu suchen, als vielmehr in dem utschen Liede. Während ich dies schreibe, werden hier in ickeburg von einer Concertsängerin aus Hannover folgende eder mit unvollkommenem Ganzschlusse vorgetragen:

- aus dem Trompeter von Säkkingen: "Ach nun sind es schon zwei Tage, dass ich ihn zuerst geküsst". Das Lied schliesst in der tonalen TERZ
- 2) aus dem Trompeter von Säkkingen: "Das ist im Leben hässlich eingerichtet, dass bei den Rosen gleich die Dornen stehn". Bei der ersten Strophe hören wir den Schluss in der tonalen QUINTE, ebenso bei der dritten und bei der fünften Strophe.

- aus dem Trompeter von Säkkingen: "Jetzt geht er hinans in die weite Welt, hat keinen Abschied genommen". Die erste Strophe schliesst in der tonalen TERZ.
- 4) C. Reinecke, am Felsenborn: "Im Eimer das Wasser treibt tanzent sein Spiel". Die zweite Strophe schliesst in der tonalen QUINTE.

Ich durchblättere das Schubert-Album und finde in folgenden Liedern unvollkommene (fanzschlüsse\*):

- Ständchen: "Leise flehen meine Lieder"; schliesst in der tonales Dur-TERZ.
- 2) Des Baches Wiegenlied: "Gute Ruh, gute Ruh, thue die Augen zu". Das instrumentale Nachspiel geht auf der tonalen QUINTE aus.
- Morgengruss: "Guten Morgen, schöne Müllerin"; schliesst in der tonalen Dur-TERZ, das instrumentale Nachspiel in der tonalen QUINTE.
- 4) Erstarrung: "Ich such' im Schnee vergebens". Das instrumentale Nachspiel geht auf der tonalen QUINTE aus.
- 5) Auf dem Flusse: "Der du so lustig rauschtest". Das instrumentale Nachspiel schliesst auf der tonalen QUINTE.
- 6) Der Leiermann: "Drüben hinterm Dorfe steht ein Leiermann" (A mell-Das instrumentale Vorspiel schliesst in der tonalen QUINTE. Per letzte Vers: "Willst du zu meinen Liedern deine Leier dreh'n", schliesst in der tonalen QUINTE, während das sich dem Schlusverse anschliessende Nachspiel in der Primenlage des tonischen Dreiklangs ausgeht.
- Kriegers Ahnung: "In tiefer Ruhe liegt um mich her"; der Schlaevers: "Herzlichste gute Nacht" geht in der tonalen QUINTE aus.
- 8) Frühlingssehnsucht: "Säuselnde Lüfte wehen so mild". Der Schlusvers: "Nur du!" geht in der tonalen QUINTE aus, wührend der daraf folgende instrumentale Schlussvers den Ausgang auf die Tonica lat.
- 9) lhr Bild (Heine): "Ich stand in dunkeln Träumen" (B moll). Das instrumentale Nachspiel schliesst in der tonalen QUINTE.
- 10) Erlkönig (G moll). Der Schlussvers: "In seinen Armen das Kind war todt" schliesst in der tonalen QUINTE, von einem recitativähnlichen Schlussaccorde in der Prime.
- Gretchen am Spinnrade: "Meine Ruhe ist hin" (D moll). Schluss is der tonalen TERZ.
- 12) Der Wanderer: "Ich komme vom Gebirge her" (Cis moll). Das instrumentale Vorspiel schliesst in der grossen TERZ. Der letzte Ven: "Dort wo du nicht bist, ist das Glück" schliesst auf der Tonica is E dur, das instrumentale Nachspiel auf der tonalen TERZ in Eds."
- 13) "Du bist die Ruh, der Friede mild" (Rückert) (Es dur). Der vorletzte Vers: "O füll' es ganz" schliesst in der TERZ, der letzte: "O füll' es ganz" in der QUINTE; das instrumentale Nachspiel in der Prise.

<sup>\*)</sup> Sollten dem Herrn C. v. Jan, der am Gymnasium zu Landsberg au der Warthe den Gesangunterricht zu leiten hatte, jemals weder Terzen- soch Quintenschlüsse zu Gehör gekommen sein? Wenn er öffentlich die eines für "unmöglich", die anderen für ebenso "unwahrscheinlich" erklist so kann man dazu nichts anderes sagen als "unglaublich!"

- 14) Rosamunde (F moll): "Der Vollmond strahlt-auf Bergeshöh'n". Das instrumentale Nachspiel schliesst in der tonalen Dur-TERZ.
- 15) Geheimniss (As dur): "Ueber meines Liebchens Aeugel'n steh'n verwundert alle Leute" (Goethe). Das instrumentale Nachspiel schliesst in der tonalen TERZ.

Diesen Compositionen neuerer Zeit stellen wir Compositionen früherer Jahrhunderte aus den "kirchlichen Chorgesängen zum Gebrauch beim Evangelischen Gottesdienste, zusammengetragen von Frd. Krausse u. Joh. Chr. Weeber, Stuttgart 1854. Partitur." zur Seite. Im zweiten Hefte sind es folgende Nummern, welche ich nach ihren Schlüssen aufzähle:

- Orlandus Lassus (1524 93): Bussgebet; Dorischer Kirchenton G moll, Halbschluss, Tonica ohne Terz.
- Christoph Tye (1570): Lobgesang auf die Himmelfahrt; Ionischer Kirchenton schlieset in der TERZlage des tonischen Dreiklanges.
- Palestrina: "Der Herr richtet sein Volk". Ionisch, schliesst auf der Dominante in der QUINTlage des Dreiklanges.
- 4) Palestrina: "Dem dreieinigen Gott". Wie Nr. 1.
- 5) Jacob Gallus (1550 1591): Es dur mit Anklängen an den Mixolydischen Kirchenton. Schliesst in der TERZlage des tonischen Dreiklanges.
- 6) Prätorius (1607): "Heilig ist Gott". Ionischer Kirchenton in F dur, mit vollkommenem Abschlusse.
- 7) Thomas Ford (geb. 1606): G moll mit Vorzeichnung von b, Phrygische Schlüsse in der Mitte, endet mit vollkommenem Dur-Schlusse.
- 8) Peter Rogers (1620): "O hilf uns, Herr". As dur. Schlüsse: a) vollkommen, b) unvollkommen in der TERZlage, c) vollkommen.
- 9) Heinr. Purcell (1685-1695): Gebet in der Noth. Vollkommener Schluss in C moll.
- 10) Aus dem 17. Jahrhundert. Psalm 51: "Herr, erbarme dich". Dorischer Kirchenton mit einem þ. Schluss in der QUINTlage.
- 11) Dr. William Croft (1677-1728). Ganzschluss.
- 12) Antonio Lotti (16..—17..). Aeolischer Kirchenton mit . Schluss in der QUINTlage.
- 13) J. S. Bach (1685-1750): Dem dreieinigen Gott. G moll. Plagalschluss.
- 14) Pergolese (1707-1739): "Sei mir gnädig". Schluss: C moll-Tonica.
- Nic. Jomelli (1714—1774): "Ehre sei Gott in der Höhe". D moll. Schluss in der QUINTlage.
- 16) Nic. Jomelli: Bitte um Erbarmung. G moll. Schlüsse: a) QUINT-lage, b) C moll-Tonica, c) D dur-TERZlage, d) G moll-Tonica.
- 17) Um 1750: "Harre des Herrn". Bdur. Schluss vollkommen.
- 18) G. A. Homilius (1714—1785): Sündenbekenntniss. Vollkommener D moll-Schluss.
- G. A. Homilius: Des Sünders Zerknirschung. Vollkommener D moll-Schluss.
- 20) S. G. Schicht (1753 1823): Der Christ am Grabe des Heilands. Es dur mit vollständigem Ganzschlusse.

21) Cherubini (1760-1842): Gebet um die ewige Ruhe. C moll. Schliest in der Dur TERZlage.

Ausserdem nenne ich noch aus dem zweiten Hefte:

28) Conrad Kocher (geb. 1786): "Gott sei mir gnädig". D moll. Schlässe: a) Dominante, b) Dur-TERZlage.

Von den 13 Nummern des dritten Heftes seien folgende aufgeführt:

- Orlandus Lassus: "Der Herr erhört Gebet". Dorischer Kirchenton. Ganzschluss in der TERZlage.
- Palestrina: "Adoramus te". Passionsgesang. Aeolischer Kirchenton. Ganzschluss in der QUINTlage
- Palestrina: "Heilig". Ionischer Kirchenton, Plagalschluss in der TERZlage.
- 4) Felice Anerio (um 1590): "Christus factus est". Mixolydischer Kirchenton, Schluss in der TERZlage.
- 5) Leonhard Schröter (1587): "Ein Kindelein so löbelich". Weibnachtslied. Plagalschluss in der QUINTlage.
- Melch. Vulpius (1560-1660): Die Auferstehung des Herrn. Plagalschluss in der QUINTlage.
- 7) Joh. Eccard (1553-1511): Der Trost von Israel. Dorischer Kirchenton, vollkommener Durschluss.

Muss man angesichts der in unserer modernen Musik und in der Musik der Kirchentöne so häufig vorkommenden Terz- und Quintschlüsse nicht fast mit Nothwendigkeit die Reflexion machen:

Die Musik der Griechen kennt zufolge der Ueberlieferung der Aristoxeneer sieben Octavengattungen, welche im Allgemeinen die Bedeutung der christlichen Kirchentöne haben. Aber nach Plato und den Berichterstattern der früheren Zeit übersteigt die Zahl der thatsächlich vorkommenden Harmonien (d. i. Octavengattungen) bei Weitem die Zahl sieben. Liegt es da nicht zunächst zu denken, dass die Harmonien Platos u. s. w. als besondere Species der Octavengattungen zu fassen sind, etwa so, wie es für den einzelnen Kirchenton verschiedene Formen gibt, je nachdem derselbe auf einen unvollkommenen Ganzschluss in der Prime, oder auf einen unvollkommenen Ganzschluss entweder in der Terze oder in der Quinte ausgeht?

Die richtige Interpretation der von Ptolemäus überlieferten thetischen Onomasie der Klänge macht diese Auffassung der griechischen Octavengattungen und Harmonien durchaus unerlässlich. In Wahrheit nämlich haben die Klänge der Dorischen, Phrygischen und Lydischen Octavenklasse folgende harmonische Bedeutung: Vorwort. XIII

Phr. Do.

- d e Thetische Nete diez. Oberquinte, Dominante.
- c d Thetische Paranete diez. Oberquarte.
- h c Thetische Trite diez. = Oberterz, Mediante.
- a h Thetische Paramese = Obersecunde.
- g a Thetische Mese Prime, Tonica.
- f g Thetische Lichanos mes. = Untersecunde.
- f Thetische Parbypate mes. = Unterterz.
- d e Thetische Hypate mes. = Unterquarte, Dominante.

In der ersten, zum Theil auch in der zweiten Auflage meiner emonik war ich der Meinung, dass die thetische Onomasie Harmonik des Ptolemäus eigenthümlich sei; Aristoxenus habe die dynamische Onomasie gekannt. Bei meiner Herausgabe Aristoxenischen Textes kam ich zu der Ueberzeugung, dass eits Aristoxenus in einer handschriftlich nicht mehr auf uns ommenen Partie seiner Harmonik eine Darstellung der thetien Onomasie gegeben habe. In meiner deutschen Uebersetzung Erläuterung der Aristoxenischen Melik und Rhythmik Leipzig 3 S. 359-382 gab ich hierfür den Nachweis und damit verden zugleich eine Widerlegung der von Ziegler gegen meine ffassung der Ptolemäischen ὀνομασία κατὰ θέσιν erhobenen würfe. Damit nämlich Ziegler der von mir gegebenen Intertation widersprechen konnte, musste er den von Wallis sorgig nach 11 Handschriften herausgegebenen Text der Ptoleischen Tabellen gegen alle philologische Kritik umändern\*). versuchte den Ptolemäischen Text, wie ihn der Engländer ullis herausgegeben hatte, in seiner Integrität zu rechtfertigen. Ausser dem fünften Capitel des zweiten Buches seiner Harnik und den demselben hinzugefügter Tabellen hat Ptolemäus h im fünfzehnten Capitel des zweiten Buches eine Uebersicht thetischen Onomasie für alle Octavengattungen der griechien Musik gegeben. Auf die Tabellen, welche Ptolemäus an ser zweiten Stelle seiner Harmonik aufgestellt hat, werden Aenderungen Zieglers unmöglich Anwendung finden können.

<sup>\*)</sup> C. v. Jan leugnet das. In Calvarys Philol. Wochenschrift 1888 Nr. 43 ter, am Texte des Ptolemäus habe Ziegler nicht ein Iota geändert. Die tes worte sind freilich unverändert geblieben, nicht aber der Zusammeng der Worte! Denn die Worte sind gegen die handschriftliche Ueberrung aus der einen Zeile in die andere gesetzt. Nach C. v. Jan ist das 1 Aendern des Textes! Dass dies die wahre Ansicht meines Recensenten sei, 2 benso unglaublich, als dass er niemals eine Musik mit unvollkommenem zschlusse gehört habe.

XIV Vorwort.

Sie allein sind schon im Stande die Bedeutung der Ptolemäischen ἀνομασία κατὰ θέσιν unumstösslich festzustellen. Es sei mir erlaubt diese Tabellen der zweiten Stelle des Ptolemäus hier dem Leser vor die Augen zu führen. Folgendes diene zur Orientirung.

Ptolemäus betrachtet die natürliche diatonische Scala (σύντονον διάτονον) völlig wie die Modernen als die genaue Tonreihe, er legt ihr das ἀκριβὲς ἡθος bei im Gegensatze zu allen übrigen, auch zu der pythagoreischen Scala, denn er sagt 2, 1 p. 49 mit Rücksicht auf die pythagoreische Tetrachord-Eintheilung 256:243, 9:8, 9:8 "Εὰν τοῦ ἀκριβοῦς ἥθους ἐχόμενοι καὶ κὴ τοῦ προχείρου τῆς μεταβολῆς, ποιῶμεν τὸ ἐκκείμενον τετράχορου

$$\lambda \iota \chi$$
 (h)  $\underset{16:15}{\underbrace{\smile}} \mu \acute{\epsilon} \sigma \eta$  (c)  $\underset{8:9}{\underbrace{\smile}} \pi \alpha \varrho \alpha \mu$  (d)  $\underset{9:10}{\underbrace{\smile}} \tau \varrho \acute{\iota} \tau$  (e)

ώστε συνίστασθαι τὸ τοῦ συντόνου διατόνου γένους."

Trotzdem ist diese natürliche Diatonik zur Zeit des Ptolemäus keineswegs die häufigste Art der Musik. Für die Praxis der Kitharoden und Lyroden seiner Zeit unterscheidet er nämlich 5 Arten von Scalen:

- α΄ μῖγμα τοῦ συντόνου χρώματος  $(\frac{3}{2},\frac{7}{4},\frac{7}{4})$  καὶ τοῦ τονιαίου διατόνου  $(\frac{2}{2},\frac{7}{4},\frac{7}{4},\frac{7}{6})$ .
- β' μέγμα τοῦ μαλακοῦ διατόνου  $(\frac{2}{2}, \frac{1}{9}, \frac{1}{9})$  καὶ τονιαίου διετόνου  $(\frac{2}{2}, \frac{1}{7}, \frac{3}{7}, \frac{3}{9})$ .
- γ΄ καθ' αύτὸ καὶ ἄκρατον τὸ τονιαΐον διάτονον (17, 1, 1).
- δ' μέγμα τοῦ τονιαίου διατόνου  $(\frac{3}{2}, \frac{3}{7}, \frac{3}{7}, \frac{9}{8})$  καὶ τοῦ διτονιαίου διατόνου  $(\frac{3}{2}, \frac{9}{8}, \frac{9}{8}, \frac{9}{8})$ .
- ε΄ μίγμα τοῦ τονιαίου διατόνου  $(\frac{1}{2}\frac{3}{7}, \frac{3}{7}, \frac{9}{8})$  καὶ τοῦ συντόνου διατόνου  $(\frac{1}{6}\frac{9}{6}, \frac{9}{8}, \frac{1}{8})$ .

Am Schlusse seiner Auseinandersetzung (2, 15 p. 92 ff.) fügt Ptolemäus Tabellen oder κανόνες für eine jede der sieben Octsvengattungen hinzu, worin er die Höhe der Klänge nach diesen fünf Stimmungsarten in Zahlen ausdrückt. Für diese Mühe müssen wir ihm dankbar sein, denn sollte uns irgend etwas in dem Vorausgehenden fraglich geblieben sein, so wird durch sie jedem Missverständnisse vorgebeugt. Seine Tabelle ist folgendermassen geordnet:

Κανών α΄ Μιξολυδίου ἀπὸ νήτης τῶν διεζευγμένωυ. Κανών β΄ Δυδίου ἀπὸ νήτης. Κανών η΄
Μιξολυδίου ἀπὸ μέσης
ἢ νήτης τῶν ὑπερβολαίων.
Κανών &΄
Λυδίου ἀπὸ μέσης

Κανων γ' Φουγίου ἀπὸ νήτης. Κανών δ' Δωρίου ἀπὸ νήτης. Κανών ε΄ πολυδίου ἀπὸ νήτης. Κανών 5' Κανών ζ΄ ποδωρίου ἀπὸ νήτης.

Κανών ι' Φρυγίου ἀπὸ μέσης. Κανών ια' Δωρίου ἀπὸ μέσης. Κανών ιβ' Υπολυδίου ἀπὸ μέσης. Κανών ιγ' τοφουγίου ἀπὸ νήτης. Υποφουγίου ἀπὸ μέσης. Κανών ιδ' Υποδωρίου ἀπὸ μέσης.

hier des Raumes wegen unter einander gesetzten sieben νες ἀπὸ νήτης hat Ptolemäus, wie er p. 93 angibt, in eine neben einander gestellt und unter dieselben in einer zweiten e die entsprechenden sieben κανόνες ἀπὸ μέσης. Jeder κανών isst eine Octave, deren acht Töne für jeden der fünf verschien Stimmungsarten ( $\alpha'$  bis  $\epsilon'$ ) durch die Zahlen  $\alpha'$  bis  $\eta'$  ausgekt sind. Ich wähle von diesen κανόνες als Beispiel folgenden:

Κανών γ΄ Φρυγίου ἀπὸ νήτης.

| σελίδιο<br>μὶγμα τ<br>τόνου χι<br>τος κ. το<br>διατό | :. συν-<br><b>ο</b> ώμα-<br>νιαίου |     | τ. μα-<br>διατ.<br>ιαίου | τὸ το      | ιον δ΄<br>νιαΐον<br>ονον | μίγμα<br>νιαίοι | ιον δ΄<br>τ. το-<br>ο διατ.<br>ονιαίου | σελίδιον ε΄<br>μἴγμα τ. το-<br>νιαίου διατ.<br>κ. συντόνου<br>διατ. |    |  |  |
|------------------------------------------------------|------------------------------------|-----|--------------------------|------------|--------------------------|-----------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----|--|--|
| ξ                                                    |                                    | Ę   |                          | ξ          |                          | Ę               |                                        | νθ                                                                  | ıs |  |  |
| ξη                                                   | λδ                                 | ξη  | λδ                       | ξη         | λδ                       | ξξ              | λ                                      | ξs                                                                  | μ  |  |  |
| οα                                                   | ζ                                  | οα  | ζ                        | οα         | ζ                        | οα              | ζ                                      | οα                                                                  | ζ  |  |  |
| π                                                    | ,                                  | π   |                          | π          |                          | π               |                                        | π                                                                   |    |  |  |
| 47                                                   | ×                                  | Ľıα | жs                       | 7          |                          | 4               |                                        | 5                                                                   |    |  |  |
| ρα                                                   | μ                                  | ρα  | λε                       | <b>Q</b> β | να                       | <b>Q</b> β      | να                                     | <b>ο</b> β                                                          | να |  |  |
| οŝ                                                   | $\mu$                              | 05  | $\mu$                    | و۶         | μ                        | Q5              | μ                                      | Q5                                                                  | μ  |  |  |
| οх                                                   |                                    | οх  |                          | Qχ         |                          | οπ              |                                        | Qιη                                                                 | λα |  |  |

fünf abwärts laufenden, mit Zahlen ausgefüllten Columnen ίδια) enthalten ,,τὰς τῶν συνήθων γενῶν κατατομάς", die Rande links stehenden acht στίχοι von a' bis η' bedeuten die ε ,, απὸ τῆς τῆ θέσει νήτης τῶν διεζευγμένων ἐπὶ τὸ βαρύ". von der Phrygischen νήτη διεζευγμένων κατά θέσιν an nach Tiefe zu bis zu deren tieferer Octave, so dass also z. B. die

XVI Vorwort.

Zahlen der achten Zeile  $(\sigma \tau i \chi o_S \eta')$  die Phrygische Hypate meson die Zahlen der siebenten  $(\sigma \tau i \chi o_S \xi')$  die Phrygische Parhypate meson ausdrücken. Für den höchsten Ton ist die Zahl  $\xi$  (—60) angenommen, die Bruchtheile sind in Sechzigsteln ausgedrückt; die Zahl der Sechzigstel ist von Ptolemäus nur annähernd angegeben, ganz ähnlich wie bei unseren Decimalbrüchen.

Sollte noch Jemand Zweifel an der Richtigkeit unserer Interpretation der ἀνομασία κατὰ θέσιν haben, so wird er sie jetzt, denke ich, aufgeben. Denn die Verhältnisse, welche sich aus den zu den Tönen von α' bis η', d. h. der κατὰ θέσιν Φουγίον νήτη διεξευγμένων bis zur κατὰ θέσιν Φουγίον ὑπάτη μέσεν hinzugesetzten Zahlen ergeben, sind die von uns zu den Ptolemäischen ἀριθμοί hinzugefügten 10:9, 28:27, 8:7 u. s. w., die der in der jedesmaligen Ueberschrift des σελίδιον bezeichnetes Tetrachord-Eintheilung entsprechen; aus ihnen erhellt mit unumstösslicher Gewissheit, dass z. B. im σελίδιον ε' der στίχος η' den Ton d, der στίχος γ' den Ton e bezeichnen muss.

Aber nicht alle auf den xavovec des Ptolemaus enthaltenen Stimmungen kommen in der Praxis vor, sondern nur einige. Darüber spricht Ptolemäus zunächst 2, 16 p. 118. Er betrachtet hier einige eigenthümliche Stimmungsarten der Lyra und Kithars und bezeichnet dieselbe mit denjenigen Namen, welche sie in der Praxis der Lyra- und Kithara-Virtuosen, der Avondol und κιθαρωδοί, führten und welche wir nur hier bei Ptolemäus antreffen. So unterschieden die Lyroden die ovenen und under als die ihnen eigenthümlichen Spiel- und Stimmungsarten, die Kitharoden hatten wieder andere Namen, deren einige den Saiten entlehnt sind, z. B. τὰ κατὰ τὰς τριτῶν άρμογάς oder kurz τρίται, andere den Tonarten, wie 'Ιαστιαιολιαία, andere wieder auf metabolische Verhältnisse hinweisen, wie die Namen zoozuzá oder τρόποι und ὑπέρτροπα. Wir lernen nun eben aus Ptolemäus, der hier auf die Praxis recurrirt, was man unter diesen Spiel- und Tonweisen verstand. Er sagt: Περιέγεται

τὰ μὲν ἐν τῆ λύρα χαλούμενα

στερεὰ τόνου τινὸς ὑπὸ τῶν τονιαίου διατόνου ἀριθμῶν τοῦ αὐτοῦ τόνου.

τὰ δὲ μαλακὰ ὑπὸ τῶν ἐν μίγματι τοῦ μαλακοῦ διατόνου ἢ συντόνου χοώματος ἀριθμῶν τοῦ αὐτοῦ τόνου. Das Wort μελεκοῦ χοώματος ist ein Fehler, denn eine Mischung mit des χρώμα μαλακόν kommt in den fünf σελίδια des Ptolemis

Vorwort. XVII

nicht vor. Es muss entweder heissen μαλακοῦ διατόνου οder συντόνου χοώματος. Dass das letztere das richtige ist, lehrt die Parallelstelle Ptolem. 1, 16 p. 43.

### τῶν δὲ ἐν τῆ κιθάρα μελφδουμένων

- ις μὲν τρίτας περιέχουσιν οι ἀπὸ νήτης τοῦ τονιαίου διατόνου ἀριθμοὶ τοῦ Ὑποδωρίου τόνρυ, d. h. die in κανὼν ζ Ὑποδωρίου ἀπὸ νήτης für das σελίδιον γ' angegebenen Zahlen enthalten die Tonstimmungen, welche die Kitharoden in den von ihnen τρίται genannten Spiel- und Singweisen anwenden.
- λ δὲ ὑπέρτροπα ὁμοίως οἱ τοῦ τονιαίου διατόνου ἀριθμοὶ τοῦ Φρυγίου. Das sind die Zahlen in κανών γ΄ (Φρυγίου ἀπὸ νήτης) und zwar σελίδιον γ΄.
- ὰς δὲ παρυπάτας οἱ τοῦ μίγματος τοῦ μαλακοῦ διατόνου τοῦ Δωρίου. Das sind die Zahlen in κανὼν δ΄ (Δωρίου ἀπὸ υήτης), σελίδιον β΄.
- οὺς δὲ το όπους οἱ τοῦ μίγματος τοῦ συντόνου χοώματος τοῦ Ἡποδωρίου. Das sind die Zahlen in κανὼν ζ΄ (Ὑποδωρίου ἀπὸ νήτης), σελίδιον α΄.
- α δε καλούμενα παρ' αὐτοῖς Ἰαστιαιολιαῖα οἱ τοῦ μίγματος τοῦ διτονιαίου διατόνου τοῦ Ὑποφρυγίου. Das sind die Zahlen in κανὼν 5΄ (Ὑποφρυγίου ἀπὸ νήτης), σελίδιον δ΄.
- τὰ δὲ Δύδια(?) οί τοῦ τονιαίου διατόνου τοῦ Δωρίου. Das sind die Zahlen in κανών δ΄ (Δωρίου ἀπὸ νήτης), σελίδιον γ΄.

Bei den ἐν λύοα μελωδούμενα gibt Ptolemäus die Tonarten nicht speciell an, er sagt blos τόνου τινός — wir müssen es also dahin gestellt lassen, in welchen Octavengattungen die sogenannten στερεά und μαλακά der Lyra genommen wurden. Bei den ἐν κιθάρα μελωδούμενα dagegen können wir die Octavengattung und Stimmung aus den Angaben des Ptolemäus erkennen. Er selber verweist, wie wir sehen, auf die Selidien seiner Kanones.

Die von Ptolemäus 2, 16 p. 118 gemachten Angaben finden sich bei ihm auch 1, 16 p. 43, nur dass er dort von den Arten der Melopöie, hier von den Tetrachord-Stimmungen ausgeht. Es heisst hier: Τῶν ἄλλων καὶ συνήθων ήθῶν

τὸ μὲν μέσον καὶ τονιαῖον τῶν διατονικῶν ὅταν καθ' αὐτὸ καὶ ἄκρατον ἐξητάζεται

τοῖς τε ἐν τῇ λύρα στερεοῖς έξαρμόσει

R. WESTPHAL, Theorie der griech, Harmonik u. Melopöie.

- καὶ τοῖς ἐν τῆ κιθάρα κατὰ τὰς τῶ**ν τριτῶν καὶ** τρόπων ἁρμογάς.
- τὸ δὲ εἰρημένον τοῦ συντόνου χρωματικοῦ **πρὸς αὐτὸ** τοῖς ἐν λύρα μὲν μαλακοῖς, ἐν κιθάρα δὲ τροπικοῖς.
- τὸ δὲ τοῦ μαλακοῦ διατονικοῦ πρὸς τὸ τονιαίον μίγ τοῖς μεταβολικοῖς ἤθεσιν ταις ἐν κιθάρα παρυπάται τὸ δὲ τοῦ συντόνου διατονικοῦ πρὸς τὸ τονιαίον μὶ τοὶς μεταβολικοῖς ἤθεσιν ἃ καλοῦσιν οἱ κιθαρφδοὶ καὶ Ἰάστια.

Der Schluss dieser Stelle steht in Widerspruch mit dem S der vorher angeführten Stelle: τὰ δὲ Λύδια οἱ τοῦ τονιαίο τόνου τοῦ Δωρίου. Wir haben bei der obigen Anführung Worte hinter Λύδια ein Fragezeichen gesetzt, denn was die Λύδια in der Dorischen Octavengattung? Hier ge die Λύδια nicht wie dort dem τονιαΐου διάτουου an, so dem συντόνου διατονικοῦ μῖγμα, welches dort fehlte, ob damit Ptolemäus in seinen κανόνες jedes letzte σελίδιου au Es muss also dort ein Ausfall in den Handschriften stattgef

#### Ptol. 1, 16. Πόσα έστὶ τὰ συνηθέστερα ταίς ἀκοαίς γένη καὶ

Σελ. γ΄. Των συνήθων γενών ανακρίσεως έκλαμβανομένης το μέσον και τονιαίον των διατονικών, όταν καθ' αύτο και ακρατου ετάζηται τοις έν τῆ ΑΤΡΑι στερεοίς έφαρ- και τοις έν τῆ ΚΙΘΑΡΑι κατά μόσει, και ύπερτρόπων άρμογάς

Σελ. α΄. Τὸ δὲ εἰψημένον τοῦ συντύνου χυωματικοῦ ποὸς μίγμα τοῖς ἐν ΛΤΡΑι μὲν μαλακοῖς, ἐν ΚΙΘΑΡΑι δὲ τροπικοῖς.

Σελ. β΄. Τὸ δὲ τοῦ μαλακοῦ διατονικοῦ πρός τὸ τονια**ζον μίγρ** τοῖς μεταβολικοὶς **ἤθεσιν ταῖ**, ΚΙΘΑΡΑι παρυπάταις.

<sup>(</sup>Σελ. δ°. Το δε τοῦ διτονιαίου διατόνου ποὺς τὸ τονιαίου μίγι τοῖς ἐν ΚΙΘΑΡΑι Ἰαστιαιολ οις.)

Σελ. ε'. Το δε του συντόνου διατονικού πούς το τονιαίον μέγι τοις μεταβολικοίς ήθεσιν α κα σιν οι ΚΙΘΑΡΩιΔολ Αύδια Ιάστια.

naben und wir werden den Schluss der Stelle 2, 16 folgendernassen schreiben müssen:

- τὰ δὲ καλοίμενα παρ' αὐτῶν Ἰαστιαιολιαῖα οί τοῦ μίγματος τοῦ διτονιαίου διατόνου τοῦ Ὑποφουγίου.
- τὰ δὲ Λύδια καὶ Ἰάστια <οί τοῦ μίγματος τοῦ συντόνου διατόνου τοῦ.....>
- τὰ δὲ ..... οί τοῦ τονιαίου διατύνου τοῦ Δωρίου.

Den Namen der betreffenden Melopöie kennen wir nicht, und ebenso nuch nicht die Tonart, in welcher die Λύδια καὶ Ἰάστια genommen wurden. Vermuthlich ist dies für die Λύδια die Lydische, für die Ιάστια die Hypophrygische. Verschieden von den Ἰάστια sind die Ιαστιαιολιαία, welche nicht wie die Ἰάστια dem συντόνου διατόνου μίγματι Ὑποφουγίου angehören. Das διτονιαίον μίγμα ist in der Stelle 1, 16 ausgelassen oder vielmehr ausgefallen, denn ursprünglich wird dies in den κανόνες das vierte σελίδιον bildende μίγμα hier sicherlich nicht gefehlt haben. Unter den Scalen unserer Tabelle, wo blos die im Texte genau überlieferten Stimmungsarten stehen, fehlt das μίγμα des τονιαίον διάτονον mit dem σύντονον διάτονον.

Die hier unter einander gegenübergestellten Partien Ptol. 1, 16

Ptol. 2, 16. Περὶ τῶν ἐν λύρα καὶ κιθάρα μελωδουμένων.

| Περιέχεται τὰ μέν έν ΛΤΡΛι<br>καλούμενα στε ρεὰ τόνου τινὸς ὑπὸ<br>τῶν τοῦ τουιαίου διατόνου ἀριθ-<br>μῶν τοῦ αὐτοῦ τόνου | Τ'ῶν δὲ ἐν τῇ ΚΙΘΑΡΑι<br>μελφδουμένων τὰς μὲν τ ρίτας περι-<br>έχουσιν οι ἀπὸ νήτης τοῦ τονιαίου<br>διατόνου ἀριθμοί τοῦ Ἡποδωρίου<br>τόνου, |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                           | τὰ δὲ ὑπέρτροπα ὁμοίως οί τοῦ<br>τονιαίου διατόνου ἀριθμοὶ τοῦ<br>Φρυγίου.                                                                   |
| τὰ δὲ μαλακὰ ὑπὸ τῶν ἐν μίγματι<br>τοῦ συντόνου χοώματος ἀριθμῶν<br>τοῦ αὐτοῦ τόνου.                                      | τοὺς δὲ τοόπους οἱ τοῦ μίγματος<br>τοῦ συντόνου χρώματος τοῦ Τπο-<br>δωρίου                                                                  |
|                                                                                                                           | τὰς δὲ παρυπάτας οί τοῦ μίγμα-<br>τος τοῦ μαλακοῦ διατόνου Δω-<br>ρίου                                                                       |
|                                                                                                                           | τὰ δὲ καλούμενα παρ' αύτοὶς 'Ια-<br>στι αιο λιαὶα οί τοῦ μίγματος<br>τοῦ διτονιαίου διατόνου τοῦ 'Υπο-<br>φρυγίου                            |
|                                                                                                                           | τὰ δὲ Λύδια (καὶ Ἰάστια) οί<br>(τοῦ μίγματος τοῦ συντόνου καὶ)<br>τοῦ τονιαίου διατόνου τοῦ Δω<br>ρίου.                                      |

und 2, 16 werden an der Richtigkeit der von mir vorgenommenen Emendationen wohl kaum einen Zweifel lassen.

Was nun die von Ptolemäus zu den einzelnen Tönen seiner Kanones und Selidia angesetzten Zahlen betrifft, so gibt hier zwar die handschriftliche Ueberlieferung viel Unrichtiges, aber das Richtige lässt sich mit absoluter Genauigkeit wieder herstellen, wie dies bereits durch Wallis geschehen ist. Einmal kennen wir nämlich die Verhältnisse, welche Ptolemäus für die Berechnung der Zahlen zu Grunde legt. Sodann enthalten von den 14 Kanones immer je 2 genau dieselben Zahlenreihen (z. R.  $\varkappa \alpha \nu$ .  $\eta' = \varkappa \alpha \nu$ .  $\delta'$  u. s. w.). Unter den Tönen  $\nu \dot{\eta} \tau \eta$ ,  $\dot{\nu} \dot{\varkappa} \dot{\alpha} \tau \eta$  u. s. w. versteht Ptolemäus immer die  $\tau \ddot{\eta}$   $\vartheta \dot{\epsilon} \sigma \varepsilon \iota$   $\dot{\nu} \dot{\chi} \dot{\alpha} \tau \eta$  u. s. w. versteht Ptolemäus immer die  $\tau \ddot{\eta}$   $\vartheta \dot{\epsilon} \sigma \varepsilon \iota$   $\dot{\nu} \dot{\chi} \dot{\alpha} \tau \eta$  v. Solution 1938 in. 5, obwohl er späterhin den Zusatz  $\tau \ddot{\eta}$   $\vartheta \dot{\epsilon} \sigma \varepsilon \iota$  consequent auslässt. In der Harm. 2, 15 sagt er:

'Ετάξαμεν δη κάνταῦθα κανόνας ιδ', διπλασίους τῶν ἐπὰ τόνων στίχων μὲν ὁμοίως ἔκαστον ὀκτώ, τοῖς τοῦ διὰ πασῶν φθόγγοις Ισαρίθμων σελιδίων δὲ πέντε, κατὰ τὸ πληθος τῶν συνήθων γενῶν Περιέχουσι δὲ οί μὲν ὑποκείμενοι κανόνες ἐπτά. τοὺς ποιοῦντας ἀριθμοὺς τὸ ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης τῶν διετοὺς ποιοῦντας ἀριθμοὺς τὸ ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης ἢ τῆς νήτης τῶν ὑπερβολαίων ἐπὶ τὸ βαρὸ διὰ πασῶν.

Wir müssen nun endlich noch eine dritte Stelle des Ptolemäus herbeiziehen 2, 1 p. 47.

Nachdem Ptolemäus die fünf angeführten Stimmungsarten des Tetrachords durch Zahlen ausgedrückt hat und auf dem Monchord oder dem Kanon die Probe gemacht, dass bei einer jenen Zahlen entsprechenden Saitenlänge in Wirklichkeit die durch sie bezeichneten Töne zum Vorschein kommen, sagt er in unseren Capitel: "Wir wollen jetzt den umgekehrten Weg einschlages; "wir wollen ausgehen von den in der musikalischen Praxis der "Kitharoden angewandten Stimmungsarten und dann nachweisen, "welchem Genos und welcher Chroa eine jede derselben angehört und durch welche Zahlen die betreffenden Töne ausgehört und durch welche Zahlen die betreffenden Töne ausgedrückt werden müssen." Die beiden Voraussetzungen, von denen er ausgeht, sind die, dass die Quarte =  $\frac{3}{4}$  und der gewöhnliche Ganzton =  $\frac{8}{9}$ .

"Zuerst nehme man von den bei den Kitharoden vorkom-"menden Tetrachorden die mit dem Namen τρόποι bezeichnete Vorwort. XXI

"Quarte von der  $\nu\eta\tau\eta$  bis zur  $\pi\alpha\varrho\alpha\mu\epsilon\sigma\eta$  und bezeichne ihre vier "Töne durch die Buchstaben  $\alpha$   $\beta$   $\gamma$   $\delta$ , so dass  $\alpha$  zur  $\nu\eta\tau\eta$  ge"setzt werde:

|          | ποι   |          |      |
|----------|-------|----------|------|
| παραμέση | τρίτη | παρανήτη | νήτη |
| δ        | γ     | β        | α    |
|          |       |          |      |

"Ich behaupte, dass in ihnen das oben besprochene συντόνου "χοώματος γένος enthalten ist, und zwar zuerst, dass  $\alpha:\beta=6:7$ , " $\beta:\delta=7:8$ . Denn wir empfinden, dass beide Intervalle grösser "als ein Ganzton, also grösser als 9:8 sind. Da  $\delta$  und  $\alpha$  ein "Quarten-Intervall bilden, so ist  $\alpha:\delta=3:4$ . Da nun auch die "beiden Intervalle  $\alpha$   $\beta$  und  $\beta$   $\delta$  zusammen eine Quarte bilden "müssen  $(\frac{\alpha}{\beta}\cdot\frac{\beta}{\delta}=\frac{3}{4})$ , so muss  $\frac{\alpha}{\beta}$  und  $\frac{\beta}{\delta}$  den angegebenen Werth "haben, denn  $\frac{6}{7}\cdot\frac{7}{8}=\frac{3}{4}$ ."

Doch wird die Uebersetzung des Anfanges genügen, denn mit Hülfe der obigen Erläuterungen wird nunmehr ein Jeder die folgenden Ptolemäischen 14 Kanonia des Diatonon toniaion richtig verstehen können. Wer da wollte, konnte dies Alles schon in der zweiten Auflage der griechischen Harmonik lesen, aus der die acht vorhergehenden Seiten fast unverändert in dies Vorwort der dritten Auflage herübergenommen sind. Aber selbst wer das Recensiren meiner griechischen Harmonik sich zum Geschäfte machte, pflegte die Tabellen ungelesen zu lassen, erklärte auch wohl, sie seien nicht zu finden gewesen. So mögen denn die Ptolemäischen Tabellen der déceig gleich im Vorworte der dritten Auflage stehen, wo sich ihnen kein Recensent wird entziehen Bisher liess es sich immer noch als Unwissenheitssünde entschuldigen, wenn man die Bellermann-Zieglersche Auffassung der Ptolemäischen déceig für die richtige, die zuerst in meiner griechischen Harmonik der Vergessenheit entzogene Interpretation des Wallisius für verfehlt oder vielmehr die letztere für identisch mit der Bellermannschen erklärte. Von jetzt an wird das nicht mehr eine Unwissenheitssünde, sondern eine Sünde gegen den heiligen Geist der Wahrheit sein.

|            |                  |        |     |     |        |                  |         |                  |               |              | Δu          | άτι    | νυι | v T  | o rtaior |  |  |
|------------|------------------|--------|-----|-----|--------|------------------|---------|------------------|---------------|--------------|-------------|--------|-----|------|----------|--|--|
|            | Καν              | όν     | ιον | α'  |        |                  | Ka      | ινόι             | νιο <b>ι</b>  | ν β΄         | Κανόνιον γ΄ |        |     |      |          |  |  |
|            | $M\iota \xi$     |        |     | Λυ  | δίο    | υ                | Φουγίου |                  |               |              |             |        |     |      |          |  |  |
|            |                  |        |     |     |        |                  |         |                  |               |              |             | της τή |     |      |          |  |  |
| α΄         | νήτη δι.         | h      | ξ   |     | 60     | α΄               | c       | ŧ                | νζ            | 60 57        | α'          | d      | ŧ   |      | 60       |  |  |
| β΄         | παραν. δι.       | a      | ξζ  | 1   | 67 30  | β΄               | h       | ξy               | ιγ            | 63 13        | β΄          | c      | ξη  | 18   | 68 34    |  |  |
| γ          | τρί. δι.         | g      | oζ  | ð   | 75 56  | γ΄               | a       | οα               | ζ             | 717          | γ'          | h      | οα  | ζ    | 71 7     |  |  |
| ď          | παράμεσ.         | f      | πε  | μγ  | 86 47  | ð.               | g       | π                |               | 80           | ð           | 8.     | *   |      | 80       |  |  |
| ε΄         | μέση             | o      | 1,  |     | 90     | ٤,               | f       | 40               | ×S            | 91 26        | 8           | g      | 4   |      | 90       |  |  |
| <b>ع</b> ′ | λιχ. μ.          | d      | ρα  | LE  | 101 15 | 5                | 6       | r <sub>1</sub> ð | μθ            | 94 49        | 5           | f      | ęβ  | rα   | 10251    |  |  |
| ٤'         | παρυ. μ.         | c      | QLE | μγ  | 115 43 | ۲                | d       | ęs               | μ             | 106 40       | ۲           | +<br>e | 95  | μ    | 106 40   |  |  |
| η΄         | ύπατ, μ.         | +<br>h | ęχ  |     | 120    | η΄               | c       | бжо              | ı võ          | 121 54       | η΄          | d      | ęκ  |      | 120      |  |  |
| •          | ·                |        |     |     |        |                  | +       |                  |               |              | t           |        | -   |      |          |  |  |
|            | Καν              | όν     | ιον | n'  |        | :                | Ka      | ເນດ໌າ            | V <b>L</b> 01 | ν <b>θ</b> ΄ |             | K      | ανό | NTO. | νί       |  |  |
|            | Mıξ              |        |     | •   |        |                  |         |                  |               | υ            |             |        |     |      |          |  |  |
|            | _                |        |     |     |        |                  |         |                  |               |              | άπὸ τῆς:    |        |     |      |          |  |  |
| α'         | μέση             | e      | ŧ   |     | 60     | l α'             | f       | ŧ                | υţ            | 60 57        | ا هر        | g      |     |      | •••      |  |  |
|            | <b>λιχ.</b> μ.   |        |     | λ   | 67 30  |                  | +       |                  |               | 63 13        |             |        |     |      |          |  |  |
|            | πα <b>ου.</b> μ. |        |     | ð   | 77 9   | 1                |         |                  |               | 71 7         | 1           | +      |     |      |          |  |  |
| 8          |                  | i<br>h |     | ·   | 80     | ;                |         |                  |               | 81 16        |             |        |     | _    |          |  |  |
|            | λιχ. ὑπ.         |        |     |     | 90     |                  | +       |                  |               | 84 17        | ı           |        |     |      |          |  |  |
|            | παου. υπ.        |        |     |     |        |                  |         |                  |               |              |             | +      |     |      |          |  |  |
| ری ا       |                  |        | •   | l E |        |                  |         |                  |               | 94 49        | !           |        |     |      |          |  |  |
|            | ύπατ. ύπ.        | +      | -   | μγ  |        |                  |         |                  |               | 106 40       |             |        | -   | -    |          |  |  |
| η          | προςλαμβ.        | е      | 6κ  |     | 120    | ۱ <sup>η</sup> ΄ | f<br>+  | 6×               | α νδ          | 121 54       | η           | g      | 6×  |      | 120      |  |  |

|            |        | _           | -    |        | _          |        |     |             |      | _  |                                              |        |                  |               |                | ~    |            |     |      |        |  |
|------------|--------|-------------|------|--------|------------|--------|-----|-------------|------|----|----------------------------------------------|--------|------------------|---------------|----------------|------|------------|-----|------|--------|--|
| (na        | ch     | P           | tol  | em. ha | rm         | . 2    | , 1 | 4).         |      |    |                                              |        |                  |               |                |      |            |     |      |        |  |
| !          | ον δ΄  | Κανόνιον ε΄ |      |        |            |        |     | Κανόνιον ς΄ |      |    |                                              |        |                  | Κανόνιον ζ΄   |                |      |            |     |      |        |  |
| Δωρίου     |        |             |      |        | 'Υπολυδίου |        |     |             |      |    |                                              | 'Tz    | τοφ              | ουş           | γίου           |      | 'n         | πο  | ဉ်ထင | ίου    |  |
| θέ         | σε     | ιν          | ήτ   | ης     |            |        |     |             |      |    |                                              |        |                  |               |                |      |            |     |      |        |  |
| α΄         | e      | ξ           |      | 60     | α΄         | f      | ξ   | υζ          | 60   | 57 | α΄                                           | g      | ξ                |               | 60             | α'   | а          | ξ   |      | 60     |  |
| β          | d      | ξζ          | ı    | 67 30  | β          | ė      | ξγ  | ιγ          | 63   | 13 | β                                            | f      | ξη               | λδ            | 68 34          | β    | g          | ξζ  | λ    | 67 30  |  |
| γ΄.        | c      | οζ          | ð    | 77 9   | γ'         | d      | οα  | ζ           | 71   | 7  | y'                                           | +<br>e | οα               | ζ             | 31 7           | γ    | f          | οζ  | ð    | 779    |  |
| ' δ'       | h      | π           |      | 80     | 8          | c      | πα  | 15          | 81   | 16 | 8                                            | d      | π                |               | 80             | 8    | +<br>e     | π   |      | 80     |  |
| , ع        | a      | ų           |      | 90     | ε'         | +<br>h | πδ  | ıζ          | 84   | 17 | ε'                                           | c      | r <sub>a</sub> a | . <b>1</b> 15 | 91 26          | 'ع ا | d          | 4   |      | 90     |  |
| s <b>'</b> | g      | ρα          | ιε   | 101 15 | 5'         | a      | 48  | βμϑ         | 94   | 49 | 5,                                           | +<br>h | 58               | μθ            | 94 49          | 5    | c          | ρβ  | να   | 102 51 |  |
|            |        |             |      | 115 43 |            |        |     | -           |      |    |                                              |        |                  |               |                | i    | +          |     |      | 106 40 |  |
|            | +      | ę x         |      |        | 1          |        |     | -           |      |    |                                              |        |                  |               | 120            | i    |            | ęχ  |      | 120    |  |
| •          |        |             | ==   | =      | i<br>      | +      |     |             | = -  |    | <u>                                     </u> |        | ·                | -=            | ===            | 1.   |            |     |      | : -    |  |
|            | Κα     | νόι         | /LO1 | ν ια΄  |            | Κα     | νόν | ιον         | , ιB | þ  |                                              | Κα     | νόν              | ıoı           | , (v'          |      | Κα         | νόι | /LO1 | , ιδ΄  |  |
| !          |        | Δω          |      |        |            |        | -   |             |      |    | 'Υποφουγίου                                  |        |                  |               |                |      | 'Υποδωρίου |     |      |        |  |
| θέ         | σεl    | μ           | έσ   | ทร     | •          | •      |     |             |      |    | •                                            |        | •                |               |                | •    |            |     | •    |        |  |
|            |        | •           |      | • -    | α΄         | b      | νs  | ια          | 56   | 11 | α΄                                           | c      | ξ                | υţ            | 60 57          | α'   | d          | ξ   |      | 60     |  |
| β'         | g      | ξζ          | λ    | 67 30  | β          | a      | ξγ  | ιγ          | 63   | 13 | β΄                                           | +<br>h | ξγ               | ιγ            | 63 <b>13</b>   | β    | c          | ξη  | 18   | 68 34  |  |
|            |        |             |      | 77 9   |            |        |     |             |      |    |                                              |        |                  |               | 71 7           | !    | +          |     |      | 71 7   |  |
| 8'         | e<br>e | π           |      | 80     | ď          | f      | πα  | ıs          | 81   | 16 | ð                                            | g      | π                |               | 80             | ð    | a          | π   |      | 80     |  |
| ٤,         | d      | ı,          |      | 90     | ε'         | +<br>c | πδ  | ıţ          | 84   | 17 | ٤,                                           | f      | ካα               | ×S            | 91 26          | £'   | g          | 4   |      | 90     |  |
| 1          |        |             |      | 102 51 |            |        |     |             |      |    | !                                            | +      |                  |               |                |      | _          |     | να   | 102 51 |  |
|            | +      |             |      | 106 40 |            |        |     |             |      |    |                                              |        |                  |               |                | 1    | +          |     |      | 106 40 |  |
| s<br>.η'   |        |             | r-   | 120    |            | +      |     | •           |      |    |                                              |        |                  |               | 121 5 <b>4</b> | 1    |            |     |      | 120    |  |
| 1          |        | ۴.,         |      |        | 7          | ••     | 4.4 | ٦,          |      |    | "                                            | Ĭ.     | 4                |               | 03             | 1"   | u          | K.  |      |        |  |

XXIV Vorwort.

Die oben S. XX angeführten Worte des Ptolemäus verlangen es, dass ich die Worte "ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης" und "ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης" in die Tabelle einschaltete und dass ich ferner den Ptolemäischen ἀριθμοὶ ἀ΄ β΄ γ΄ δ΄ ε΄ ς΄ η΄ die Klangnamen νήτη, παρανήτη, τρίτη, παράμεσος, μέση, λιχανός, παρυπάτη ὑπάτη hinzufügte. Auch der eifrigste Anhänger Zieglers wird angesichts der ihm hier vorgeführten Ptolemäischen Tabelle gestehen müssen, dass dieselbe keine Zweifel zulässt, in welchem Sinne Ptolemäus seine ὀνομασία κατὰ θέσιν verstanden wissen will, dass er nämlich dieselbe nicht wie Bellermann genommen hat, sondern genau so, wie es bereits meine erste Auflage der griechischen Harmonik in völliger Uebereinstimmung mit dem englischen Herausgeber und Erklärer des Ptolemäus, John Wallis, dargelegt hat.

Ptolemäus verfährt in der Aufstellung seiner 14 Κανόνια mit der grössten Akribie. Für jede der fünf Stimmungsarten, deren sich die Lyroden und Kitharoden seiner Zeit bedienten, hat er die Intervalle der betreffenden Klänge auf ihre Verhältnisszahlen zurückgeführt. Innerhalb der Quinte des διάτονον τονιαΐον sind die Verhältnisszahlen der fünf Intervalle 27:28, 7:8, 8:9, 8:9. Nach diesen Verhältnisszahlen bestimmt er die acht Klänge der Octave (bezeichnet durch die Zahlenziffern a' ß' y' b' s' s' g' L' w' sowohl der von der thetischen νήτη διεζευγμένων bis zur υπάτη μέσων, wie auch der von der thetischen μέση bis zum thetischen προςλαμβανόμενος reichenden Octave) in der Weise, dass er die Saitenlängen angibt, durch welche dem Monochorde gemäss die betreffenden Klänge bedingt werden. Selbstverständlich sind dies nicht absolute Schwingungszahlen, von denen das Alterthum noch nichts wusste: Ptolemäus nimmt an, dass von den um eine Octave differirenden Klängen der höhere durch die Zahl 60, der tiefere (nach dem Verhältniss 1:2) durch die Zahl 120 ausgedrückt werde. Hiernach wird für die zwischen dem höchsten und dem tiefsten Tone der Octave in der Mitte liegenden Klänge die entsprechende Saitenlänge durch eine Bruchzahl ausgedrückt, und zwar durch eine Bruchzahl nach dem Systeme der von des Astronomen herübergenommenen Sexagesimalbabylonischen brüche, welche bei Ptolemäus die Stelle der modernen Decimalzahlen vertreten und welche auch bis auf den heutigen Tag bei der Eintheilung der Stunde in 60 Minuten, der Minute in 60 Secunden, der Secunde in 60 Terzien noch fortwährend in prakti

| thetische νήτη διεζευγ.     | d) 8:9                                 |
|-----------------------------|----------------------------------------|
| thetische παρανήτη διεζευγ. | ç————————————————————————————————————— |
| thetische τρίτη διεζευγ.    | h/                                     |
| thetische παράμεσος         | a) 8:9                                 |
| thetische μέση              | g) 8:9                                 |
| thetische λιχανὸς μέσων     | f 7:8                                  |
| thetische παρυπάτη μέσων    | $\frac{1}{27}$ 27:28                   |
|                             | e \ 8:9                                |
| thetische ὑπάτη μέσων       | d/                                     |

Es liegt hier die Phrygische Octave in der Stimmung des διάτονον τονιαΐον vor, in welcher unsere Klänge c und f nicht vorkommen, sondern statt ihrer die Klänge f und c d. i. eine merklich erniedrigte τρίτη und eine merklich erniedrigte παρυπάτη.

Von den neueren Forschern ist demnach Riemann in vollem Rechte, wenn er in seinem musikalischen Lexikon 1882 S. 338 die thetischen Klänge der Phrygischen Octave folgendermassen angibt: defgahcd.

Durch Helmholtz ist es zu allgemeiner Anerkennung gekommen, dass in der Dorischen Octavengattung die μέση als Tonica, die ὑπάτη als Dominante fungirt.

Wird die thetische Onomasie des Ptolemäus nicht im Bellermannschen, sondern im richtigen Sinne interpretirt, so weiss man, dass auch die τῆ θέσει μέση Φουγίου die Function der Phrygischen Tonica hat, die τῆ θέσει ὑπάτη Φουγίου die Function der Phrygischen Dominante. Analog hat auch die Lydische μέση die Function der Lydischen Tonica, die Lydische ὑπάτη fungirt als Dominante der Lydischen Octavengattung. Dies ist genau so zu verstehen, wie wenn wir von unserer c Dur-Tonart sagen: der Ton c hat die Bedeutung der Dur-Tonica, der Ton g die der Dur-Dominante; von unserer a Moll-Tonart: der Ton a hat die Bedeutung der Moll-Tonica, der Ton e hat die Bedeutung der Dominante.

XXVI Vorwort.

Wer mit der Akustik nicht unbekannt ist, der sieht alsbald, dass nach der ὀνομασία κατὰ θέσιν sowohl in der Phrygischen wie in der Lydischen Octavengattung der προςλαμβανόμενος, die ὑπάτη μέσων, die μέση, die τρίτη διεζευγμένων, die νήτη διεζευγμένων genau mit den fünf ersten Obertönen des für eine Dur-Tonart als Basis angenommenen Grundtones zusammenfallen:

Lydisch Phrygisch

| thetische | Nete   | =  | fünfter Oberton | f | g |
|-----------|--------|----|-----------------|---|---|
| thetische | Trite  | =  | vierter Oberton | a | h |
| thetische | Mese   | =  | dritter Oberton | f | ġ |
| thetische | Hypate | =  | zweiter Oberton | C | d |
| thetische | Prosl. | == | erster Oberton  | ť | g |
|           |        |    | Grundton        | F | Ğ |

Hieraus ergibt sich, dass (die Transpositionsscala ohne Vorzeichnung vorausgesetzt) die Lydische Octavengattung (oder Harmonie) als f Dur-Tonart, die Phrygische als g Dur-Tonart interpretirt werden muss, so jedoch, dass die Lydische eine f Dur-Tonart mit fehlender Quarte b, die Phrygische eine G Dur-Tonart mit fehlender grosser Septime fis war. Wir können daher des Phrygische der alten Griechen als eine Dur-Tonart, welcher der Leitton fehlte, definiren; das Lydische als eine Dur-Tonart mit fehlender Quarte. Beide Dur-Tonarten kommen genau wie sie bei den Griechen waren in der Reihe der christlichen Kirchentonarten vor: antikes Phrygisch ist Mixolydischer Kirchenton, antikes Lydischer Kirchenton.

Ptolemäus selber, obwohl der grösste Akustiker des Alterthums, wusste noch nichts davon, dass von den Klängen der thetischen Onomasie der Proslambanomenos, die Hypate, die Mese, die Trite, die Nete des Lydischen und des Phrygisches unter das wichtige akustische Gesetz der Obertöne fallen. Aber wenn auch seit Ptolemäus die Wissenschaft der Akustit eine andere geworden ist und auf einen dem Alterthume wohl noch ganz unfassbaren Höhepunkt durch die Männer der modernen Wissenschaft emporgehoben worden ist, so sind doch die Gesetze der Akustik unverändert dieselben geblieben. Auch schon im griechischen Alterthume waren jene fünf thetischen Klänge mit den fünf ersten Obertönen des Phrygischen und Lydischen Grundtons identisch und mussten nothwendig bedingen, dass die Phrygische wie die Lydische Octavengattung eine Dur-Tonart war

Vorwort. XXVII

Es lässt sich nunmehr der Satz von der Tonica und der ninante der altgriechischen Musik dahin bestimmen:

In der Dorischen Octavengattung (in der Transpositionsscala ohne Vorzeichnung) hat der Klang a, die sogenannte Mese, die Function der Tonica; der Klang e, die sogenannte Hypate, hat die Function der Dominante. Mithin bildet die Dorische Octavengattung eine a Moll-Tonart, welche des Leittones gis entbehrt; ist identisch mit dem Aeolischen Kirchentone der christlich-modernen Musik.

Nach der thetischen Onomasie hat auch die Phrygische und die Lydische Octavengattung ihre als Tonica fungirende Mese und ihre als Dominante fungirende Hypate. Durch die thetische Trite dieser beiden Octavengattungen manifestiren sich beide als Dur-Tonarten.

Aus dem Aristotelischen Probleme 19, 36, welches der griechien Mese eine vor allen übrigen Klängen prävalirende Bedeutung dicirt, ersehen wir, dass die griechischen Melodien in der beitenden Instrumentalstimme stets mit der Mese abschlossen. der allerfrühesten Zeit der griechischen Musik war die instruntale Begleitung des Gesanges eine homophone, aber schon in Musikepoche Terpanders war die Instrumentalbegleitung eine erophone, wie uns durch Aristoxenus in einem bei Plutarch altenen Fragmente überliefert ist. Wir ersehen daraus, dass ch diese heterophone Begleitung sowohl symphonische wie phonische Accorde zu Gehör gebracht wurden. Und zwar gete der höhere Accordton der Instrumentalbegleitung, der fere Accordton der Gesangmelodie an. Ausser der in Rede genden Stelle des Aristoxenus wird dies ausdrücklich durch Problem des Aristoteles bezeugt. In Gemässheit des von der se handelnden Aristotelischen Problemes schloss bei jeder echischen Melodie die Begleitung in der Mese: bei jeder grieschen Octavengattung wurde also am Schlusse durch das beitende Instrument die Tonica zu Gehör gebracht.

Hiernach versuchen wir in der aus Ptolemäus vorgeführten belle die beiden Kategorien zu erklären, welche durch die orte ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης und ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης bechnet sind. Für jede Octavengattung ist einmal die Octaven der Nete bis zur Hypate, sodann zweitens die Octav von Mese bis zum Proslambanomenos aufgeführt. Weiterhin gibt demäus an, dass bei dieser oder jener Melodieweise der Ly-

XXVIII Vorwort.

roden oder Kitharoden eine bestimmte Octavengattung entwede ἀπὸ νήτης oder dass sie ἀπὸ μέσης angewandt werde.

Ausser aus Ptolemäus selber lässt sich auch aus Manue Bryennios für jene beiden Kategorien ein Fingerzeig entnehmer Manuel Bryennios, der späteste aller griechischen Musiktheore tiker, welcher zur Zeit des lateinischen Kaiserthumes im byzu tinischen Reiche lebte, spricht auch von den νεώτεροι μελοποι d. i. den praktischen Musikern seiner Zeit. Damals gebraucht man noch die alten Klangnamen Hypate, Mese in derselbe Bedeutung wie in der thetischen Onomasie des Ptolemäus. Nac Bryennios' Darstellung schliessen die Melodien der verschieden Tonarten, not genannt, entweder in der Mese oder in der H Beim Schluss auf der Mese hat die Melodie ein side τέλειον, beim Schluss auf der Hypate ein είδος ατελές. Ale eine mit der Mese schliessende Melodie hat nach der b Bryennios vorkommenden Terminologie einen vollkommene Schluss, eine auf der Hypate schliessende Melodie hat ein unvollkommenen Schluss.

Auch die modernen Theoretiker reden von vollkommen und von unvollkommenen Schlüssen (Schlusscadenzen). In Richter Grundzügen der musikalischen Formen heisst es S. 2: "Unter de Cadenzen unterscheiden wir ganze und halbe. Die ganze od authentische Cadenz wird durch den tonischen Dreiklang, der der Dominant-Accord vorhergeht, gebildet, z. B.



Wenn die ganze Cadenz wie in den vorstehenden Beispiele eingerichtet ist, dass nämlich der Bass den Grundton des D minant-Accordes, die Oberstimme den Grundton des tonische Dreiklanges enthält, so nennt man die ganze Cadenz eine volkommene.

Unvollkommen ist die ganze Cadenz, wenn entweder d Dominant-Accord oder der tonische Dreiklang nicht in der Grun lage erscheint, oder die obere Stimme in die Terz des tonisch Dreiklanges führt, z. B.



Der authentischen steht die plagalische Cadenz, auch der rchenschluss genannt, gegenüber. Sie wird gebildet durch die sterdominante verbunden mit dem tonischen Dreiklang, z. B.



So weit Richters Grundzüge der musikalischen Formen. capituliren wir: Sowohl bei den authentischen wie bei den igalischen Cadenzen besteht der Schlussaccord in dem tonischen eiklange. Wird der oberste Ton in der Oberstimme rch die Tonica gebildet, dann heisst der Schluss ein llkommener; wenn durch die Terz oder die Quinte (d. i. dritte oder die fünfte Tonstufe), dann wird der Schluss n unvollkommener genannt.

Anders als die vollkommenen und unvollkommenen Schlüsse modernen Sinne werden wir es nicht verstehen dürfen, wenn ch der Versicherung des Manuel Bryennios bei den νεαίτεφοι λοποιοί die Melodie eines ήχος entweder auf die μέση oder auf ενπάτη ausgeht und hiernach ein zweifaches είδος der Melodie, ersten Falle ein τέλειον είδος, im zweiten ein ἀτελὲς είδος det. Schlüsse auf der Tonica (μέση) sind vollkommene, Schlüsse f der Quinte (νήτη) sind unvollkommene Schlüsse.

Die νεώτεροι μελοποιοί, von denen Manuel Bryennios bechtet, bedienen sich für die Klangnamen μέση, ὑπάτη u. s. w. rselben Onomasie der Klänge, welche Ptolemäus als die ὀνοσία κατὰ θέσιν bezeichnet. Die beiderseitige Uebereinstimmung der Onomasie der Klänge scheint die Annahme zu erheischen, ss auch die bei Ptolemäus vorkommenden zwei Kategorien ἀπὸ τῆς θέσει μέσης" und κάπὸ τῆς θέσει νήτης" ebenso wie beiden Kategorien, welche nach Manuel Bryennios von den ώτεροι μελοποιοί statuirt werden, zu verstehen sind.

Ptolemäus ist anerkannter Massen eine der ersten wissen-

XXX Vorwort.

schaftlichen Grössen auf dem Gebiete der Physik, Mathematik. Astronomie und Geographie. Paul Marquard (in seiner Aristoxenus-Ausgabe S. 293) hat das Gefühl, als ob es mit Ptolemäus' musikalischer Bildung keineswegs zum Besten bestellt sei. In einem Punkte können wir dies constatiren: Im vierten Capitel des zweiten Buches seiner Harmonik stellt Ptolemäus das Verhältniss der Octavengattungen zu den Transpositionsscalen so dar, als ob die Dorische, Phrygische, Lydische Octavengattung u. s. w. stets in der gleichnamigen Transpositionsscala gehalten sei, die Dorische Octavengattung im Dorischen Tonos, die Phrygische Octavesgattung im Phrygischen Tonos. Der gelehrte Director des Brüsseler Conservatoriums hat den Ptolemäus so verstanden, und es ist nicht zu leugnen, dass Ptolemäus schwerlich anders interpretirt werden kann. Daraus folgt aber, dass sich Ptolemäus hier geint oder übereilt hat. Denn gerade die zudappool seines Zeitalter, auf welche sich Ptolemäus beruft, machen es anders: der Hymnus auf Helios ist in der Dorischen Octavengattung componirt, im Tonos Lydios notirt; der Hymnus auf Nemesis gehört der Hypophrygischen Octavengattung und wiederum dem Tonos Lydios an. Nur vom Standpunkte der Akustik aus hatte die Musik für Ptolemäus ein Interesse; was er an musikalischen Kenntnissen bedurfte, scheint er sich Alles erst für diesen seinen Zweck von den Musikern und Musikkennern seiner Umgebung angeeignet zu haben. Wie es scheint, hat Ptolemäns nicht Alles richtig verstanden, was er uns von der Musik überliefert (sein Versehen betreffend das Verhältniss der Octavengattungen zu den Tonci wird wohl nicht das einzige sein!); aber immerhin müssen wir dem unmusikalischen Akustiker des griechisch-römischen Alterthumes dankbar sein, dass er so vieles Wissenswerthe überliefert, was wir in den Schriften der Fachmusiker vergeblich suchen Von den Fachmusikern seiner Zeit scheint sich Ptolemans die musikalischen Tabellen, die Tonleiterverzeichnisse haben geben lassen, um diesen die akustischen Klangbestimmungen hinzefügen. Auf dieser Autorität werden auch die zavovia and ris τη θέσει μέσης und ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης beruhen. Ob dem Ptolemäus selber die Kenntniss von der musikalischen Bedeutung dieser beiden Kategorien als der Tonreihen des vollkommenen und des unvollkommenen Schlusses, des sidog rélesov und des είδος ἀτελές zu Gebote stand, darf uns fraglich, sogar als mwahrscheinlich erscheinen. Aber mit Hülfe dieser von Ptolemans

Vorwort. XXXI

überlieferten Tonleitern ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης und ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης vermögen wir die Auseinandersetzung zu verstehen, welche Plato im dritten Buche seiner Politeia von den für die Jugend seines Staates zulässigen oder nichtzulässigen Harmonien gibt. Von Plato werden die Harmonien nach einer dreifachen Kategorie unterschieden. Aus den hierzu von Aristides überlieferten Notenscalen, aus einem Fragmente des alten Pratinas u. a. geht mit Sicherheit hervor, dass die Harmonien der zweiten Kategorie Platos nach der Bezeichnung des Ptolemäus in Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης, die der dritten Kategorie Platos in Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης bestehen. Jeder der Harmonien der ersten Kategorie Platos entsprechen Scalen, welche wir im Anschluss an die Terminologie des Ptolemäus nicht anders als Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης zu bezeichnen haben.

Die Politeia Platos überliefert p. 400, dass es drei Klassen des Rhythmus und vier Klassen der Harmonien gibt:

δτι μεν γαρ τρί' άττα έστιν είδη, έξ ών αί βάσεις πλέκονται, ώςπερ έν τοῖς φθόγγοις τέτταρα, ὅθεν αί πᾶσαι άρμονίαι, τεθεαμένος ἂν είποιμι.

In der Politeia des Aristoteles werden zwei Klassen der Harmonien unterschieden, eine Dorische Harmonie-Klasse und eine Phrygische Harmonie-Klasse, zu welcher alle diejenigen Harmonien gehören, welche nicht zur Dor. Harmonie-Klasse gerechnet werden.

Aehnlich wird auch jede der vier Harmonie-Klassen Platos nach einer einzelnen der zu ihr gehörenden Octavengattungen benannt gewesen sein. Ohne meine in der dritten Auflage der Rhythmik S. 238 ausgesprochene Ansicht weiter zu urgiren, muss ich an dieser Stelle darauf bestehen, dass für die Platonischen Harmonie-Klassen sicherlich auch die Benennungen Dorisch, Phrygisch, Lydisch vorgekommen sind. Für die vierte der Platonischen Harmonie-Klassen mag die Benennung dahin gestellt bleiben.

Mit Sicherheit lässt sich sagen: es gab Dorische, Phrygische, Lydische Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης, Scalen ἀπὸ τῆς τῆ Θέσει νήτης und (denn auch solche müssen nach Platos Republik angenommen werden) ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης.

Die Octavenreihen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης gehen von der μέση abwärts bis zum προςλαμβανόμενος, oder, was dasselbe ist (vgl. die Schlussworte der oben S. XX angeführten Stelle Ptolem. harm.
 15), in höherer Tonlage von der νήτη ὑπερβολαίων bis zur μέση:

Δωρίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης.



Φουγίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης.



Λυδίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης.



Die Begleitstimme eines jeden Melos kehrt immer wieder die Mese zurück; so endet bei einem Melos der Scala dzi p die Begleitstimme stets unison mit der Gesangmelodie.

2) Die Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης gehen von der διεζευγμένων abwärts bis zur ὑπάτη μέσων:

Δωρίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης.



Φουγίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης.



Λυδίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης.



Da die Begleitstimme bei einem jeden Melos stets auf die  $5\eta$  zurückkehrt, so muss sie auch für Harmonieformen  $\alpha \pi \delta$   $\tau \eta s$  mit der  $\mu \epsilon \sigma \eta$  schliessen. Die Melodiestimme schliesst in sen Formen in der  $\nu \dot{\eta} \tau \eta$  oder in deren Octave, der Hypate son: den Griechen wurde also bei den Melopöien dieser Art s Intervall der Unterquarte zu Gehör gebracht:



Bestände in der heterophonen Musik nicht das von Aristot. obl. 19, 12 überlieferte Gesetz (vgl. S. XXXV), dass dem Melos ets der tiefere, der Krusis der höhere Accordton zukommt, so irde eine Dorische, Phrygische, Lydische Melopöie auch folndermassen schliessen können:



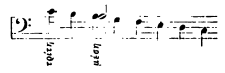
unn würde als Schlussaccord nicht wie in (A) die Unterquarte r Tonart, sondern die Oberquinte zu Gehör gebracht. Der oderne Musiker würde der schliessenden Oberquinte (in B) oht widerstreben. Das Ohr der Griechen hatte sich an die iterquartenschlüsse (in A) gewöhnt, wenn es uns auch schwer rd einzusehen, wie das griechische Ohr sich so gewöhnen konnte.

Angenscheinlich haben die griechischen Musiktheoretiker diese it des Quartenintervalles im Sinne, wenn sie das διὰ τεσσάφων έστημα für eine συμφωνία erklären. Ernst von Stockhausen ireibt mir: "Es scheint beachtenswerth, was der Philosoph Karlist. Fried. Krause (handschriftlicher Nachlass erste Abtheilung, R. Westehal, Theorie der griech. Harmonik u. Melopöie.

zweite Reihe, II. Kunstphilosophie, B. Anfangsgründe der allgemeinen Theorie der Musik, Göttingen, Dieterichsche Buchhandlung, 1838) geäussert hat. "Man hat viel gestritten," sagt Krause, "ob das Intervall der Quarte ein consonirendes oder dissonirendes sei. Dabei aler muss man unterscheiden, ob von einem Accorde oder von einem Melodietone die Rede ist, und wenn die Quarte in einem Accord zusammenklingend betrachtet wird, so kommt es darauf an, welcher Ton als Grundton angenommen wird. Nehme ich z. B. bei dem 'Sammklange' c f den Ton c als Grundton an, und empfinde ihn als Grundton (wenn z. B. das ganze Stück aus c Dur ginge), so ist dieser Klang nicht befriedigend; wenn ich aber dabei f als Grundton ansche [wie im Schlussaccorde des Lydischen], so ist dien Klang insofern befriedigend; denn er ist ja dann als Quinte en pfunden." Das ist meiner Meinung nach, wenn auch für da heutigen praktischen Musiker nicht verständlich, doch die Theorie der consonirenden Unterquarte der Griechen."

3) Die Scalen ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης gehen von der τρίτη διεζευγμένων abwärts bis zur παρυπάτη ὑπάτων:

Δωρίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης.



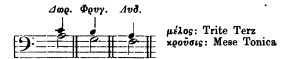
Φουγίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης.



Αυδίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης.



Die Begleitung solcher Melopöien schliesst wiedernm auf der Mese. Es werden hier also folgende Terzen-Intervalle zu Gehör gebracht: Vorwort. XXXV



, wenn man sich die Tonica in der höheren Octav, die Neteerbolaion, als Begleitton denkt, folgende Sexten-Intervalle:



Nach der von der Mese handelnden Stelle der Aristotelischen oleme wird man freilich zunächst an Terzen-Intervalle denken, he durch die Trite des Gesanges und durch die Mese der sis gebildet werden; aber dann kommt jene andere Stelle der oleme 19, 12 nicht zu ihrem Rechte, wonach in der heteronen Musik der tiefere Accordton stets dem Melos, nicht Krusis angehört, eine Notiz des Aristoteles, welche durch bei Plutarch erhaltene Aristoxenische Darstellung der alten erophonie aus der Periode des Terpander bestätigt wird. ὰ τί τῶν χορδῶν ἡ βαρυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει; " So st es wörtlich in dem Aristotelischen Probleme 19, 12. Dieser iz würden wir nicht gerecht werden, wenn wir Terzen-Intervalle Ausgang der Trite-Formen annehmen wollten. Daher müssen uns für den Ausgang auf Sexten-Intervalle entscheiden. et dies in Folgendem seine Bestätigung. Die Scala Povyiov τῆς τῆ θέσει τρίτης, d. i. die Octave von h bis h, führt den nen Mixolydisti, jene Octavengattung, welche Plato als zu wehhig für die Erziehung nicht gestatten will. Die Scala Avdiov τῆς τῆ θέσει τρίτης, d. i. die Octave von a bis a, führt bei to den Namen Syntonolydisti und wird von ihm aus dem ilichen Grunde wie die Mixolydisti verworfen. In dem Comitare, welchen Plutarchs Musikdialog von den Platonischen monien gibt, heisst es § 15 von der Syntonolydisti: "Plato virft sie wegen ihrer zu hohen Tonlage (weil sie eine άρμοόξετα ist) und weil sie für Klagemelodie geeignet sei." Pluhs Bemerkung über die "zu hohe Tonlage" stammt vermuthaus Aristoxenus, den Plutarch in dem unmittelbar darauf XXXVI Vorwort.

folgenden Satze als Quelle citirt. Wenn, wie wir vorher angenommen haben, die Begleitungstöne der Syntonolydisti bis zur Nete hyperbolaion hinaufgehen, dann ist die Tonart, wie Plutarch vermuthlich nach Aristoxenus referirt, in der That eine "άρμονία ὀξεῖα". Auch in den Octavenreihen der Form 1) kann nach den oben S. XVI mitgetheilten eigenen Worten des Ptolemäus die νήτη ὑπερβολαίων an die Stelle der μέση treten.

Die Terzenschlüsse, deren Vorkommen in der altgriechischen Musik in der ersten Auflage der griechischen Harmonik als nothwendige Consequenz der thetischen Onomasie dargethan wurde. waren es vor allem, welche mir die ernste Opposition Zieglers zuzogen. Er verspottete die "ganz neuen, weder in der alten noch in der neuen Musik bisher bekannten Terztonarten". Für die alte Musik hatte nun freilich vor mir noch Niemand davon gesprochen, für die neuere Musik aber waren sie keineswegs ganz unbekannt. In den Lehrbüchern der modernen Musiktheorie werden sie zwar nicht ausdrücklich genannt; aber was dort als die häufigste Form des unvollkommenen authentischen Schlusses aufgeführt wird, ist nichts anderes als der Terzenschluss. E. von Stockhausen sagt: "Es ist fraglos, dass im Volksgesange und in analogen Compositionen Schlüsse vorkommen auf einem Tone, der die wesentliche Bedeutung als tonale Terz besitzt." Wer länger Zeit in Schwaben gelebt und dort die nationalen Volkslieder gehört hat, der wird die sentimentale Eigenthümlichkeit des Terzenschlusses fest in der Erinnerung behalten und denselben z. B. auch in Beethovens Claviersonate op. 109 Finale und in Bachs wohlt Clav. II, 15 G Dur-Fuge lebhaft empfinden. Weshalb das Vorkonmen des Terzenschlusses in der alten Musik so überaus bedenklich erschien? Meine Annahme eines Terzenschlusses in der griechischen Musik stiess deshalb auf so energischen Widerstand, weil die griechischen Musiktheoretiker, wie sie die Quarte unter die Consonanzen, so die Terz unter die Dissonanzen rechnen. der ebenso geniale wie gelehrte Herr Gevaert, damals Director der grossen Oper zu Paris, jetzt Director des Brüsseler Musikconservatoriums, war der einzige, welcher die als angebliche Dissonanz übel berüchtigte Terz der griechischen Musik in des Musikbeispielen des Anonymus als ein Intervall erkannte, welches völlig wie das moderne Terzenintervall zum griechischen Melodieschlusse gebraucht, mithin in der griechischen Musikpraxis als Consonanz verwendet worden sei. In seiner zweibundiges

Vorwort. XXXVII

istoire et Théorie de la Musique de l'antiquité 1875. 1881 trat : Aug. Gevaert offen für die in meiner griechischen Harmonik 661 dargelegte neue Auffassung der griechischen Musik auf, elche von Ziegler und manchen anderen Philologen und Musirn Deutschlands so übel angesehen wurde.

Meine "Terzentheorie" war eine den übrigen so unbequeme itdeckung, dass sie lieber bei F. Bellermanns Interpretation r thetischen Onomasie verblieben, als dieser Lehre des Ptoleius, wie ich es gethan, ein sorgsames Studium zuwenden wollten. car Paul und Hugo Riemann waren bis in die letzten Jahre einzigen, welche sich nicht zu der Bellermannschen, sondern der richtigen Auffassung der Ptolemäischen ονομασία κατά σιν bekannten. Aber von den Schlüssen auf der thetischen ite und Hypate wollten sie nichts wissen, der eine von beiden ch nichts von einer besonderen Phrygischen und Lydischen, ndern nur von der Dorischen Melopöie. Wir lesen in Hugo emanns Musik-Lexikon 1882 S. 338: "Dass die Griechen durchaus eht so, wie das später bei den Kirchentönen der Fall war, dem rygischen u. s. w. eine ähnliche grundlegende Bedeutung beiissen wie dem Dorischen, d. h. dass sie nicht d oder g als uptton des Phrygischen betrachteten (sozusagen als Tonica oder minante), sondern dass sie vielmehr wirklich alle Octaventtungen als verschiedene Ausschnitte aus einer Dorischen Scala trachteten, geht zur Evidenz aus der Unterscheidung der Thesis tellung) und Dynamis (Bedeutung) hervor. Der Stellung nach ata thesin) ist in der Phrygischen Tonart d' Nete, g ese und d Hypate; der Bedeutung, Wirkung nach (kata namin) ist d' Paranete, g Lichanos meson, d Parhypate, h. die Dynamis ist immer die der Dorischen Tonart. enn daher Aristoteles der Mese eine besondere Bedeutung beisst, so meint er stets die Dorische Mese, und R. Westphal hat e sehr verderbliche Verwirrung in die Theorie der griechiien Musik gebracht, indem er die gegentheilige Auffassung tend machte. Auch die an ihn anlehnende Darstellung Geerts ist daher mit Vorsicht aufzunehmen."

Was hier Hugo Riemann von der Musik der Griechen beuptet, wäre gerade so, als wenn die Musik der Kirchentonarten h z. B. nur des einzigen Aeolischen Kirchentones bediente, nicht er auch des Lydischen, Mixolydischen, Dorischen u. s. w. Die schiedenen Octavengattungen der Griechen — meint Riemann — XXXVIII Vorwort.

seien nur verschiedene Ausschnitte aus der Dorischen Scala, es gebe keine andere Tonica als nur die Dorische Tonica, keine andere Dominante als nur die Dorische Dominante. Mit demselben Rechte würde er auch behaupten, die moderne Mollscala sei nichts als blos ein Ausschnitt aus der Durscala, die Moll-Tonica sei dieselbe wie die Dur-Tonica.

Von den Octavengattungen des griechischen Alterthums galt freilich die Dorische als die vornehmste. Deshalb gebraucht Aristoxenus, wenn er in seiner Harmonik allgemeine musikalische Sätze über Tonumfänge, über Klanggeschlechter u. s. w. aufstellt, stets die dynamische Onomasie, in welcher jeder Klang den Namen führt, welcher ihm zukommen würde, wenn er einer Dorischen Melopöie angehörte. Die dynamische Onomasie gehört der Theorie, nicht der Praxis an; in der musikalischen Praxis kommt einem jeden Klange der Name zu, welcher ihm als Klang der Lydischen, Phrygischen Melopöie gebührt. Die musikalischen Praktiker, die Lyroden und Kitharoden des Ptolemäischen Zeitalters, bedienen sich nur der thetischen Klangbezeichnungen: Phrygische Mese, Lydische Mese ist bei ihnen die Phrygische, die Lydische Tonica; Phrygische, Lydische Hypate und Nete ist bei ihnen die Phrygische, die Lydische Dominante. Glaubt denn llerr Riemann alles Ernstes, dass die Melodie im Hymnus auf Helios und auf die Muse die nämliche Tonica und Dominante habe wie die Melodie im Hymnus auf Nemesis? Das eine ist eine Dorische, das andere eine Ionische Melopöie. Gerade so aber wie im Zeitalter des l'tolemaus, war es auch in der Periode der klassischen Kunst. Riemann weiss doch im Plato zu gut Bescheid, als dass ihm unbekannt sein könnte, was in dessen Republik über den Unterschied der griechischen Tonarten gemet ist. Die Dorische Octavengattung ist es allein, welcher Plato in seinem Idealstaate unbeschränkte Anwendung gestatten möchte: neben ihr soll höchstens nur die Phrygische Octavengattung zugelassen werden. Aber ausser Doristi und Phrygisti gibt es auch eine Mixolydisti, eine Lydisti, eine Iasti, die in der Theatermusik mit gutem Erfolge angewandt werden, aber der Jugenderziehung, wie Plato sich dieselbe denkt, ferngehalten werden soll (Πλάτων) και περί του Λυδίου δ' ούκ ήγνόει και περί της 'ládes. ριπιστήσατο γάο ότι ή τραγωδία ταύτη τη μελοποιία πέτρητα. Plutarch de mus. 17.

Herr Riemann möge nur die erhaltenen Melodie-Reste des

Vorwort. XXXIX

Griechenthums zur Hand nehmen: er wird keine Freude daran haben, wenn er die von Friedrich Bellermann herausgegebene Melodie des Liedes auf Nemesis als einen "Ausschnitt aus der Dorischen Scala betrachtet" und für dasselbe die Dorische Tonica annimmt. Für alle Zeiten ist von Friedrich Bellermann festgestellt, dass diese Melodie dem Hypophrygischen είδος διά πασῶν angehört und als solches - dies weiss Fr. Bellermann ebenfalls die Phrygische Tonica g hat. Herr Riemann ist ein grosser Musiktheoretiker, aber doch wird es ihm nicht gelingen - oder vielmehr eben deshalb wird es ihm nicht gelingen -, dem in die Phrygische Octavenklasse gehörenden Hypophrygischen Liede auf Nemesis die nämliche Tonica wie den Dorischen Liedern auf Helios und auf die Muse zuzuweisen. Für das Lied auf Nemesis wird man nie und nimmermehr eine andere Tonica als die nach der thetischen Onomasie des Ptolemäus sogenannte Phrygische Mese, d. i. den Klang g, annehmen können, wie dies bereits von Friedrich Bellermann geschehen ist. Friedrich Bellermann that dies in seiner Eigenschaft als moderner Musiker, dem die thetische Onomasie in dem Sinne wie sie von Riemann in Uebereinstimmung mit mir und Oscar Paul interpretirt wird, gänzlich unbekannt war. "R. Westphal hat eine sehr verderbliche Verwirrung in die Musik gebracht" - sagt Riemann. Ich protestire. Denn schon Friedrich Bellermann lehrt in seiner Harmonisirung des Liedes an die Muse thatsächlich das Nämliche, wie ich in meiner griechischen Harmonik. Der Vorwurf "eine sehr verderbliche Verwirrung in die Theorie der griechischen Musik gebracht" zu haben, fällt auf Riemann selber zurück, wenn anders ihm Jemand glauben wird, dass die Tonica des Liedes an die Muse nicht der Ton g, die Phrygische Mese, sondern die Dorische Mese a sei.

Aber wer wird angesichts der von mir herbeigezogenen Thatsachen den Riemannschen Satz fest halten wollen: die gesammte Musik des griechischen Alterthums habe sich in der Dorischen Tonart bewegt; was den Namen Phrygisch, Lydisch, Syntonolydisch, Mixolydisch führe, das sei alles nichts anderes als nur ein besonderer Ausschnitt aus der Dorischen Scala, unter Beibehaltung der Dorischen Tonica und der Dorischen Dominante!

Friedrich Bellermann sagt in den Tonleitern und Musiknoten der Griechen (1849) S. 8: "Von den Octavengattungen der Griechen sind bei uns nur noch zwei im Gebrauch: die Hypodorische

XL Vorwort.

oder Acolische (a — a), unser Moll, und die Lydische (c — c), unser Dur. Drei andere sind auch vollkommen melodisch und im häufigen Gebrauche der älteren Kirchenmusik und finden sich noch in vielen unserer Choralmelodien:

die Hypophrygische d. i. g ohne Vorzeichnung, jetzt Mixolydisch genannt, in

'O Haupt voll Blut und Wunden',

die Phrygische d. i. d ohne Vorzeichnung, jetzt Dorisch genannt, in

'Mit Fried' und Freud' fahr' ich dahin', 'Erschienen ist der herrlich' Tag'."

Von der Mixolydischen Octave gibt Bellermann den Nachweis, dass sie unmelodisch sei, weil sie keine reine Quinte des Grundtones, sondern dafür das Intervall h-f habe. Den Aufangston einer jeder der griechischen Octaven fasst Bellermann als den Grundton der Octavengattung.

Heinrich Bellermann, Friedrichs Sohn, unterscheidet bei jeder Octavengattung eine authentische und eine plagalische Form. Vgl. Il. Bellermann, Contrapunkt. Zweite umgearbeitete und vermehrte Auflage 1872, S. 73 ff. Eine jede der Octaven werde von den Alten in eine Quinte und eine Quarte zerfällt. Liegt in einer Octavenscala die Quinte unterhalb, die Quarte oberhalb, dann hat sie den Grundton an tiefster Stelle und ist eine authentische. sie umgekehrt die Quarte unterhalb, die Quinte oberhalb, dann ist der vierte Ton als Grundton der Octave anzusehen, die alsdann zu den plagalischen Octavengattungen gezählt werden muss. H. Bellermann zieht die Stelle des Gaudentius p. 18 Meib. herbei Er sagt S. 78: "Auffallend ist es, dass Gaudentius die Lydische Octave aus Quarte und Quinte zusammensetzt, derselben also F zum Grundton gibt, und ferner dass er jene drei mit einfachem Namen bezeichneten Octaven Lydisch, Phrygisch und Dorisch in ihrer Zusammensetzung als Quinte und Quarte nicht mit einander übereinstimmend bildet." II. Bellermann vermuthet hier einen Fehler in der Textesüberlieferung des Gaudentins: alle drei Octavengattungen müssten auf gleiche Weise aus Quinte und Quarte zusammengesetzt sein.

Durch die Herbeiziehung des Gaudentius hat sich H. Bellermann ein nicht geringes Verdienst erworben: auch nach meiner Ansicht müsste die Behandlung des Lydischen, Phrygischen

Vorwort. XLI

d Dorischen eine gleichmässige sein. Aber ich kann nicht ihin mit Helmholtz anzunehmen, dass für die Dorische Octave iht der erste Ton e, sondern der vierte Ton a die Bedeutung Grundtones oder der Tonica hat, dass mithin, um im übrigen

H. Bellermanns "authentischen und plagalischen Octaventungen" fest zu halten, die Dorische nicht zu den authentischen, idern zu den plagalischen gehören würde. Ich erlaube mir her, die von H. Bellermann S. 78 gegebene Uebersicht der tavengattungen folgendermassen zu modificiren. ("Der fett geickte Buchstabe — sagt H. Bellermann — bezeichnet jedesmal a Anfangston der Quinte, woraus sich die Eintheilung von bst ergibt.")

```
c d e F g a h c Lydisch
d e f G a h c d Phrygisch
e f g A h c d e Dorisch

Hypolydisch F g a h c d e f

Hypophrygisch G a h c d e f g

Hypodorisch A h c d e f g a
a h c D e f g a Lokrisch.
```

Die hier zu Anfang der sieben Linien gesetzten Namen bechnen die "authentischen" Octavengattungen; die am Ende der ilen stehenden Namen bezeichnen die "plagalischen" Octaventtungen. Die zu den "authentischen" gehörenden sind solche, lehe nach den obigen Bemerkungen S. XXVIII den vollkommen Ganzschluss haben; die "plagalischen" sind solche, deren nzschluss ein unvollkommener in der Quintenlage ist. Die Mixolische Octavengattung, welche nach Fr. Bellermann, dem Vater, authentische gefasst werden müsste, ist nach H. Bellermann, m Sohne, eine plagalische Octavengattung. Als solche müsste einen unvollkommenen Ganzschluss haben.

Auch nach den von mir gewonnenen Ergebnissen gehört Mixolydische Gattung zu denjenigen, welche den unvollmmenen Ganzschluss haben, doch nicht den unvollkommenen nzschluss in der Quinten-, sondern in der Terzenlage. Es teint mir nothwendig nochmals darauf hinzuweisen, dass bei ner der griechischen Octavengattungen diejenige Form des plusses angewandt werden konnte, welche als Plagal- oder schenschluss bezeichnet wird, sondern stets nur der sogenannte hentische oder Ganzschluss, seltener aber der vollkommene als

XLII Vorwort.

der unvollkommene Ganzschluss, und der letztere entweder als Quintenschluss oder als Terzenschluss.

Für das ganze christliche Abendland war Italien der Vermittler der griechischen Kunst, auch der Musik des klassischen Griechenthums. Die griechischen Harmonieklassen wurden dem Abendlande als Kirchentöne unter eigenthümlicher Verschiebung der alten Namen zugeführt, das antike Phrygisch wurde Dorischer Kirchenton genannt u. s. w. Die historischen Einzelheiten des Uebergangs müssen zum Theil als noch unbekannt angesehen werden. Als unbekannt muss bis jetzt auch dies gelten, woher die christlichen Kirchentöne ihre Plagal-Schlüsse, die sogenannten Kirchenschlüsse, erhalten haben; denn bis in die Zeit der Mitte des römischen Kaiserthumes gab es für die griechischen Harmonieklassen keinen anderen als den authentischen Schluss. Its geht aus dem Aristotelischen Probleme 19, 36 hervor, welches in Abschlusse einer jeden griechischen Melopöie stets die thetische Mese erheischt, womit auch die Notiz des Dio Chrysostomos über die Mese sichtlich übereinstimmt. Der authentische Schluse der Kirchentöne musste aber beim Uebergange aus der heidnischen in die christliche Welt bereits ein zweifacher gewesen sein, ein vollkommener und ein unvollkommener, bei Manuel Bryennios είδος τέλειον und είδος ἀτελές genannt. Auch die Terminologie der Kirchentöne hat diese Nomenclatur sich angeeignet: vollkommener authentischer Schluss mit dem Ausgange der Oberstimme auf der Prime - unvollkommener authentischer Schluss mit dem Ausgange der Oberstimme auf der Quinte oder der Terz Es sind das die nämlichen Schlüsse, nach denen Platos Republik die Harmonien classificirt. Für die Kirchentöne sind diese Artes des authentischen Schlusses zu wesentlich, als dass die moderne Theorie dieselben nicht zu einem Hauptgesichtspunkte erhebes müsste. Derselbe gibt uns unfehlbare Fingerzeige trotz der Verschiebung der Benennungen in den christlichen Kirchentönen, die ihnen zu Grunde liegenden altgriechischen Tonarten wiederzufinden. Der Acolische Kirchenton mit vollkommenem authertischem Schlusse ist die Aeolische Harmonie der Griechen, der Aeolische Kirchenton mit unvollkommenem Schlusse der Oberstimme auf der Quinte ist die Dorische Harmonie der Altes Antonio Lottis dreistimmiger Choral, welcher in Acolischen Kirchenton gesetzt die Leiden des Erlösers feiert (Fried. Kraus und Johann Christian Weeber, christliche Chorgesänge, Stuttgat

1854, 2tes Heft, S. 12), veranschaulicht uns die Dorische Harmonie der Griechen. Der unvollkommene authentische Quintenschluss der alten Doristi tritt bereits im vorletzten Verse ein; im letzten Verse des Lottischen Chorals wird der nämliche Schluss, der vorher in der Moll-Tonart ausgeführt, noch einmal in der Dur-Tonart wiederholt. Nach antiker Terminologie würde dies eine Verbindung (Syzeuxis) der Doristi mit der Phrygisti sein, vgl. Aristoxenus ap. Plutarch de mus. § 16.



XLIV Vorwort.



Vorwort. XLV



Die Tonart der vorstehenden Composition Lottis ist die nämliche Dorische, welche der griechische Dichter-Componist Pindar in seinen Epinikien neben der Aeolischen am meisten bevorzugte. Beide Tonarten, die Dorische und Aeolische, unterscheiden sich im wesentlichen von einander durch nichts als ihre Schlüsse, der bei der Aeolischen ein vollkommener auf der Prime, bei der Dorischen ein unvollkommener auf der Quinte war. Von diesen Schlüssen abgesehen ist die Dorische Tonart mit der Aeolischen identisch, Plato begreift daher beide Tonarten unter dem Namen der Dorischen Harmonie. Die grössere Bestimmtheit und Energie, welche durch den vollkommenen Primen-Schluss im Gegensatz zu dem unvollkommenen Quinten-Schlusse bewirkt wird, erklärt es, weshalb Pindar für seine bewegteren Dichtungen die Aiolisti, für die ruhigern die Doristi wählt, ein Unterschied, auf welchen zuerst Gottfried Hermann aufmerksam gemacht hat. Die Aiolisti mit ihrem vollkommenen Primen-Ganzschlusse hat einen bestimmteren, indivuduelleren Charakter; in der Dorischen mit ihrem unvollkommenen Quinten-Schlusse tritt die Individualität zurück, das Individuum verschwindet gegenüber den Schranken, welche ihm die Objectivität auferlegt. Heraclides Ponticus in einem bei Athenäus 14, 624 erhaltenen Fragm. stellt den verschiedenen Eindruck der Aeolischen und der Dorischen Tonart einander gegenüber: Mannhaftigkeit und Erhabenheit, nicht Lust und Fröhlichkeit, vielmehr Herbheit, Härte und Strenge ist der Charakter der Doristi; von allen Harmonien ist sie die würdevollste; in der Aiolisti dagegen zeigt sich - sagt Heraclides - das ritterlich-aristokratische, etwas übermüthige Wesen des Aeolischen Stammes; unser Gewährsmann erkennt darin den Geist der adligen Herren von Thessalien und Lesbos wieder, die sich der Rosse, des geselligen Mahles, der Erotik erfreuen, aber bieder und ohne Falsch sind. So sei auch die Aeolische Tonart fröhlich und ausgelassen, voller Schwung und Bewegung, es liege etwas Hochmüthiges, aber nichts Unedles darin: freudiger Stolz und Zuversicht.

XLVI Vorwort.

Hiermit liegt das Urtheil vor uns, welches das Griechenthum einerseits über unseren mit vollkommenem Schlusse ausgehenden Aeolischen Kirchenton, andererseits über den Aeolischen Kirchenton, wenn er wie Lottis Composition mit unvollkommenem Schlusse auf der Quinte auslautet, gefällt hat. Denn diese beiden Formen unseres Aeolischen Kirchentones entsprechen vollständig der Aiolisti und der Doristi des alten Griechenthumes, jener beiden Harmonien, welche Pindars Epinikien vor allen übrigen bevorzugen.

Von dem Dichter-Componisten Pindar besitzen wir nur die Texte. Lange Zeit glaubte man zu einer Pindarischen Strophe auch eine von dem Dichter componirte Melodie zu besitzen. welche der Jesuiten-Pater Athanasius Kircher in einem Kloster Messinas gefunden haben wollte. Auch Böckh hielt dieselbe für echt. Mag jene Melodie auch ihre Vorzüge haben, mag sie besser als die übrigen griechischen Melodiereste sein: für ihre Echtheit lassen sich beine Beweise finden, so sehr man auch danach gesucht hat\*). Dies aber wissen wir: als Componist steht Pindar auf dem Boden einer Musik, in welcher der Chorgesang ein homophoner ist, in der aber schon seit der archaischen Epoche Terpanders die Gesangstimme von einer heterophonen Instrumentalstimme begleitet wurde. Pindar war der Schüler des Lasos, welcher die Begleitung des Chorgesanges vermittels einer Polyphonie zur Ausführung brachte. d. h. Begleitungsaccorde von mehr als zwei nicht unisonen Klängen einführte. Wie Pindar sagt, wird in der dritten seiner Olympischen Oden der den Sohn des Ainesidamos verherrlichende Chorgesang von einer Phorminx und von Auloi begleitet, - also von einer Stimme des Saiteninstrumentes und mehreren (heterophonen) Blasinstrumenten, also mindestens von drei Instrumentalstimmen begleitet. Vgl. § 5 dieses Buches. In welcher Art Pindar seine Melodien begleiten liess, das ersehen wir aus der Angabe des Aristoxenus bei Plutarch de mus. 31: Die älteren Meister (Pindar, Simonides) hätten sich vortrefflich auf die Instrumen-

<sup>\*)</sup> Die letzten Nachforschungen, freilich mit keinem günstigeren Erfolge als F. Bellermann, hat der Enkel des grossen Goethe angestellt, wie mit derselbe im Jahre 1868 mittheilte. Im Zeitalter Athanasius Kirchers verstand man sich auf die Kirchentöne ja vortretflich. Auch dem berühmtes Venetianischen Componisten A. Marcello lag eine gefälschte antike Melodie vor, der zweite Homerische Hymnus auf Demeter.

Vorwort. XLVII

begleitung der Melodie verstanden; es habe damals in Benung auf die Instrumentalunterredung, auf die Unterredung begleitenden Instrumentalstimmen eine grössere Mannigigkeit stattgefunden, als zur Zeit des Timotheus und Philous. Auf S. 40 dieses Buches habe ich eine Erklärung dieses stoxenischen Berichtes zu geben versucht. Man hat sich bis t darin gefallen, den offenkundigen Zeugnissen des Aristoxenus a Trotz der griechischen Musik eine heterophone Instrumentaleleitung entweder gänzlich abzusprechen oder dieselbe so unistlerisch wie möglich zu denken. Weshalb sollen denn aber die echen, die doch in allen übrigen Künsten die bleibenden Vorler der Neueren sind, gerade in der Musik auf der Stufe der idheit geblieben sein? Weshalb will man bezüglich der grieschen Musik nicht auf dem von Böckh und Fr. Bellermann solchem Glücke eingeschlagenen Wege kritischer Quellenschung weiter gehen, weshalb durchaus zu Forkel zurück-Weshalb will man glauben, dass die heterophonen gleitungsstimmen der griechischen Gesangmelodien - Plato eichnet sie als τὰ ἐναντία, Aristoxenus spricht von einer νυματική διάλεκτος - blosse Füllstimmen waren, weshalb will n die Ansicht aufrecht erhalten, dass die Dichter-Componisten klassischen Griechenthumes sich unmöglich auf Stimmführung der Instrumentalbegleitung verstanden haben können, blos aus n Grunde aufrecht erhalten, weil in der musikalischen Literatur · Griechen kein Lehrbuch der Melopöie uns vorliegt? Weshalb 1 man den Griechen — wie Ziegler a. a. O S. 26 — "wenn man ien mit Westphal auch polyphone Compositionen zuerkennen iss, doch jede harmonische Behandlung der Musik als fremd" sprechen? Weshalb sollen die Griechen gerade in dieser Kunst e allerdings geringfügigen Kunstmittel so unkünstlerisch wie iglich verwandt haben? Immerhin mag Pindar, mag Simonides h auf die Stimmführung nicht wie Lotti verstanden haben; er Lottis dreistimmiger Choral in dem auf unvollkommenen thentischen Quintenschluss ausgehenden Aeolischen Kirchentone rd uns ein Repräsentant der antiken Dorischen Melopöie sein issen, von der uns Pindarische und Simonideische Beispiele nicht ehr erhalten sind. Waren auch Pindar und Simonides keine eister der Melopöie in der Art wie Lotti, so weist doch nichts rauf hin, dass sie in der Melopöie "Kinder" waren. "Eine einmmige Chormelodie, begleitet von zwei Blasinstrumenten und

XLV[[I Vorwort.

Einem Saiteninstrumente, auf welchem noch dazu niemals Accorde, sondern immer nur ein einzelner Ton mit dem Plektron gerissen wurde! Wie mag das geklungen haben?" Wir können es uns kaum vorstellig machen, aber etwas ganz Primitives sagt man -, etwas Kindisches muss es wohl gewesen sein. Sollte aber das Volk der Hellenen, welches nun einmal von allen Völkern das kunstsinnigste war, auch mit so beschränkten Kunstmitteln etwas anderes haben schaffen können, als was ihren Werken der bildenden Kunst und ihrer Poesie gleichberechtigt war? Etwas Grosses konnte mit so kleinlichen Mitteln in der Musik nicht geschaffen werden. Freilich nicht! Aber das Motto der griechischen Kunst lautet ja: "Nicht im Grossen liegt das Schöne, sondern im Schönen das Grosse." Der Aulet Kaphesiss war es, der - wie wir bei Athenäus lesen - diesen Satz auf die Musik bezog, als er einen Schüler zurecht setzte, welcher, der Ansicht "je lauter der Lärm, je grösser die Kunst" huldigend ein ungebührliches Forte genommen hatte. Die griechische Kunst begnügt sich mit "dem Schönen im Kleinen": - "das Schöne im Grossen" darzustellen gelingt der Kunst erst in der christlichmodernen Welt. Am meisten tritt dies in den Werken der griechischen Architektur zu Tage. Mit den modernen Baudenkmälen verglichen sind die griechischen nicht viel mehr als Ministerwerke. Und doch hat an ihnen die moderne Kunst noch immer nicht ausgelernt. Wir müssen lernen, in derselben Weise um auch das Verhältniss der griechischen und der modernen Musikwerke zu denken. Das wird um so leichter sein, da die antike und die moderne Welt auch bezüglich der Poesie in demselben Verhältnisse zu einander stehen.

Ich verweise auf den in dem musikalischen Wochenblatte erschienenen Aufsatz über das Verhältniss der modernen Musik zur alten Kunst von R. Westphal und B. Sokolowsky. Die dort skizzirte Melopöie der Griechen, welcher sehr viele Widersprücke zu Theil geworden sind, muss ich auch jetzt festhalten. Dass ich jetzt im Stande bin, für meine Auffassung auf die authentischen Kirchentöne mit vollkommenem Primenschlusse und mit unvollkommenen Terzen- und Quintenschlüssen zu verweisen, diesen Fortschritt verdanke ich der unablässigen Opposition meiner Gegner, die bis zum gegenwärtigen Augenblicke in ihrem Angriffseifer unverzagter als in ihrem Arbeitseifer sind. Noch in der diesjährigen Nr. 2 des litterarischen Centralblattes klagt ein

Vorwort. XLIX

Recensent der dritten Auflage meiner griechischen Rhythmik, dass das Buch viel Unhaltbares und Gekünsteltes enthalte und dass der Verfasser die Leser schwerlich von der grossen Klarheit seines so hoch verehrten Aristoxenus überzeugen werde, da ihm selber (dem Verfasser) das Verständniss erst nach einem Studium von Jahrzehnten aufgegangen sei. Der Recensent lässt dieses gerade acht Tage später drucken, nachdem im musikalischen Wochenblatte E. v. Stockhausens Aufsatz: "das Wesen der Aristoxenisch-Westphalschen Rhythmik" erschienen war. Recensent hat seine Anzeige nur zu sehr beeilt. Hätte er sie um acht Tage zurückgehalten, wäre sie sicherlich von ihm cassirt worden. Denn in der Neujahrsnummer jenes Blattes wird der Nachweis geführt, dass man die Freischütz-Arie Nr. 8, ohne die rhythmische Doctrin des Aristoxenus zu kennen, ihrer rhythmischen Composition nach zwar mehr oder weniger richtig empfinden, aber nicht richtig begreifen kann. Der Recensent meiner griechischen d. i. der Aristoxenischen Rhythmik hätte aus dem Aufsatze des musikalischen Wochenblattes ersehen, dass wenigstens Ein Leser von der grossen Klarheit der Aristoxenischen Rhythmik sich völlig überzeugt hatte, und dass es mir genügen kann, um dieses Einen willen auf die Zusammenstellung der Aristoxenischen Fragmente zu einem zusammenhängenden Ganzen ein Studium von mehreren Jahrzehnten verwandt zu haben.

Und dennoch habe ich der unermüdlichen Opposition der angriffseifrigen Gegner zu danken, dass die dritte Auflage der griechischen Harmonik im Inhalte und in der Darstellung einen, wie ich glaube, nicht geringen Fortschritt gemacht hat.

Mit Rücksicht auf die Gegner hat dem Buche die Form einer durchaus polemischen Monographie gegeben werden müssen, statt dass es wie die früheren Auflagen in der Form eines Compendiums hätte erscheinen können. Mir soll nichts erwünschter sein, als wenn die Gegner Frieden schlössen, und von jetzt an sich mit mir in der weiteren Arbeit an der griechischen Harmonik ruhig vereinigten. Noch genug habe ich zu thun übrig gelassen — ich gestehe es gern — namentlich handelt es sich um eine vollständige Parallele zwischen den griechischen Harmonien ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης, τρίτης, νήτης einerseits und den entsprechenden Kirchentönen mit Ganzschlusse auf der Primen-, Terzen-, Quintenlage des tonischen Dreiklanges andererseits. Mir steht nicht das Material zu Gebote, um eine solche Parallele in einiger Vollständigkeit

L Vorwort.

ziehen zu können. Beistand von Anderen würde hier im höchsten Grade erwünscht sein.

Ich darf die Arbeit nicht schliessen, ohne Herrn Ernst Freiherrn von Stockhausen und Herrn Organisten Heinrich Fischer für die liebevolle uneigennützige Freundlichkeit aus vollem Herzen zu danken, mit welcher sie das Buch gefördert haben. Der Erstere theils brieflich von Dresden aus, theils mündlich während des Besuches, den er im September d. v. J. der freundlichen Stadt Bückeburg gemacht hat, eines Besuches, der sowohl der Aristoxenischen Rhythmik wie der griechischen Melik zu Gute kam. Fortwährend stand Herr Heinrich Fischer meinen Studien über griechische Tonarten und christliche Kirchentöne fördend zur Seite, der würdige Diadoche des "Bückeburger Bachs", des Sohnes Johann Sebastians, jenes jüngeren Bachs, welcher gleichzeitig mit Herder eine der Zierden Bückeburgs in den Tagen des genialen Heldengrafen Wilhelm war, von dessen Saaten durch seinen treuen Schüler Scharnhorst dem ganzen Deutschland der Ertrag zu Gute kommen sollte.

Bückeburg, im zweiten Jahre des deutschen Kolonienreiches.

Rudolf Westphal.

## Inhaltsangabe.

#### Vorwort.

itfertigung der früheren Ausgaben dieses Buches bezüglich der thetihen Onomasie und der den christlich-modernen Hauptschlüssen in der stavenlage, Terzenlage und Quintenlage des tonischen Dreiniges entsprechenden altgriechischen Schlüsse in der thetischen ese, der thetischen Nete (Hypate) und der thetischen Trite I-L.

#### Erstes Capitel.

#### Das griechische Melos im Allgemeinen.

. Einleitung S. 1-16.

#### Zweites Capitel.

# 7 orhistorische und historische Zeit des Melos, Homophonie, Heterophonie, Polyphonie.

- . Sagenzeit S. 1-24.
- . Terpanders Zeitalter S. 24.
- . Heterophonie S. 31.
- . Polyphonie S. 34.

## Drittes Capitel.

## Die Intervalle des griechischen Melos nach der Lehre des Aristoxenus.

Unzusammengesetzte und zusammengesetzte, symphonische und diaphonische Intervalle S. 46.

Gerade, ungerade, irrationale Intervalle des ungemischten diatonischen, chromatischen, enharmonischen Melos S. 48.

- tonischen, chromatischen, enharmonischen Melos S. 48.

  I. Gerade Intervalle (ἄστια διαστήματα) S. 52. (1) Ungemischtes
  Diatonon syntonon. (2) Ungemischtes Chroma syntonon oder
  toniaion S. 53.
- II. Ungerade Intervalle (περιττά διαστήματα) S. 53.
  - 1. Des μέλος έναρμόνιον. (3) Ungemischtes έναρμόνιον S. 54.
  - Des μέλος διάτονον μαλακόν. (4) Ungemischtes Diatonon malakon S. 54.
- III. Irrationale Intervalle (ἄλογα διαστήματα). Die Aristoxenische Definition S. 54.
  - Irrationales Megethos des Chroma hemiolion. (5) Ungemischtes Chromatikon hemiolion S. 56.
  - Kleinstes irrationales Megethos des Chroma malakon. (6) Ungemischtes Chroma malakon S. 57.

Constante und variabele Klänge, Pyknon S. 58.

Das den Tongeschlechtern gemeinsame Melos S. 59. (7) Pentachord der constanten Klänge S. 60.

Gerade, ungerade, irrationale Intervalle der gemischten Arten **§** 8. des Melos S. 60.

Pseudo-Euklids Definition des μιπτον μέλος. (8-10) Mischung des Diatonon syntonon mit harmonischer oder chromatischer Parhypate. (11-13) Mischung des Chroma syntonon mit der Parhypate eines tieferen Chroma oder des Enharmonion S. 61.

Im Ganzen sechs ungemischte, dazu noch eine den Klanggeschlechtern gemeinsame Scala nach Aristoxenischer Theorie.
Dazu der "Nachtrag zur Intervallenlehre" am Ende des Buches (über die Aristoxenischen Termini augres und mintor vivos).

#### Viertes Capitel.

#### Die unvollständigen und vollständigen Systeme des griechischen Melos.

Die Tonsysteme nach Platos Timaeus S. 64. \$ 9.

Platos diplasiai Diastaseis. Das alte Oktachord und die acht Klarge desselben.

Platos triplasiai Diastaseis S. 73—76.

Gesammt-Uebersicht von Platos "drei diplasischen Diastasen" und "drei triplasischen Diastasen" S. 77.

§ 10. Die alten Heptachorde.

- Scala des Philolaos; Terpanders Diezeugmenon-System mit ausgelassener Trite S. 78.
   Terpanders Diezeugmenon-System mit ausgelassener Nete S. 81.
   Terpanders Synemmenon-System S. 83.

- 4. Scala des Olympos mit ausgelassener Lichanos S. 86.
- § 11. Das historische Aufkommen der nicht-diatonischen Scalen.
  - Entstehung des Enharmonion und Diatonon malakon S. 90.
  - 2. Die Entstehung des gemischten Diatonon aus der vereinsachten Scala Terpanders S. 95.
- § 12. Platos Nomoi über die Heterophonie des diatonischen und nichtdiatonischen Melos S. 100.
  - ,, Καὶ δὴ καὶ πυκνότητα μανότητι" S. 105.
     ,,καὶ τάχος βραδυτῆτι" S. 107.

- ,,καὶ ὁξύτητα βαρυτῆτι ξήμφωνον καὶ ἀντίφωνον (vielmehr διώ-φωνον!) παρεχομένους" S. 108.
- § 13. Die Systeme des griechischen Melos nach der Lehre des Aristoxenus S. 112.
- § 14. Das Dodekachord und Hendekachord S. 113.

Die alte Pentas der Tonoi bei Polymnastus, die alte Hexas der Tonoi zu Platos Zeit S. 117. Platos Dodekachorde und Hendekschorde im Tonos Hypodorios, Lydios und Hypophrygios S. 118. Theorie der Instrumentalnoten nach F. Bellermann S. 119.

§ 15. Die Doppeloctav-Scalen des Aristoxenus S. 120.

Die dreizehn Aristoxenischen und die zwei nacharistoxenischen Tonoi mit Vocal- und Instrumentalnotirung nach Alypius S. 124, 125.

§ 16. Die Tonoi in ihrer ποινωνία πατά τετράχορδα und in ihrer praktischen Verwendung S. 126.

Die D-Tonarten und die Kreuz-Tonarten S. 129.

I. Die Tonoi der orchestischen Musik S. 131.

II. Die Tonoi der Auleten (und Hydrauleten) S. 132. III. Die Tonoi der Kitharoden. Uebersicht der griechischen Transpositionsscalen oder Tonoi S. 135.

#### Fünftes Capitel.

## Die Octavengattungen (Harmonien) und die Ton-Scalen thetischer Onomasie.

- § 17. Die σχήματα oder είδη τοῦ διὰ πασῶν S. 136.
- Uebersichtstabelle der Ptolemäischen δυνάμεις und Θέσεις für die Scala ohne Vorzeichnung aus der ersten Auflage der Harmonik wiederholt S. 141.
- § 18. Die sieben συστήματα τοῦ δὶς διὰ πασῶν bei Ptotemäus Harm. 2, 5 ff. S. 141.
  - F. Bellermann über die thetische und dynamische Klangbezeichnung S.144. Von Dr. Demetrios Sakellarios besprochen S.145. A. Zieglers Vertheidigung der Bellermannschen Auffassung S. 147.
- § 19. Die Ptolemäischen Verzeichnisse der dynamisch-thetischen Scalen nach Dr. Sakellarios S. 149.
  - Dorischer Tonos des Ptolemäus S. 151. Phrygischer Tonos des Ptolemäus S. 151. Lydischer Tonos des Ptolemäus S. 152. Hypodorischer Tonos des Ptolemäus S. 152. Hypophrygischer Tonos des Ptolemäus S. 153. Hypolydischer Tonos des Ptolemäus S. 153. Mixolydischer Tonos des Ptolemäus S. 154.
- § 20. Die Ptolemäischen Theseis in ihrer Bedeutung als Obertöne S. 154.
  - Carl Lang über die Obertone. Harmonische Bedeutung des Ptolemäischen Tonos Lydios S. 156, des Ptolemäischen Tonos Phrygios S. 157, des Ptolemäischen Tonos Hypophrygios S. 157, des Tonos Dorios S. 158, des Ptolemäischen Tonos Hypodorios S. 158. Bedeutung der thetischen Mese nach Aristoteles S. 159.
- § 21. Die thetische Onomasie in der Byzantinischen Zeit S. 161.

  Das zéleiov eldog und das árelèg eldog der Octavenarten S. 162.
- § 22. Die thetische Onomasie bei Aristoxenus und Pseudo-Euklid. Ungenauigkeiten des Ptolemäus S. 170. Was bedeutet κατὰ δύναμιν und κατὰ δέσιν? S. 177.
- § 23. Unvollkommene, authentische Schlüsse S. 178.
- § 24. Die Harmonien des Heraclides Ponticus und Pratinas S. 183.
  Die Octavengattungen bei Heraclides Ponticus: Δωριστί, Λίολιστί, Ἰαστί, Λοπριστί S. 183.
  Die Harmonien des Pratinas: σύντονος und ἀνειμένα Ἰαστί, Λίολίς.
- § 25. Die Harmonien der Platonischen Republik und ihre alten Commentatoren S. 187.
  - Platos Angaben über die ἀφμονίαι und die vier είδη derselben.
- § 26. Fortsetzung. Aristoteles über die von Plato in seinem Staate zugelassenen Harmonien S. 190.

  Plato begreift unter der Δωριστί zugleich die Δίολιστί S. 195.
- § 27. Harmonien der Platonischen Republik erklärt von Plutarch S. 196.
  - Plutarch de mus. 16 über die σύντονος Ανδιστί oder Συντονολυδιστί S. 197, über die Μιξολυδιστί S. 198, über die χαλαφὰ oder ἐπανειμένη Ανδιστί S. 198, über die Δωφιστί, d. i. die Dorische und Aeolische Harmonie S. 199.
- § 28. Fortsetzung. Aristides p. 21 über die Harmonien der Platonischen Republik S. 200.

- § 29. Die άρμονίαι σύντονοι und χαλαραί nuch Herrn C. v. Jan S. 209.
- § 30. Theorien der Harmonien Platos S. 215.

  - Α΄. Άπὸ τῆς τῆ θέσει τρίτης θρηνώδεις ἀρμονίαι. Β΄. Άπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης μαλακαί καὶ συμποτικαὶ ἀρμονίαι.  $\Gamma'$ . Απὸ τῆς τῆ θέσει νήτης (ὑπάτης).

  - Ueber die Triten-Harmonien. Mixolydisches lambikon heim Anonymus. Syntonolydisches Trochaikon des Anonymus. Triten-Harmonien der Moll-Tonarten.
- § 31. Platos vier είδη άφμονιῶν, dargestellt an den christlichen Kirchentönen S. 234.
- Dorische Harmonieklasse S. 235. Phrygische Harmonieklasse S. 237. Lydische Harmonieklasse S. 238. Lokrische Harmonieklasse S. 239. Nachtrag zur Intervallenlehre S. 240.

| GRIECHISCHE | HARMONIK | UND | MELOPOEIE. |
|-------------|----------|-----|------------|
|             |          |     |            |
|             |          |     |            |
|             |          |     |            |
|             |          |     |            |
|             | •        |     |            |
|             |          |     |            |

•



## Erstes Capitel.

## Das griechische Melos im Allgemeinen.

### § 1.

Die Theorie der Musik mit Ausschluss der Rhythmik führt nach Namen Wissenschaft vom Melos. "Da dieselbe, so sagt istoxenus, aus einer Anzahl von Theilen besteht und in mehrere sciplinen zerfällt, so muss eine derselben der Reihenfolge nach erste sein und eine elementare Bedeutung haben. Diese ist den Namen Harmonik führende. Die Harmonik behandelt Theorie der Elemente des Melos d. h. dasjenige, was sich f die Theorie der Systeme und Tonscalen bezieht... Was da ch weiterhin bei der Verwendung der Systeme und der Tonalen in der Composition ein Gegenstand der theoretischen Unterchung ist, gehört nicht der Harmonik, sondern der Melopöie." Was Aristoxenus als zwei Disciplinen von einander abennt, die Harmonik und die Melopöie, hat unsere Darstellung, e es im Leben der Kunst der Fall war, eng mit einander zu reinen.

Es ist schwer, uns vom griechischen Melos eine deutliche prstellung zu machen. Wir haben zwar eine nicht unbedeunde Anzahl von Schriften, welche von der Theorie der antiken usik handeln, aber für sich allein geben dieselben ebenso wenig afschluss, wie uns die antiken Schriften über Architektur und besie von diesen Künsten ein deutliches Bild zu geben versichten, wenn nicht zugleich architektonische und poetische Instwerke erhalten wären. Wie könnten wir aus Aristoteles' seinandersetzungen über tragische und epische Poesie das Wesen ser Dichtungen bei den Alten erkennen, wenn uns nicht Homer d nicht einige der ausgezeichnetsten tragischen Dichtungen rlägen? Die Musik aber lässt sich noch weniger als die Poesie ter Begriffe fassen und auf die Formel des Wortes zurückten. Wie wenig helfen uns hier die Theorieen der Alten, R. Westphall, Theorie der griech, Harmonik u. Melopoie.

wenn die antiken Compositionen nicht erhalten sind? So ist es aber in der That, oder beinahe wenigstens ist es so. Dazu kommt, dass sich die uns überlieferten antiken Schriften über Theorie der Musik fast ausschliesslich auf einem abstracten Boden bewegen. Sie gehen nicht ein auf das Wesen einzelner musikalischen Kunstwerke, aber ebenso wenig stellen sie das eigentlich musikalische τεχνικόν, die Lehre von der Melodie oder der Harmonie dar, sondern ihr Interesse liegt in der Erörterung allgemeiner musikalischer Sätze, für welche die Alten nach einer philosophischen Begründung und Rechtfertigung streben. Wir finden dort ein Netz logischer Kategorieen, welches über ganz vulgäre Erscheinungen der Musik geworfen wird, aber auf die Fragen, die wir stellen möchten, um über das Wesen der antiken Musik Aufschluss zu erhalten, auf diese geben die antiken Techniker meist keine Antwort. So kommt es denn, dass es mit unserer Kenntniss der tonischen Seite der alten Musik ungleich schlechter bestellt ist als mit der der antiken Rhythmik. Denn für die Rhythmik und Metrik besitzen wir nicht nur eine ganz ansehnliche Zahl positiver Thatsachen, welche uns die alten Theoretiker überliefest haben, sondern es liegen uns die Denkmäler antiker Poesie vor, an denen wir das Wesen der Rhythmik und Metrik und die Unterscheidungen der Stilarten in gleicher Weise studiren können. wie an den Resten antiker Tempel das Wesen der griechischen Architektur.

Die Griechen reden von ihrer Musik mehr als von den übrigen Künsten. Es war ohne Zweifel eine Kunst, von der das antike Gemüth tief bewegt wurde, und auch in der äussern Stellung hatte sie eine grössere Bedeutung als die Architektur und Plastik, deren Vertreter das antike Bewusstsein nicht von den Handwerkern zu sondern vermochte; der Musiker war schon durch die Agone der grossen hellenischen Feste zu einer hervorragendern Stellung berufen, und selbst die Muse Pindars fand eine würdige Aufgabe darin, den Sieger des musischen Agons zu besingen (Pyth. 12). Dazu kam die Stellung, welche die Musik in der Jugenderziehung einnahm, und die Bedeutsamkeit, welche sie hierdurch für das gesammte alte Staatsleben hatte. Daher die Menge musikalischer Kunstschulen, in denen sich durch zahlreiche Schüler der Name und der Stil des Meisters weiter erhielt.

Aber trotzdem zeigt sich bald, dass die antike Musik nicht die Bedeutung der modernen hatte. Bei uns ist sie eine freie

selbstständige Kunst geworden; sie tritt zwar noch häufig genug in Begleitung der Poesie auf, aber die Poesie ist dann, von wenigen Ausnahmen abgesehen, stets das untergeordnete Element. Der poetische Text unserer berühmtesten Opern, der weltlichen wie der geistlichen, ist fast überall ohne Kunstwerth und kann auf den Namen einer wirklichen Poesie keinen Anspruch machen; der eigentliche Schwerpunkt der modernen Musik beginnt ausserdem immer mehr in das Gebiet der Instrumentalmusik verlegt zu werden: nicht die weltliche oder geistliche Oper, sondern die Symphonie bildet die Spitze unserer Musik.

Im Alterthum war dies Alles anders. Zwar zerfällt auch hier die Musik in Vocal- und Instrumental-Musik, aber nur in der Vocalmusik entfaltet sich ein reiches vielseitiges Leben. Das Gebiet der Instrumentalmusik beschränkt sich grösstentheils auf die Virtuosität eines Solo-Spielers; und wenn die Gewalt, mit welcher dieser sein Instrument beherrschte, auch vielfach der Gegenstand der Bewunderung war, so hat doch dieser Zweig der Kunst einen entschieden fremdländischen Ursprung: die ersten Anfänge desselben sind zwar nicht so spät, als man gewöhnlich denkt, aber jedenfalls hat die weitere Ausbildung derselben die volle Entwicklung der Vocalmusik zu ihrer Voraussetzung und schliesst sich überall an diese als an ihr Vorbild an.

Die Vocalmusik ihrerseits kommt darin mit der modernen überein, dass auch in ihr die Instrumental-Begleitung eine grosse Rolle spielt, aber noch wesentlicher sind die Unterschiede. Die Worte des gesungenen Liedes, der poetische Inhalt hat in der klassischen Zeit eine über die Melodie und die Harmonie weit hinausgehende Bedeutung. Die Musik ist, um mit Aristoteles zu reden, nur ein ηδυσμα des dichterischen Kunstwerkes, sowohl im Drama wie in der lyrischen Poesie. Sie hatte freilich die Aufgabe, in dem Gemüthe des Zuhörers und Zuschauers die Stimmung zu erregen, welche für das volle Verständniss der vorgetragenen Poesieen erforderlich war, aber die Poesie selber war der eigentliche Schwerpunkt, auf den es bei der gesammten künstlerischen Aufführung ankam. So ist es bei den Chorliedern der grossen Lyriker und ebenso ist es auch in dem klassischen Drama. Erst seit der Schlusszeit des peloponnesischen Krieges wurde dies Verhältniss wenigstens für einzelne Kunstgattungen anders: da wurden in den Tragödien die inhaltreichen Chorlieder verdrängt, um monodischen Gesängen der Agonisten Platz zu machen, und in diesen Sologesängen der Bühne ist allerdings nicht mehr die Poesie, sondern, wie der Bericht des Aristoxenus anzunehmen berechtigt, die Musik das eigentlich bedeutsame Moment. Auch die gleichzeitigen Werke der chorischen Lyrik, die Dithyramben des Philoxenus, Timotheus, Telestes haben dieselbe Stellung wie die damaligen tragischen Arien eingenommen. In dieser spätern Zeit, die bereits den Uebergang von den klassischem in den nachklassischen Hellenismus bildet, fängt die Musik an, eine freie, selbständige Stellung neben der Poesie einzunehmen, ähnlich der modernen Kunst; aber die alte Musik steht hiermit auch bereits auf dem Standpunkte, das ihr charakteristische Element einzubüssen, und die bewährtesten Kunstkenner wollen jene neueren Richtungen, die innerhalb der scenischen Monodieen und der späteren Dithyramben von der Musik eingeschlagen wurden, nicht mehr für klassische Musik gelten lassen und setzen sie gegen die Musik der pindarischen und äschvleischen Zeit sehr tief herab. So schon Aristophanes, der, selber ein begeisterter Vertreter der alten klassischen Kunst, jenen Umschwung der Musik zum Theil noch mit erlebt hat; und späterhin Aristoxenus, der in wissenschaftlichen Werken die beiderseitigen Standpunkte als ein ins Einzelne gehender Kritiker gegen einander abgewogen und sich mit aller Entschiedenheit auf Seite der alten Kunst gestellt hat.

Also Beschränkung des Melos gegenüber der prädominirenden Poesie ist das wesentliche Element der klassischen Vocalmusik. Die Melodie und Harmonie ist zwar keine Dienerin der Poesie. wie umgekehrt in unsrer heutigen Oper die Poesie zur blossen Schvin der Musik herabgesunken ist, aber sie steht doch der Poesie gegenüber erst in zweiter Linie. Sie durste nicht in der Weise sich geltend machen, dass der Sinn der Zuhörer von dem poetischen Inhalte abgezogen wurde, und um dessen vielfach verschlungenem Gange zu folgen, dazu bedurfte es in der That der vollen Aufmerksamkeit. Schon hieraus ergibt sich, dass in der alten Musik kein solcher Reichthum der Kunstmittel wie in der modernen stattfinden konnte. Das Charakteristische der alten Musik ist die grosse Klarheit der Form, die vor Allem durch die äusserste Schärfe und Präcision der rhythmischen Behandlung hervorgebracht wurde. Auch bei uns ist der Takt ein wesestliches Erforderniss, aber er ist weit öfter eine abstracte Form, die aus äussern Rücksichten festgehalten werden muss, als des Werk eines wahrhaften Rhythmopoios. Auch wir stellen an den

Componisten die Forderung einer richtigen Behandlung der rhythmischen Verhältnisse, aber wir begnügen uns schon, wenn der Componist keinen Verstoss gegen das rhythmische Ebenmass sich hat zu Schulden kommen lassen. Bei den Alten aber hat die Rhythmopöie eine solche Bedeutung, dass der Rhythmus geradezu als das energische lebensschaffende männliche Princip hingestellt wird, während die Klänge, insofern sie eine uns befriedigende Melodie und Harmonie bilden, den Alten nur ein lebensfähiger Stoff, ein durch die Energie des Rhythmus aus seiner Passivität erwecktes weibliches Princip sei (Aristid. p. 43). Uns fehlt der Sinn für dies im Rhythmus sich kundgebende plastische Element der Musik; und wenn ein origineller moderner Künstler hier und da zu künstlerischen Periodenbildungen geführt ist, welche sich nicht im gewöhnlichen Einerlei vierfüssiger Kola bewegen, so ist es recht bezeichnend für den uns mangelnden rhythmischen Sinn, dass man bisher auf diese kunstreicheren Bildungen grösstentheils nicht geachtet hat.

Die antike Vocalmusik zerfällt in den Sologesang (Monodie) und den Chorgesang. Aber der Chorgesang ist von dem Sologesange hauptsächlich nur dadurch verschieden, dass die Melodie durch eine grössere Zahl von Stimmen verstärkt wird, der Chorgesang selber ist unison. Mehrstimmigkeit des Gesanges ist dem Alterthume unbekannt. Höchstens kann eine Verschiedenheit nach Octaven vorkommen, wenn Knaben und Männer in demselben Chore vereint wirken. Hierüber besitzen wir das ausdrückliche Zeugniss in den Musik-Problemen des Aristoteles. Es ist nicht zu leugnen, dass es bei dieser grössern Einfachheit des Gesanges viel leichter war, die Worte der Singenden zu verstehen und deren Zusammenhange zu folgen, als dies da möglich ist, wo der Gesang durch künstliche vielstimmige Durchführung einen grössern Reichthum von tonischen Mitteln entwickelt. Erst die Musik der christlichen Welt gelangt zu einer Vielstimmigkeit des Gesanges, freilich so, dass zunächst die Begleitung der Instrumente zurücktritt, während das Alterthum einzig durch die Instrumentalstimmen eine Polyphonie der Musik erreichte. Die moderne Musik hat dann schliesslich zu der Polyphonie der Singstimmen die Polyphonie der Instrumente hinzugefügt und so das mittelalterliche Princip mit dem antiken verbunden. Ueber die heterophone Instrumentalbegleitung des antiken Gesanges sind die Vorstellungen bisher sehr unklar geblieben. Wir werden

den unwidersprechlichen Beweis liefern, dass nur der Gesang unison war, dass dagegen die begleitenden Instrumente zum Gesange sich polyphon verhielten, dass also dasjenige, was wir Mehrstimmigkeit nennen, allerdings vorhanden war und zwar keineswegs so, dass die begleitenden Stimmen auf Quinten, Quarten und Octaven beschränkt waren, sondern dass auch die Terze und Sexte, die Septime und Secunde in der antiken Musik ihren Platz hatte.

Den Gesang nannte man μέλος, die Instrumentalbegleitung προύσις, und je nachdem die προύσις durch Saiten- oder durch Blasinstrumente bewirkt wurde, zerfiel die gesammte Musik in zwei verschiedene Klassen. Die Vocalmusik unter Begleitung von Saiteninstrumenten heisst κιθαρφοική, die durch Saiteninstrumente hervorgebrachte Instrumentalmusik heisst มเปิดอุเฮนเท่ oder ψιλή κιθάρισις. Die Kitharistik folgt überall den Normen der weit früher ausgebildeten Kitharodik, und beide zusammen bilden die eine Gattung der antiken Musik. Die Vocalmusik unter Begleitung von Blasinstrumenten dagegen heisst αὐλωδική, die durch Blasinstrumente hervorgebrachte Instrumentalmusik avantum oder ψιλή αύλησις. Beide zusammen bilden die zweite Gattung. Eine dritte Gattung wird sowohl für die Instrumentalmusik wie für die Vocalmusik durch Vereinigung der Aulodik und Kitharodik oder der Auletik und der Kitharistik hervorgebracht. xpovoig hatte bei den Alten nicht sowohl ein massenhaftes Zusammenwirken der Kunstmittel als vielmehr die Virtuosität des Spielenden die hervorragende Bedeutung. Die antike Technik muss trotz der beschränktern Kunstmittel, nach einzelnen von den Alten uns zufällig mitgetheilten Zügen zu urtheilen, eine im höchsten Grade vollendete gewesen sein, und dasselbe gilt auch von der Technik des Gesanges. Das antike Publicum zeigte gerade hier einen scharf-kritischen Kunstgeschmack. Der kleinste Fehler des Spielers oder des Sängers wurde nicht ungerügt gelassen, wie dies noch Cicero von seinen Zeitgenossen bemerkt. Man schreckte vor der Ueberwindung der technischen Schwierigkeiten so wenig zurück, dass gerade deshalb die Saiteninstrumente in grösserm Ansehen standen, als die Blasinstrumente, weil sie schwieriger zu spielen waren, und dass sich gerade deshalb die Virtuosen mit Vorliebe den Saiteninstrumenten zuwandten (Aristox, ap. Athen. IV, 174).

Von den Blasinstrumenten stehen die metallenen (σάλπιγγες)

ausserhalb der eigentlichen Kunst, sie dienen zur Kriegsmusik und zu andern untergeordneten Zwecken, die Sanction der Kunst ist nur den Rohr- oder Holzinstrumenten, den αὐλοί, zu Theil geworden. Abgesehen von dem geringeren Tonumfange des einzelnen Instrumentes unterscheiden sich die alten αὐλοί von unseren Rohrinstrumenten dadurch, dass jene mehr auf die Tiefe, diese mehr auf die Höhe berechnet sind. Clarinetten, Flöten. Oboen enthalten noch mehrere Octaven in der höheren Tonlage, die den alten αὐλοί fremd sind. Die tiefen Octaven der alten Rohrinstrumente werden zwar durch unser Contrafagott überboten, aber das Fagott ist ein wesentlich anderes Instrument. Am meisten entsprachen die alten αὐλοί unseren Clarinetten, und der Eindruck, den auf uns die Clarinette macht, findet sich im ganzen und grossen nach den Berichten der Alten auch bei den αὐλοί wieder: ein voller sinnlicher Klang, weniger sanft und weich, als keck und leidenschaftlich; das Gemüth nicht besänftigend, sondern heftig bewegend, ja sogar zu Enthusiasmus und Fanatismus fortreissend. Wir haben aber nicht zu vergessen. dass die Alten vom Eindrucke ihrer avloi stets mit Rücksicht auf ihre Saiteninstrumente reden, und diese sind am nächsten unserer pedallosen Harfe verwandt, deren Klang so farblos wie möglich ist. Ein wirklich selbständiges Leben vermag sich auf dem Spiel der Lyra und Kithara nicht zu entwickeln, sie ist streng genommen nicht einmal fähig, eine Melodie darzustellen, denn die Tondauer kann immer nur eine sehr kurze sein und ist eigentlich nur für den Augenblick vorhanden, wo die Saite angeschlagen wird, das Nachklingen ist so schwach, dass hier kaum mehr vom Tone die Rede sein kann. In dieser Beziehung bildet sie gerade den Gegensatz der die Melodie führenden menschlichen Stimme. Auch die Intension des Tones leidet hier kaum eine Modification, forte und piano stehen sich ziemlich nahe, schnelle Bewegungen können ebenfalls nicht ausgeführt werden. Dies Instrument nun aber ist es, welches in der alten Musik überall obenan gestellt wird. Die kitharodische Musik kommt dem Kunst-Ideale, welches den Alten vorschwebt, am nächsten, hier findet sich Ruhe, Frieden und gleichwohl Kraft und Majestät, hier wird das Gemüth in die Region des pythischen Gottes hinaufgehoben. Daraus ergibt sich nun der allgemeine Charakter der alten Musik vielleicht eben so gut, wie aus den speciellen Notizen, die uns sonst die Alten hinterlassen haben. Ein eigentliches Seelenleben

darstellen, das soll die alte Musik nicht; jene Bewegung, in welche die moderne Musik unser Gemüth mit fortreisst, jene Gemälde vom Ringen und Streben des individuellen Geistes, jene Bilder von den Gegensätzen, durch welche sich das eigene Leben hindurchzuwinden hat, waren der alten Musik ganz und gar fremd. Der Geist sollte auf eine Stufe idealerer Anschauung hinaufgehoben werden, das wollte auch die antike Musik, aber sie wollte ihm nicht erst das Spiegelbild seiner eigenen Kümpfe vorführen, sondern ihn sofort auf den Standpunkt bringen, wo er Ruhe und Frieden mit sich und der Aussenwelt fand und zu grösserer Thatkraft emporgezogen wurde. Die alte Musik ist eine Kunst, die zwar durch Bewegung wirkt, aber in dieser Bewegung nur ein einziges Moment festhält und auf dieses alle Stimmungen concentrirt. Die individuelle Gestaltung dieser Stimmung behält sich die Poesie vor, und in wie hohem Grade die Musik hierbei gleichsam nur andeutend mitwirkte, zeigt sich besonders darin, dass die Antistrophe jedesmal von derselben Musik wie die Strophe gesungen und begleitet wird, auch wenn der Inhalt der Poesie in der Strophe ein völlig anderer geworden ist\*). Von Romantik ist hier keine Spur, die Tone gleichen den festen Körpern, aus denen die Gestalten der Plastik gearbeitet sind; die wenig bewegte Schönheit, welche sich in der Kunst des Polykleitos ausspricht, trat dem Hellenen auch in der Musik entgegen. ist nicht die Färbung des Tones, nicht die ergreifende Wirkung der Harmonie, sondern die Schönheit der Melodie und die Reinheit des Tones, die den Kunstwerth der griechischen Musik bestimmt. Dem Gesange genügten die einfachen, effectlosen, bald verklingenden Töne der begleitenden Kithara, die keinen Nachhall in der Seele zurücklassen sollten. Die Töne der Blasinstrumente stehen der menschlichen Stimme näher, treten daher schon früh als melodieführende Stellvertreter derselben auf, ja es tritt die Aulodik gegen die Auletik zurück, wurde ja an den pythischen Spielen die Aulodik nach einem Versuche, sie dort einzuführen, augenblicklich wieder abgeschafft (Paus. 10, 7, 5 αθλωδίαν κατέλυσαν καταγνόντες οθα είναι τὸ ἄκουσμα ευφημον).

<sup>\*)</sup> In der Parados des Agamemnon wird die Antistr.  $\delta$  (v. 184 Dind.) in derselben Melodie wie Str.  $\delta$  (v. 176) gesungen! So etwas wäre in dem Chorliede einer modernen Oper unmöglich. Schon in den mimetischen Monodieen der Tragödien aus der Zeit des peloponnesischen Krieges kommt es nicht mehr vor.

Nur dann, wenn sie blosse Stellvertreterinnen der menschlichen Stimme wären, sollten die adloi im pythischen Agon zugelassen werden, nur in solcher Anwendung gab Apollo seinen alten Hass gegen sie auf (Paus. 2, 22, 9), während sonst das Gebiet der musischen Kunst, wo Apollo in einfacher klarer Schönheit waltete, durch jene Klänge beunruhigt war. Die adloi erschienen den Alten so leidenschaftlich, so enthusiastisch, dass sie auf bestimmte Fälle beschränkt waren. Wo ein verhärtetes Gemüth durch äussere Macht in die Welt der Götter geführt, wo eine Verzückung absichtlich hervorgebracht, wo ein vorhandener Enthusiasmus auf die äusserste Spitze getrieben werden sollte, um ihn zu seinem Ende zu führen, wo endlich der Tod und andere herbe Leiden die Bahn der gewöhnlichen Ordnung aufgelöst hatten und der Ruhe und dem Frieden kein Raum gegeben werden durfte, da war allein die Aulos-Musik in ihrem Rechte.

Mit diesem von der modernen Musik so ganz verschiedenen Charakter stimmt nun völlig überein, was wir von den Tonarten der Alten wissen. Unsere moderne Musik ist erst durch die Meister des vorigen Jahrhunderts auf zwei Tonarten, die Durund die Moll-Tonart beschränkt worden. Bis dahin bildete ein System von fünf oder sechs Tonarten die Grundlage der musi-kalischen Compositionen, sowohl im Mittelalter, wie noch im 16. und 17. Jahrhundert. Diese Tonarten wurden nach den drei griechischen Stämmen, Doriern, Aeoliern, Ioniern und deren asiatischen Nachbarvölkern, den Phrygern und Lydern benannt, und schon diese Namen deuten an, dass jene Tonarten aus der griechischen Musik der christlichen überkommen sind. sich ausgehildet in der klassischen Zeit des Griechenthumes, haben sich in ununterbrochener Tradition in der späteren griechischrömischen Welt fortgepflanzt, und neu belebt durch ihren Gebrauch im christlichen Kirchengesange sind sie mit der Verbreitung des Christenthums zu den übrigen Völkern gedrungen, wo ihnen im 15. und 16. Jahrhunderte namentlich durch die Musiker der germanisch-romanischen Niederlande eine neue künstlerische Behandlung zu Theil wurde, und die damals entwickelten Normen sind wenigstens der antiken Behandlungsweise gegenüber die geltenden geblieben. Noch heute hören wir jene mit griechischen Namen benannten Kirchentöne in den aus dem 16. und 17. Jahrhundert stammenden Chorälen, auch im Volksgesange haben sie sich erhalten, und es kommt nicht selten vor, das die Meister unserer modernen Musikepoche, in der an Stelle jener alten Tonarten ein auf zwei Tonarten basirtes Musiksystem eingeführt ist, in ihren kirchlichen Compositionen zu jenem älteren Systeme zurückkehren. So ergibt sich denn für die Geschichte der Künste die höchst eigenthümliche Erscheinug, dass gerade diejenige Kunst, welche eine vom antiken Geiste am meisten abweichende Richtung eingeschlagen hat, sich in ihrer geschichtlichen Entwickelung unmittelbar aus dem Alterthum in continuirlicher Tradition auf uns verpflanzt hat, während die antiken Kunstnormen der Plastik, Poesie, Architektur, die auch für uns noch immer eine bindende Geltung haben, erst in verhältnisemässig später Zeit gleichsam wieder neu entdeckt werden mussten. Dass sich die Namen der Tonarten verschoben haben, dass die Griechen Dorisch nannten, was als Kirchenton Phrygisch heiset u. a. w., kann hier nicht in Anschlag gebracht werden. Dennoch dürfen wir annehmen, dass die von unseren älteren und neueren Meistern herrührenden Compositionen in den Kirchentonarten den griechischen Compositionen gewiss nicht näher verwandt sind, als Compositionen in unserem neueren Musiksystem, - nicht nur die Kunstmittel, sondern auch die harmonische Behandlung der Kirchentone ist eine andere geworden, als die der griechischen Tonarten.

An Transpositionsscalen hatte die griechische Musik keinen Mangel. Die zwölf Transpositionen, die bei uns in ihrem vollen Umfange erst in Bachs "wohltemperirtem Clavier" auftreten, waren den Griechen sämmtlich bekannt; die Tonarten bis zu sechs oder sieben þ fanden schon in der alten Chorpoesie volle Anwendung, und seit der Alexandrinischen Periode sind auch die Tonarten mit mehreren Kreuzen in Gebrauch gekommen. Der neueren Musik sind diese Transpositionen für ihre reichen Modulationen ein wesentliches Erforderniss, das Griechenthum aber hatte die Anwendung bestimmter Transpositionsscalen auf bestimmte Gattungen der Poesie oder bestimmte Instrumente beschränkt; sie konnten moduliren, aber meist ohne mehr als zwei benachbarte Tonarten des Quintencirkels zuzulassen und auch dies nur in wenigen Gattungen der Musik.

Bei all dieser grossen Einfachheit der antiken Musik ist uns so auffallender, was uns von ihren Tongeschlechtern und Klangschattirungen oder Chroai berichtet wird. Die Chormusik Pindars, die dramatische Chormusik ist eine lediglich dia-

tonische, und mit allem, was wir von der diatonischen Musik der Griechen erfahren, können wir uns, wenn uns auch manches zunächst fremd anmuthet, schliesslich befreunden und müssen das Urtheil aussprechen, dass hier die Alten im ganzen denselben musikalischen Sinn haben wie wir Modernen. Aber die Solomusik der Alten, sowohl die vocale wie die instrumentale, wandte vorzugsweise eine von ihnen sogenannte enharmonische und chromatische Musik und die mit dieser auf dasselbe hinauskommenden Chroai an. Die Kunstsprache der modernen Musik hat der antiken die Termini enharmonisch und chromatisch entlehnt, aber was die Alten damit bezeichnen, ist etwas ganz anderes als die heutige Enharmonik und Chromatik. Die in Rede stehende Gattung der antiken Musik hat nämlich das Eigenthümliche, dass bestimmte Klänge der diatonischen Scala für die Melodie unbenutzt gelassen, dagegen gleichsam zum Ersatze derselben z. B. ausser den beiden Grenzklängen des Halbton-Intervalles auch noch ein in der Mitte zwischen beiden liegender Klang angenommen wird oder (in den Chroai) ein solcher, welcher mit dem auf das Halbton-Intervall folgenden höheren Halbton der Scala einen übermässigen Ganzton (das Verhältniss 7:8) bildet. Solche Klänge vermögen auch wir, wenn wir es uns angelegen sein lassen, hervorzubringen, aber unser ganzes musikalisches Gefühl ist nun einmal so gewöhnt, dass wir die Anwendung derselben nicht verstehen würden, wir mögen dieselbe uns denken wie wir wollen. · Hier gehen also die antike und moderne Musik in einer vielleicht nie von uns zu begreifenden Weise auseinander. Wir können zwar immer sagen, es ist nicht der Chorgesang, sondern nur der concertirende Sologesang, der sich dieser künstlichen Töne bedient, aber es steht völlig fest, dass dies eben schon der Sologesang der alten klassischen und nicht etwa erst der nachklassischen Zeit der Musik ist: die nachklassische Zeit vielmehr ist es, die den Gebrauch dieser uns fremden Töne beschränkt und schliesslich ganz aufgiebt; schon die meisten Virtuosen der Aristoxenischen Musikepoche wollten wenigstens mit dem eigenthümlichen Tone der Enharmonik nichts zu thun haben, wenn sie auch an dem übermässigen Ganztone der Chroai noch grossen Gefallen fanden.

H. Helmholtz "die Lehre von den Tonempfindungen als physiologische Grundlage für die Theorie der Musik 1863" S. 263 unterscheidet für die Stilprincipien der musikalischen Kunst:

- "1. Die homophone (einstimmige) Musik des Alterthums, an welche sich auch die jetzt bestehende ähnliche Musik der orientalischen und asiatischen Völker anschliesst;
- 2. die polyphone Musik des Mittelalters, vielstimmig, aber noch ohne Rücksicht auf die selbständige musikalische Bedeutung der Zusammenklänge, vom 10. bis in das 17. Jahrhundert reichend, wo sie dann übergeht in
- 3. die harmonische oder moderne Musik, charakterisirt durch die selbständige Bedeutung, welche die Harmonie als solche gewinnt. Ihre Ursprünge fallen in das 16. Jahrhundert."

Von der homophonen Musik heisst es:

"Die einstimmige Musik ist bei allen Völkern die ursprüngliche gewesen. Wir finden sie noch bei den Chinesen, Indern, Arabern, Türken und Neugriechen in diesem Zustande, trotzdem diese Völker zum Theil sehr ausgebildete Musiksysteme besitzen. Dass die Musik der hellenischen Blüthezeit, abgesehen vielleicht von einzelnen Instrumentalverzierungen, Cadenzen und Zwischenspielen durchaus einstimmig gewesen ist, oder die Stimme mit einander höchstens in der Octave gingen, kann jetzt wohl als festgestellt gelten. In den Problemen des Aristoteles wird gefragt: "Weshalb wird die Consonanz der Octave allein gesungen? Diese spielen sie auf der Magadis (einem harfenähnlichen Instrumente), aber keine von den anderen Consonanzen." An einer anderen Stelle bemerkt er, dass die Stimmen von Knaben und Männern, die in Wechselgesängen zusammenwirken, das Intervall einer Octave zwischen sich lassen."

Diese Darstellung in Helmholtz' berühmtem Buche drückt das Gemeinbewusstsein aus, welches man in der Mitte dieses Jahrhunderts von der alten griechischen Musik hatte und gegen welches meine, in demselben Jahre veröffentlichte (erste Auflage der griechischen Harmonik und Melopöie) gerichtet war. Zu meiner Freude war F. Ziegler einer der ersten, welcher öffentlich aussprach, dass die Mehrstimmigkeit der griechischen Musik von mir nachgewiesen sei, so entschiedener auch gegen meine Interpretation der thetischen und dynamischen Onomasie des Ptolemäus protestiren zu müssen glaubte.

Meine Interpretation dieser Stelle suchte in Verbindung mit Aristoteles' Problem 19, 39 darzuthun, dass die alte griechische Musik bereits den Begriff der — Tonica gehabt habe.

Bei Helmholtz heisst es S. 367:

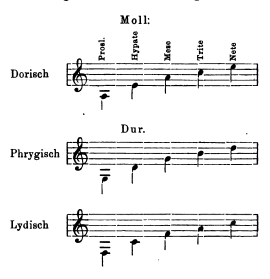
"Die neuere Musik bringt einen rein musikalischen inneren Zusammenhang in alle Töne eines Tonsatzes dadurch, dass alle in ein dem Ohre möglichst deutlich wahrnehmbares Verwandtschaftsverhältniss zu einer Tonica gesetzt werden. Wir können die Herrschaft der Tonica als des bindenden Mitgliedes für sämmtliche Töne des Satzes mit Fétis als das Princip der Tonalität bezeichnen.

"In der That ist es auffallend, dass in den musikalischen Schriften der Griechen, welche Subtilitäten oft in recht weitläufiger Weise behandeln und über alle möglichen anderen Eigenthümlichkeiten der Tonleitern den genauesten Aufschluss geben, nichts deutlich gesagt ist über eine Beziehung, welche in dem modernen System allen andern vorgeht, und sich überall auf das Deutlichste fühlbar macht. Die einzigen Hindeutungen auf die Existenz einer Tonica finden wir nicht bei den musikalischen Schriftstellern, sondern wieder beim Aristoteles. Dieser fragt nämlich:

"Wenn Jemand von uns den Mittelton ( $\mu \acute{\epsilon} \sigma \eta$ ) verändert, nachdem er die anderen Saiten gestimmt hat, und das Instrument gebraucht, warum klingt alles übel und scheint schlecht gestimmt, nicht nur wenn er an den Mittelton kommt, sondern auch durch die ganze andere Melodie? Wenn er aber den Lichanos oder irgend einen anderen Ton verändert hat, so tritt ein Unterschied nur hervor, wenn man gerade diesen gebraucht. Geschieht dies nicht mit gutem Grunde? Denn alle guten Melodien gebrauchen oft den Mittelton, und alle guten Componisten kommen oft zum Mittelton hin, und wenn sie von ihm fortgehen, kehren sie bald wieder zurück, zu keinem andern aber in gleicher Weise." Dann vergleicht er den Mittelton noch mit den Bindewörtern der Sprache, namentlich denen, welche "und" bedeuten und ohne die die Sprache nicht bestehen könne. "So ist auch die Mese wie ein Band der Töne, weil ihr Klang am meisten vorhanden ist." An einer anderen Stelle finden wir dieselbe Frage wieder mit etwas geänderter Antwort: "Warum, wenn die Mese verändert wird, klingen auch die anderen Saiten wie verdorben? Wenn aber jene bleibt, und von den anderen eine verändert wird, so wird die veränderte allein verdorben. Ist dies so, weil sowohl das Gestimmtwerden allen zukommt, als auch allen ein gewisses Verhalten zur Mese, und durch diesen schon die Ordnung einer jeden gegeben ist? Wenn aber der Grund der Stimmung und das Zusammenhaltende weggenommen wird, so scheint Ordnung nicht mehr in gleicher Weise vorhanden zu sein." In diesen Sätzen ist die ästhetische Bedeutung einer Tonica, als welche hier die Mese genannt wird. so gut beschrieben, wie es nur irgend geschehen kann. Dazu kommt noch, dass von den Pythagoreern die Mese mit der Sonne. die anderen Töne der Leiter mit den Planeten verglichen werden. (Nicomachus Harmonice Lib. p. 6. Edit. Meibomii.)

Man scheint auch der Regel nach mit der sogenannten Mese den Gesang begonnen zu haben, denn im 33. Probleme des Aristoteles heisst es: "Warum ist es harmonischer, von der Hübe nach der Tiefe, als von der Tiefe zur Höhe zu gehen? Vielleicht weil jenes ist vom Anfange angefangen? Denn die Mese ist auch der höchst gelegene Führer des Tetrachordes (numlich des unteren). Das andere aber hiesse nicht vom Anfange, sondern vom Ende anfangen. Oder ist vielleicht das Tiefe nach dem Hohen edler und wohlklingender?" Daraus scheint aber auch hervorzugehen, dass man mit der Mese, mit welcher man anfing, nicht zu schliessen pflegte, sondern mit dem tiefsten Tone, der Hypate, von welcher letzteren wieder Aristoteles in vierten Probleme sagt, dass diese im Gegensatz zu der dicht darüber liegenden Parhypate mit vollem Nachlass jeder Anspannung gesungen wurde, welche bei der anderen noch vorhanden ist.... Wenn nun die Mese der Tonica entspricht, so ist die Hypate deren Quinte, die Dominante."

Meine mit Helmholtz' Buche in demselben Jahre veröffentlichte Harmonik und Melopöie der Griechen hatte genau auf die nämliche Stelle des Aristoteles wie Helmholtz den Satz basirt, dass die griechische Musik das Bewusstsein der Tonica und der Dominante (in der Form der Unterquarte) habe. Helmholtz bezieht dies freilich nur auf diejenige griechische Tonart, welche unserem Moll mit fehlendem Leittone, der sogenannten Dorischen Harmonie (unserem Acolischen Kirchentone) identisch ist. Meine in demselben Jahre veröffentlichte Ansicht war, dass die Mese und die Hypate bei Aristoteles in der bei Ptolemäus vorkommenden thetischen Onomasie verstanden werden müsse, wonach für die Phrygische Harmonie die Mese in dem Klange g die Hypate in dem Klange d, für die Lydische Harmonie in dem Klange f, die Hypate in dem Klange c besteht.



Daraus ergiebt sich, dass die Phrygische und Lydische Harnie der Griechen nothwendig Dur-Tonarten gewesen sein ssen: in der Transpositionsscala ohne Vorzeichnung das Phryche ein G Dur mit fehlendem Leittone (fis), das Lydische ein Dur mit übermässiger Quarte (h statt b). In der thetischen omasie des Phrygischen und Lydischen sind Proslambanomenos, pate, Mese, Trite, Nete die fünf ersten Obertone der Grundnge G und F. Die altgriechische Theorie der Akustik kennt ilich die harmonische Bedeutung dieser Obertöne nicht, aber Akustik selber bleibt unveränderlich: wenn in unserer monen Musik durch die genannten Obertöne ein Dur bestimmt d, so konnte es in der griechischen Musik nicht anders sein. e die Dorische Tonart der alten Griechen sich aber identisch t unserem Aeolischen Kirchentone herausstellt, so decouvrirt h nach der thetischen Onomasie des Ptolemäus die Phrygische identisch mit unserem Mixolydischen, die Lydische mit unserem dischen Kirchentone. Dem Hypodorischen, Hypophrygischen l Hypolydischen gibt Ptolemäus je eine besondere Mese und pate, Plato aber fasst das später sogenannte Hypodorische h als dieselbe Harmonie mit dem Dorischen auf, und so scheint h das Hypophrygische mit dem Phrygischen, das Hypolydische dem Lydischen als verschiedene Species derselben Octavenart asst werden zu müssen: das Hypodorische, Hypophrygische, polydische (in der Mese, Tonica schliessend) als authentische

Tonarten, das Dorische, Phrygische, Lydische (in der Hypate d. i. Unterquart schliessend) als die plagialen Tonarten.

Dass ihre Tonarten theils in der Tonica, theils in der Dominante abschlossen, hat die altgriechische Musik mit der Musik der alten Kirchentöne gemeinsam (die authentische und die plagisle Form). Ausserdem hat die griechische Musik mit dem modernen Volksliede noch eine Form des Schlusses auf der Mediante gemeinsam. Griechische Melodien, welche uns im Anonymus de musüberliefert werden, machen das unabweisbar, wie denn überhaupt aus diesen Melodien hervorgeht, dass die von den alten Theoretikern für eine Dissonanz erklärte Terzenintervall in der Praxis der alten Melopöie in einer Weise verwandt wird, in welcher wir dies Intervall gerade wie auch die moderne Terz für eine Consonanz erklären würden.

Es steht fest (nach der ersten der von Helmholtz aus den Aristotelischen Problemen angeführten Stelle), dass innerhalb des Gesanges kein anderes Intervall als die Octave vorkam - also der Gesang war nur ein einstimmiger. Aber schon in der archaischen Musikperiode (Terpander und Olympus) war die Singstimme mit einer heterophonen Begleitstimme verbunden. Das ist eine nicht wegzuleugnende Thatsache, die uns in einem bei Plutarch de mus. erhaltenen Bruchstücke des Aristoxenus, der gewichtigsten Autorität unter allen Musikquellen, überliefert ist. Freilich hat sich in einer anderen Stelle des Plutarchisches Musikdialoges die Erinnerung erhalten, dass in den sagenhaften Anfängen der griechischen Musik die Begleitung des Gesanges Tritt zu der Melodiestimme eine eindiesem eine unisone war. zige divergirende Begleitstimme hinzu, so wird dies nach Plate eine Heterophonie genannt. Aber schon zur Zeit Pindars kannte die griechische Musik eine Polyphonie der begleitenden Instrumentalstimmen, wie ebenfalls Plutarchs Musikdialog aus geter Quelle berichtet.

## Zweites Capitel.

## Vorhistorische und historische Zeit des Melos. Homophonie, Heterophonie, Polyphonie\*).

§ 2

### Sagenzeit.

So fest es auch steht, dass von allen Gattungen der griechischen Poesie das Epos am frühesten zu der Stufe der vollendeten Kunstentwickelung gelangt ist, so zahlreiche Zeugen uns auch auf jedem Blatte der griechischen Literatur entgegengetreten, dass die übrigen Arten der Poesie ihre concrete Gestaltung gerade dem ausgebildeten Epos verdanken, so ist doch keineswegs damit gesagt, dass das Epos überhaupt die älteste Poesie war. Vielmehr sind die Homerischen Gedichte das Product einer langen Entwickelung und haben zu ihrer Voraussetzung zahlreiche Factoren, von denen uns bei Homer selber die treueste Kunde erhalten ist. Ausser den in der Ilias und Odyssee mit dem Namen κλέα ἀνδοῶν bezeichneten epischen Einzelgesängen, welche die unmittelbare Voraussetzung der Homerischen Epen bilden, erhalten wir dort ein lebensvolles Bild von einer hohen Bedeutung des lyrischen Gesanges, ja wir finden dort fast alle Verhältnisse schon in der Weise ausgebildet, wie sie uns später in der Geschichte der zur eigentlichen Kunstform entwickelten Lyrik wieder entgegentreten. Vor allem zeigt sich dort die dem Dienste des Apollocultes entstammende chorische Lyrik, die den Namen der · Päanenpoesie trägt; dieselbe Dichtungsart, welche auch in der Blüthezeit Griechenlands als die vorzüglichste Gattung der Apollinischen Chorlyrik erscheint. Wir stehen hier auf dem Punkte, wo es leicht ist, das fast unzertrennbare Band der drei musischen Geschwisterkünste, der Poesie, Musik und Orchestik, in seiner Entstehung zu begreifen. Die Quelle der Poesie im ältesten Leben der Völker ist die Religion. Im Verkehre mit der Gottheit erhob sich die Rede zu den schwungreichen Formen, die sich der Sprache des gewöhnlichen Verkehrs gegenüber zum

<sup>\*)</sup> Vgl. meine früheren Aufsätze: "Terpander und die früheste Entwickelung der griechischen Lyrik" in den Verhandl. der 17. Philologen-Versammlung 1856 und "Mehrstimmigkeit oder Einstimmigkeit der griechischen Musik" in der Berliner philol. Wochenschrift 1884 Nr. 1. 2. 3. 4.

B. WESTPHAL, Theorie der griech. Harmonik u. Melopöie.

poetischen Ausdrucke gestalteten: das Gebet, das Lob der Gottheit schuf die Poesie; - an die Gottheit gerichtet nahm die Rede zugleich einen mannigfaltigen Wechsel der Accente an, der gehobene Vortrag wurde zum Gesange, zur Melodie; - der Ort endlich, wo der Mensch zur Gottheit sich wandte, war der Altar, auf dem die Opfer brannten und den die Singenden im feierlichen Zuge umwandelten; und diese Bewegung um den Altar ist es, mit welcher der Anfang der Orchestik gegeben ist; der Tanz der Alten ist in seinem Ursprunge nichts Anderes als ein heiliger Opferzug oder Opfertanz. Das ist die Entstehung der drei musischen Schwesterkünste, der Poesie, Musik und Orchestik, und diesen ihrem Ursprunge getreu stehen sie in der klassischen Zeit des Griechenthums noch vorwiegend im Dienste der Religion; in der Religion empfangen sie fortwährend ihre frischeste Lebenswärme und fortwährend sehen wir aus ihr neue poetische Gattungen hervorgehen. Der Cult aber, der in der frühesten Zeit am wirksamsten für die Pflege der musischen Kunst war, ist der Cult des Apollo, des eigenthümlich hellenischen Gottes, des Gottes ewiger Jugendlichkeit und Klarheit, des schönsten Typus des jungen hellenischen Geistes. So erklärt es sich leicht, das der Blüthe des Epos eine Apollinische Chorlyrik vorausgeht, ja dass der Päan bereits in der Ilias als dieselbe poetische Gattung erscheint, wie sie der höchsten Vollendung der Lyrik typisch bleibt - der Päan einerseits als Bitt- und Flehgesang, gesunges in der Noth, die der Gott Apollo gesandt - und andererseits der Päan als preisendes Siegeslied. In erster Bedeutung erschallt der Päan im Chore der Achäer, als Apollo das Heer durch die Pest darniedergebeugt Il. 1, 472; ein Siegespäan wird von den Myrmidonen nach Hektors Falle angestimmt Il. 22, 291, das trese Bild eines päanischen Prosodions.

Neben der päanischen Poesie erscheint in der Ilias eine zweite Art von Chorlyrik, der Gesang bei der Hochzeits- und Todtenfeier, der Hymenäus und Threnos. Es ist unnöthig auf den religiösen Ursprung dieser Dichtungsarten hinzuweisen. Wie bei allen alten Völkern die Ceremonien der Hochzeits- und Todtenfeier den chthonischen Göttern gelten, die dort bei der Schliessung der Ehe ein neues Leben erwecken sollen und hier im Tode des Leben wieder zu sich nehmen, so gelten ihnen auch die Lieder, die dort im freudigen Jubel, hier in der Gewalt des Schmerses gesungen werden. Diese religiöse Bedeutung tritt niemals gast

zurück, wenn auch das Hochzeitslied zu einem profanen Jubelliede und die Todtenklage zu einem Ergusse bloss individuellen Schmerzes und Trostes wird, wie dies in den kargen Resten antiker Hymenäen- und Threnenlyrik meist der Fall ist. Homer nun erinnert die Schilderung beider Dichtungsarten fast in Allem an die spätere historische Zeit, die des Hymenäus auf dem Schilde des Achilleus II. 18, 493 und die des Threnos bei der Todtenklage um Hektor Il. 24, 720. Jener ist ein chorischer Gesang unter bewegter Orchestik von Auloi und Phormingen begleitet, dieser ein kommatischer Wechselgesang der Andromache, Hekabe und Helena, in deren Klagen der Chor der Troerinnen einstimmt, έπλ δὲ στενάχοντο γυναϊκες. Die kommatische Vertheilung des Threnos treffen wir zwar nicht mehr in dem Threnos der ausgebildeten Lyrik, dagegen ist sie von der Tragödie festgehalten, denn die kommatische Form des tragischen Threnos ist nicht eine Neuerung der tragischen Dichter, sondern ein Festhalten der alten volksmässigen Weise. Ja selbst die strophische Composition der späteren Hymenäen lässt sich. bereits für jenen Threnos der Troerinnen nachweisen. Die Klagen der Hekabe und der Helena zerfallen nämlich je in vier tristichische Strophen, die durch scharfe Interpunction von einander gesondert sind. Auch der in den tragischen Threnen wie in den erhaltenen volksmässigen Hymenäen so beliebte Parallelismus der Worte zeigt sich in der Gleichheit des Anfangs beider Lieder. In der Klage der Andromache scheint die Anrede an Astyanax spätere Einschiebung. Mag dieser Threnos zu den spätesten Bestandtheilen der Ilias gehören, immerhin wird er noch vor Arktinos hinaufzurücken sein und enthält das früheste Beispiel einer strophischen Composition als eine treue Nachahmung des volksmässigen Threnos.

Zu den genannten Gattungen der Chorlyrik tritt bei Homer noch eine dritte hinzu, das eigentliche hyporchematische Tanzlied, von einem Einzelsänger zur Phorminx gesungen, während der Chor den Gesang mit dem Tanze begleitet. Ich brauche hier nicht darauf hinzuweisen, wie das Hyporchema in der späteren Lyrik zwar in den meisten Fällen, aber keineswegs immer vom ganzen Chore gesungen wird, und ebenso bedarf es kaum der Erinnerung, dass das Hyporchema wie der Päan in seiner Entstehung dem Apollinischen Cult angehört, aber diese Beziehung auf Apollo häufig verloren hat, wie in dem Pindarischen Hyporchema auf Helios und im Hyporchema der Spartaner, welches

Aristophanes am Schlusse der Lysistrata aufführen lässt. Zu den Hyporchemen der Ilias rechne ich im weiteren Sinne das Lied auf den vom Apollo geliebten und getödteten Linos Il. 18, 570\*), das in der Schaar froh scherzender Jünglinge und Jungfrauen ein Knabe zur Phorminx singt, während jene um ihn her den Tanz beginnen und ihn zusammen mit Singen und Jauchzen und hüpfendem Sprunge begleiten. Ein genaueres Bild des Hyporchema giebt eine andere Stelle aus dem 18. Buche der Ilias: ein göttlicher Sänger singt zur Phorminx, in der Mitte des Chores beginnen zwei Vortänzer den Reigen und geschmäckte Jünglinge und Mädchen drehen sich bald an den Händen haltend mit kundigen Füssen im Kreise, bald tanzen sie in Reihen (Ext exizes) gegen einander. Noch interessanter ist die Schilderung eines Hyporchema im 8. Buche der Odyssee, wo uns ein vollständig ausgemaltes Bild eines vor Kampfrichtern gehaltenen musischen Agon aufgerollt wird, ganz in der Weise, wie an den spartsnischen Gymnopädien agonistische Hyporchemen zur Aufführung Und Homer schon kennt Kreta als eine Hauptpflegstätte der hyporchematischen Kunst, wie aus Il. 18, 590 hervorgeht. jene Insel, wo später Thaletas die alteinheimischen hyporchemstischen Weisen zur Kunstblüthe sich entfalten liess und in festes Formen zu den verwandten Stämmen des Festlandes hinüberführte.

Wir haben den drei Gattungen der chorischen Lyrik noch eine monodische Lyrik als eine der frühesten Gestaltungen der griechischen Poesie hinzuzutügen, die dem freien volksmässigen, oft auf ein profanes Gebiet hinübergehenden Tone des ältesten Chorgesanges gegenüber einen recht eigentlich sacralen Charakter bewahrt und hierdurch früher zu festen typischen Formen gelangt. Es sind dies die religiösen Hymnen, die an bestimmten Cultusstätten zum Lobe der Götter ertönten und diesen Gultusstätten auf lange als ein lebendiges Erbtheil in der Tradition priesterlicher Geschlechter und Schulen verblieben. Sie wurden Nomoi, Gesetze genannt von der stätigen Compositionsform, in der diese Hymnen gedichtet und überliefert wurden, im Gegensatze zu den auf der freien poetischen That des schaffendes

<sup>\*)</sup> Nicht — wie Lasaulx will — den personificirten Lebensfaden, sondern das herrliche Kind "Lein", das ach so bald die prangende Jugendblätte verliert, um dann zum gedörrten und gehechelten Flachs zu werden und seinen grausamen Tod zu sterben, werth des Jammers, in den auch die Götter einstimmen.

Volksgeistes beruhenden chorischen Gesängen. Wir können die Nomoi am besten den Veda-Hymnen vergleichen, in denen zu der hymnodischen Lyrik ein episches Element hinzutritt: der Gott wird durch Schilderung seiner Thaten gepriesen. An die Tempel und Cultusstätten schlossen sich bestimmte Priesterund Sängerfamilien, und wir können, der Sage folgend, die grösstentheils auf solchen Tempeltraditionen beruht, bereits mehrere Sängerschulen unterscheiden. Die zwei bedeutendsten Heiligthümer dieser Art gehören dem Apolloculte an: es sind die Stätten von Delos und Delphi. Hier wurden in bestimmten dem Apollomythus angehörenden Festcyklen schon in frühester Zeit musische Agone aufgeführt, wo priesterliche Sänger, mit einander im Lobe des Gottes wetteifernd, den Nomos zur Kithara vertrugen. Die Nomoi des Delischen Apollocultus werden auf Olen zurückgeführt, der von den Hyperboräern oder von den Lykiern am Xanthus kommend den Apollocult in Delos gegründet. und den Hexameter erfunden haben solf. Noch grössere Bedeutung erhielten die Agone von Delphi, dem religiösen Mittelpunkte des gesammten dorischen Stammes. Apollo selber hatte hier das Heiligthum, das mit seinen Tempelschätzen und seinem Orakel schon bei Homer hochberühmt ist (Il. 9, 405, 2, 519. Od. 8, 87), gegründet und kretische Männer zu Priestern eingesetzt; zu seiner Feier ertönte am Pythischen Feste der Nomos im Agon der Kitharoden, vor Allen der Pythische Nomos, der den Sieg des jugendlichen Gottes über den Drachen Pytho besang. Wir müssen über die Grenzen Griechenlands hinausschauen, um in diesem Nomos vom drachentödtenden Gotte eines der ältesten Lieder zu erblicken. Wer da weiss, wie tief die Zusammen: hänge der indogermanischen Völker in ihrer Sprache, ihren ältesten Sitten, ihren ältesten Culten und Mythen wurzeln, wer da weiss, dass alle diese Völker in vorhistorischer Zeit ein einheitliches Volk bildeten, das im Innern von Asien wohnend bereits zu einer festen Culturstufe gekommen war, ehe noch die einzelnen Zweige sich abtrennten, - dem treten auch die altindischen Lieder vom Ahi-tödtenden Gotte nahe, die altzendischen vom Kerecacpa und Thraetaona, den Besiegern des dreiköpfigen Drachen azhi dahâka, die altgermanischen Lieder vom drachentödtenden Sigfried. Die rege Forschung der neuesten Zeit hat gelehrt, dass diese Sieger nicht menschliche Helden, sondern Götter und speciell Götter des Lichtes sind, die der Finsterniss den Kampf bieten; - es sind

dieselben Götter, wie der im Pythischen Nomos gefeierte Drachentödter Apollo. Doch zurück zu den Nomoi der Agone von Delphi, für deren hohes, noch weit über Homer hinaufreichendes Alter ich hiermit die Urverwandtschaft der Völker in Anspruch nehme. Der Schatz der Liedet, der hier gesungen, wird von der delphischen Tempelsage auf zwei heilige Sänger zurückgeführt: Chrysothemis den Kreter, den Sohn Karmanors, und Philammon den Delpher, den Sohn Apollos, die beide im delphischen Agon als musische Kämpfer auftreten. Chrysothemis ist das Prototyp des agonistischen Kitharoden, der im Prachtgewande der späteren Nomossänger zur Phorminx den Pythischen Nomos singt; Philammon aber ist der Erfinder der Dorischen Tonart, die vor allem an Delphi als den Centralpunkt des Dorischen Geistes und der Dorischen Kunst fixirt war. Auch noch Terpander, der berühmte Nomosdichter der historischen Zeit, wird mit diesem Philammon in unmittelbare Verbindung gebracht.

Der Dorischen Sängerschule tritt eine Aeolische entgegen, deren Andenken von der Sage zwar mit minder scharfen Zügen gezeichnet ist, die aber dennoch als ein historisches Factum be-Ihr frühester Hauptsitz war das Aeolische Böotien, wo durch den alten Stamm der Aeolischen Thraker die ersten Anfänge der hellenischen Cultur fixirt wurden und wo am Helikon früher als im übrigen Hellas der Dienst der Musen und mit ihm die musische Kunst erblühte. Der Name Orpheus bezeichnet den Sänger, der von der Sage als Repräsentant dieser alten thrakischen Poesie und Musik hingestellt wird; neben ihm steht der Name Musäus, der zum Sohn oder Schüler des Orpheus gemacht wird. Es gehört nicht hierher, wie sich später Attika dieser beiden Namen bemächtigt und sie zu Trägern einer Orakelpoesie macht, ja auf sie das theologische Epos aus der Zeit des Onomakritus zurückführt. Nur die Züge der leicht auszuscheidenden älteren Sage wollen wir hier festhalten, um an den von der dorisch-delphischen Kunst durchaus verschiedenen Charakter der Aeolischen zu erinnern. Der Sang der orphischen Schule ist nicht der ruhige Nomos zu Ehren Apollos; wir hören aus der Sage deutlich den bewegten Ton erklingen, der hier angeschlagen wurde, einen Ton, in den die Laute des Schmerzes und Orgiasmus sich einmischen - mit einem Worte, es ist hier das religiöse Gebiet der chthonischen Götter, deren Dienste die orphische Muse vor allen geweiht war. Daher der Mythus von Orphens der um die entrissene Eurydike klagt, daher der Tod des Sängers durch rasende Bakchanten, die seinen Leib zersleischen: nur seine Lyra schwimmt von Böotien zu den Aeolern des Ostens, nach der glücklichen Insel Lesbos, auf der fortan wie in keinem anderen griechischen Lande die musische Kunst erblühen sollte und von der zuerst Terpander den äolischen Sang nach dem griechischen Mutterlande zurückführte. Und wenn ich hier bloss mit Sagen zu operiren scheine, so muss ich hinzusetzen, dass die alten Kenner, dass namentlich Glaukus von Rhegium von der Poesie und Musik des Orpheus als einem bestimmten Kunststile der früheren Entwickelung spricht und sie mit dem Stile Terpanders zusammenstellt. Plut. de mus. 7. 8.

Verlassen wir jetzt die früheren Gestaltungen der griechischen Lyrik, die theils als chorische Gesänge dem freien Schaffen des poetischen Volksgeistes überlassen blieben, theils als monodischer Nomosgesang von priesterlichen Sängern gepflegt, eine festere Form bewahrten. Es war eine andere Richtung der Poesie, welcher zuerst eine höhere Blüthe der Kunst zu Theil werden sollte: dem nach Thaten drängenden Geiste des jugendlichen Volkes ward das Gebiet der Innerlichkeit zu enge, es drängte hinaus zu kühnem Beginnen, zu Fahrten über das Meer, zu Kämpfen mit dem Barbarenthum des Orients, und als künstlerische Reproduction dieses Heldenthums erhebt sich das Epos zu wunderbarem Glanze empor. Warum sollen wir es auszusprechen scheuen, dass die Ausgangspunkte dieser epischen Poesie bereits in der alten religiösen Lyrik enthalten waren? Ertönte nicht schon in den ältesten Nomen das Lied von den Thaten der Götter, von ihren Siegen über Dämonen und Drachen, und war es nicht ein kleiner Schritt, diese epischen Elemente von der Cultusstätte, an die sie ursprünglich gebunden waren, auf das Gebiet des Menschlichen hinüberzuführen? Mit dem Göttlichen wurde das Menschliche vereint, zu dem Kreise der Götter traten die Heroen, die Söhne der Götter, hinzu; - wie früher zur Freude und Ehre der Götter im heiligen Tempelbezirke der Nomos ertönte, so erschallt jetzt zur Freude und Ehre der Fürsten und des Volkes das epische Lied. Die Entstehung des Epos ist nichts Anderes als eine Uebertragung vom Gebiete des Göttlichen auf das des Menschlichen, eine Herübernahme, wie wir sie später bei der Entstehung der Archilochischen Iamben aus den Demetrischen und Dionysischen Volksgesängen sich wiederholen sehen. Die Musik, als das eigentlich lyrische Element, trat mehr und mehr zurück; während die κλέα ἀνδρῶν noch zur Phorminx ertönten, erhob sich bald als die Zusammenfassung dieser epischen Einzelgesänge das Homerische Gedicht, das sich völlig von der musikalischen Form befreite und nicht mehr durch Kitharoden gesungen, sondern durch Rhapsoden vorgetragen wurde.

# § 3. Terpanders Zeitalter.

Doch noch ehe der epische Gesang abgeblüht war, — noch zur Zeit als die älteren Kykliker wie Arktinos die Thaten der Helden in homerischem Tone feierten —, da erhob sich die bis dahin durch das Epos gehemmte Stimme der Lyrik zu Gesängen künstlerischer Vollendung, um bis zum Untergange des klassischen Griechenthumes nicht wieder zu verstummen. Und wer war der Erste, der in Hellas diesen Wendepunkt der Poesie hervorrief, der für die Lyrik eine dem Epos gleiche Vollendung der Kunst anbahnte? Es waren nicht die Iamben des Archilochus, nicht der Gesang der elegischen Dichter: es war die Lyra Terpanders, jene gepriesene Lyra, zu der noch vor Archilochus und Kallinos Zeit der Lesbische Dichter und seine Schule in bisher ungeahnten Weisen die Hymnen der Götter ertönen liess.

Wir müssen uns hier vor Allem über Terpanders Zeitalter verständigen. Wenn man von der Ansicht ausgeht, dass Terpander mehr eine mythische als eine historische Personlichkeit sei, so wird man auch darauf verzichten müssen, die chronologischen Data zu bestimmen. Bedenkt man aber, dass aus dem Zeitalter Terpanders eine Menge geschichtlicher Thatsachen überliefert ist, dass in eben dieser Zeit-schon eine grosse Anzehl von Persönlichkeiten mit sicheren historischen Zügen hervortritt, und dass endlich die Geschichte Terpanders in sich durchaus zusammenhängend und geschlossen ist und in keinem wesentlichen Punkte das sonst gewöhnliche Schwanken verräth, so muse man gestehen, dass Terpander eine durchaus historische Gestalt ist und dass sein Zeitalter, falls die Tradition uns Nachrichten überliefert, bestimmt werden kann. Ja eine genaue Combination der Stellen führt zu dem Resultate, dass wir über Terpander mehr und Sichereres wissen als über manchen späteren Dichter, von den weit zahlreichere Fragmente erhalten sind. In manchen Zügen\* mag die Tradition sagenhaft sein, wie in der Veranlassung seines

Todes und seiner Wanderung nach Sparta, aber es sind dies nur unwesentliche Punkte, wie wir sie noch viel häufiger bei späteren Dichtern, Stesichorus und Pindar, ja selbst bei Aeschylus und Sophokles finden. Wo aber die Ueberlieferung variirt, wie in der Chronologie, da sind sichere Anhaltspunkte genug- vorhanden, die uns führen und leiten können, so dass es auch hier möglich ist, einen sicheren Boden zu gewinnen.

Die neuere Literaturgeschichte scheint darin übereingekommen zu sein, dass Terpander jünger als Archilochus sei; eine Ansicht, die sich allerdings auf alte Zeugnisse stützt, aber sich als unhaltbar zeigt, wenn man auf die überlieferten Data kritisch eingeht. C. Fr. Hermann (Antiquit. Lacedaem. p. 5) weicht von jener Annahme ab und wendet sich einer andern Gruppe von Zeugnissen zu, welche Terpander vor Archilochos setzen und auch nach unserer Ansicht die richtige Zeitbestimmung gegeben haben. Auch Bernhardy scheint sich Gr. L. 1, S. 301 der zweiten Auflage dieser Ansicht zuzuwenden, während er an anderen Stellen Die erste Klasse der den Terpander nach Archilochus setzt. Zeugnisse wird durch die Chronik des Parischen Marmor und des Eusebius sowie durch Phaneias und Hellanikus vertreten, die zweite durch Glaukus' Schrift "über die alten Dichter und Musiker", durch Alexander "über Phrygien" und durch Hieronymus "über die Kitharoden". Die Ansicht derer, welche Terpander in das Zeitalter des Hipponax setzten, verrückt so sehr alle chronologischen Verhältnisse, dass sie bereits von der Quelle Plutarchs de mus. 6 als irrig bezeichnet wird.

Die Chronik des Eusebius gibt die Blüthezeit des Terpander als Ol. 33, 2 an, und damit stimmt der Parische Marmor, welcher den Terpander 381 Jahre vor den Archon Diognet (Ol. 129, 1), also um Ol. 33, 4/34, 1 setzt, epoch. 34. Cf. Boeckh C. I. II, p. 316. 335. Dieses Datum sieht sehr unverfänglich aus und dient den meisten Neueren wie Boeckh Metra Pind. 245 als chronologischer Ausgangspunkt; dennoch verhält es sich mit ihm nicht viel anders als mit jener Angabe der πλανώμενοι bei Plutarch. Wie dort Terpander mit Hipponax als Zeitgenosse zusammengestellt wird, so wird hier Terpander mit Alkman gleichzeitig gesetzt, — mit Alkman, der in jeder Beziehung eine viel entwickeltere Periode der griechischen Poesie, Musik und Metrik repräsentirt, als der Stifter der ersten musischen Katastasis, — mit Alkman, der in seinen Gedichten bereits den Polymnastus, einen Vertreter der zweiten Spar-

tanischen Katastasis gefeiert hat (Plut. mus. 5. 9. 29). Was aber das Auffallendste ist, die Chronik des Eusebius macht den Terpander geradezu zum jüngeren Zeitgenossen Alkmans, denn der letztere blüht nach ihrer Angabe schon um Ol. 30, 4 (Alcman clarus habetur et Lesches), was mit Suidas, der ihn um Ol. 27 setzt, völlig übereinstimmt; Terpanders Blüthe wird dagegen erst um 33, 2 gesetzt. Dies Missverhältniss wird dadurch nicht aufgehoben, dass Eusebius im weiteren Verlaufe seiner Chronik Ol. 44 als Blüthezeit Alkmans angibt mit dem Zusatze ut quibusdam videtur; denn so entsteht eine zweite Collision, dass nämlich Alkman hierdurch in die Blüthezeit des Stesichorus hinabrückt, womit ebenfalls aller Chronologie ins Gesicht geschlagen wird. Der Parische Marmor weiss freilich auch hier Rath, indem er den (alten?) Stesichorus zum Zeitgenossen des Aeschylus macht, epoch. 50. Solche Widersprüche sind in der That unausbleiblich, wenn Terpander in Alkmans Zeit verwiesen wird.

Von gleicher Beschaffenheit ist der Bericht des Phaneiss von Lesbos, eines Zeitgenossen Alexanders, der in zwei Büchern über die Dichter schrieb. Clem. Alex. stromat. 1, p. 136. "Terpander sei jünger als Archilochus, Archilochus jünger als Lesches und dieser ein Zeitgenosse des Arktinus." Phaneias schliesst sich im Grunde an die Chronologie der Chronisten an: lebt Terpander 33, 2, so ist er jünger als Archilochus und auch jünger als Lesches, der in die Zeit des Alkman fählt, vgl.:

Ol. 20 Archilochus.

Ol. 30, 4 "Alcman clarus habetur et Lesches."

Ol. 33, 2 "Terpander insignis habetur."

Phaneias begeht aber noch die Ungereimtheit, dass er den Lesches aus Ol. 30 an den Anfang der Olympiaden hinaufrückt, indem er ihn mit dem alten Arktinus in einen musischen Wettkampf bripgt. Wir sehen hieraus, wie unkritisch Phaneias zu Werke gegangen ist.

Von hervorragender Bedeutung erschien den Neueren die Angabe des Hellanikus. Terpander lebt nach ihm zur Zeit des Midas (Clem. Alex. strom. 1, p. 333). Genauer ist dies Datum bei Athen. 14, 635: "Terpander sei der älteste Sieger in den Karneischen Spielen zu Sparta, die nach Sosibius in der 26. Olympiade eingesetzt seien." Allerdings ein sehr wichtiges Zeugniss. Die musischen Agone an den Karneien sind nach dem unzweiselhaften Zeugnisse des Lakonen Sosibius Ol. 26 eingesetzt; wenn es nun feststeht, dass Terpander der älteste Karneionike ist, se

muss er nothwendig um Ol. 26, also nach Archilochus gelebt haben, als dessen Blüthezeit Ol. 15-20 feststeht. Aber hiermit tritt die zweite Gruppe der Zeugnisse in Conflict, welche den Terpander vor Archilochus setzen, und es entsteht die Frage, auf welcher Seite das Richtige ist.

Wie sind die Gewährsmänner der zweiten Gruppe? Es sind Musiker und Literarhistoriker, die sich ex professo mit diesem Gegenstande beschäftigt haben oder wenigstens vielfach die Musik berühren. Einer von ihnen, der gewichtige Glaukus, spricht es in dem uns durch unschätzbare Notizen bekannten Werke über die alten Dichter und Musiker direct aus, dass Terpander älter sei als Archilochus. Wir lesen nämlich Plut. mus. 4: πρεσβύτερον γοῦν αὐτὸν Αρχιλόχου ἀποφαίνει Γλαῦκος ὁ ἐξ Ἰταλίας ἐν συγγράμματι τῷ περὶ τῶν ἀρχαίων ποιητῶν καὶ μουσικῶν φησί γὰρ αὐτὸν δεύτερον γενέσθαι μετὰ τοὺς πρώτους ποιήσαντας αὐλωδίαν. Wer die πρώτοι ποιήσαντες αὐλωδίαν sind, ergibt sich aus den folgenden Capiteln des Plutarch, wo es von Orpheus, dem Vorgänger des Terpander, heisst: δ δ' Όρφεὺς οὐδένα φαίνεται μεμιμημένος οὐδεὶς γάρ πω γεγένητο εί μὴ οί αὐλωδικῶν ποιηταί, es sind die ältesten mythischen Vertreter der Aulodik, Hvagnis und Marsyas zu verstehen. Mit Glaukus stimmt Alexander überein, aus welchem Plutarch mus. 5 die betreffenden Worte entlehnt hat. Während Glaukus und Alexander nur eine relative Zeitbestimmung über Terpander geben, gibt Hieronymus in seiner Schrift über die Kitharoden, welche das fünfte Buch seines Werkes περί ποιητῶν bildete, ein positives Datum, indem er den Terpander an den Anfang der Olympiaden setzt und zum Zeitgenossen des Lykurg macht (Athen. 14, 655 c.).

Es wäre eine dialektische Spielerei, wollte man die entgegenstehenden Nachrichten dadurch auszugleichen suchen, dass man annähme, der Sieg an den Karneien sei in die letzten Lebensjahre des Sängers gefallen, und so könnte er noch immerhin, wie Glaukus und Alexander angeben, älter als Archilochus sein. Nehmen wir an, dass Terpander erst im 70. Jahre den Sieg errungen, so wäre er doch zur Blüthezeit des Archilochus (Ol. 20) 45 Jahre alt gewesen und könnte dann unmöglich älter als Archilochus heissen, ganz abgesehen davon, dass zwischen beiden noch der Aulode Klonas gesetzt ist. Eine Vereinigung des Hellanikus mit Glaukus und Alexander, um zunächst von Hieronymus abzusehen, ist durchaus nicht möglich. Auf welcher Seite liegt der Fehler? Aufschluss gibt Plut. mus. 6: Televrator de Meginlesτόν φασι κιθαρωδών νικήσαι έν Λακεδαίμονι Κάρνεια, τὸ γένος όντα Λέσβιον τούτου δε τελευτήσαντος τέλος λαβείν Λεσβίοις το σινεγές της κατά την κιθαρωδίαν διαδοχής. Die Terpandriden hatten. an den musischen Spielen der Spartanischen Karneien von der frühesten Zeit an in unmittelbarer Diadoche gesiegt, ohne dass eine andere Sängerschule sich an diesem Feste hätte geltend machen können: die Namen der Terpandriden füllten dem nach bis auf Perikleitos die Karneioniken-Liste aus. Wenn nun mit Terpanders Musik, mit Terpanders Nomen und Compositionen und von Terpanders Schülern die Siege errungen waren, so erklärt es sich leicht, wie Terpander selber, dessen geistiges Urbild in diesen Siegen lebte, an die Spitze der Karneioniken gestellt werden konnte, zumal das Streben der Hellenen, ihre Institute auf geseierte Namen zurückzuführen, sogar einen Chrysothemis an die Spitze der Delphischen Agone treten liess. So enthält jene Angabe des Hellanikus noch immer etwas Wahres, auch wenn die musischen Spiele der Karneien erst nach Terpanders Zeit eingesetzt sind: an die Stelle von Terpanders Schule ist der Name ihres gefeierten Begründers gestellt.

Demnach stellt es sich heraus, dass, wenn wir die Angaben des Hellanikus und die des Glaukus und Alexander gegen einander abwägen, sich die Wagschale auf die Seite der letzteren hinneigen muss. Streifen wir von der Terpandrischen Musik alle die Unrichtigkeiten und Uebertreibungen ab, durch die sie von den Literarhistorikern entstellt ist, und folgen wir bloes den übereinstimmenden Nachrichten über die ernste Einfachheit der Terpandrischen Kunst, so ergibt sich ohnehin aus inneren Gründen, dass Glaukus Recht hat, wenn er den Terpander vor Archilochus Terpander repräsentirt überall die älteste uns bekannte Stufe archaistischer Einfachheit in der Lyrik; er kennt nut einfache Metra und auch von diesen nur den Hexameter und einige noch einfachere Choralrhythmen, er weiss noch nichts von sesammengesetzten Massen, von einem Wechsel der Rhythmen und Tonarten, während die Neuerungen des Archilochus einen weit entwickelteren Standpunkt der Metrik und Musik bezeichnen. wobei ich nur auf seinen melodramatischen Vortrag und die angebildete Instrumentalmusik zu verweisen brauche (Plut. mus. 28). Archilochus selbst kennt schon die Blüthe der Lesbischen Musik. indem er singt Athen. 4. 180 c:

αὐτὸς έξάρχων πρὸς αὐλὸν Λέσβιον παιήονα.

Wenn Archilochus hier bereits die Ausbildung der Aulodik voraussetzt, so weist das auf eine Zeit hin, der die Terpandrische Ausbildung der Kitharodik schon vorausgegangen ist, da die Aulodik sich überall erst nach der Ausbildung der Kitharodik entwickelt hat.

So führen uns innere und äussere Gründe zu strengem Festhalten an dem Bericht des Glaukus, dass Terpander älter ist als Archilochus. Damit ist aber seine Lebenszeit nur annähernd bestimmt, denn es bleibt noch die Frage offen: wie lange lebte er vor Archilochus? Hierauf antwortet Hieronymus, dass er zur Zeit des Lykurg, also zu Anfang der Olympiaden gelebt Wir müssen gestehen, dass dieses Datum an sich nicht viel Ansprüche auf Glaubwürdigkeit machen kann, da Andere auch den erst der zweiten Spartanischen Musik-Katastasis angehörenden Thaletas in die Zeit Lykurgs versetzen. Aber wir finden noch einen anderen Anhaltspunkt. Jene anderen Schriftsteller nämlich, die den Terpander in die vorarchilochische Zeit hinaufrücken, machen ihn nicht zum unmittelbaren Vorgänger des Archilochus, sondern setzen zwischen beide noch die Periode des Klonas, der für die ältere Peloponnesische Aulodik dieselbe Bedeutung hat, wie Terpander für die ältere Kitharodik; und so erhalten wir ein zweites Zeugniss, durch welches Terpander in die ersten Olympiaden hinaufgerückt wird. Die Terpandrische Lyrik gehört hiernach · der Zeit an, wo sich im kyklischen Epos die Nachblüthe des Homerischen Epos zu entwickeln begann. Dies stimmt durchaus mit dem Charakter seiner Poesie stimmt, die sich in Allem auf das Epos bezieht.

Schon ein Blick auf die nachfolgende Zeit hätte die Richtigkeit der Chronologie des Glaukus erkennen lassen können. Setzt man Terpanders erste Katastasis nach Archilochus, also Ol. 20, wo bleibt da ein Platz für die zweite Katastasis Spartas, die durch Thaletas, Xenodamos, Polymnastus u. A. vertreten ist? Polymnastus muss jedenfalls älter oder mindestens ein Zeitgenosse von Alkman sein, da ihn dieser bereits in seinen Gedichten erwähnt (Plut mus. 8); Polymnastus aber hatte wiederum den Thaletas besungen (Pausan. 1, 14, 4). Die Annahme des Hellanikus schliesst also die Ungereimtheit in sich, dass in der Zeit von Ol. 20 bis 27 oder 30 oder von Archilochus bis Alkman nicht bloss die Periode des Terpander und die erste Spartanische Musik-Katastasis, sondern auch die Periode der älteren Aulodik des Klonas und

sogar die zweite Katastasis mit ihren zwei verschiedenen Generationen angehörigen Vertretern Thaletas und Polymnastus eingeschoben werden muss, oder mit anderen Worten, dass das, was nach inneren Gründen sowohl wie nach den Zeugnissen der Alten verschiedenen Perioden und Entwickelungsstufen angehört, wie die erste und zweite Katastasis Spartas, gleichzeitige Ereignisse sind.

Wir glauben hierdurch die Richtigkeit der Zeitbestimmungen des Glaukus dargethan zu haben und stellen in dem Folgendes die 4 chronologischen Data der älteren Lyrik, die sich aus seinen Angaben bei Plut. de mus. 4 ergeben, übersichtlich zusammen:

- 2. Τέρπανδρον Γλαῦκος ἐν συγγράμματι τῷ περὶ τῶν ἀρχαίαν ποιητῶν καὶ μουσικῶν φησι δεύτερον γενέσθαι μετὰ τοὰς πρώτους ποιήσαντας αὐλητικήν, ἐζηλωκέναι δὲ τὸν Τέρκαν δρον ὑμήφου μὲν τὰ ἔπη, ὑρφέως δὲ τὰ μέλη .. ὁ δ' ὑφ φεὺς οὐδένα φαίνεται μεμιμημένος, οὐδεὶς κάρ πω γεγένητο εἰ μὴ οἱ τῶν αὐλητικῶν ποιηταί, τούτους δὲ κατ' οὐδιν τὸ ὑρφικὸν ἔργον ἔοικε.
- 3. Κλονάς δὲ τῶν αὐλωδικῶν νομῶν παιητής ὁ όλίγφ ὕστερον Τερπάνδρου γενόμενος...
- 4. Μετὰ δὲ Τέρπανδρον Κλονᾶς Αρχίλοχος παραδίδοται γενέσθα. Weiterhin heisst es bei Plut. de mus. 29 (vermuthlich ebenfalls nach Heraklides συναγωγή τῶν ἐν μουσικῆ, der diese Notiz aber nicht aus Glaukus Rheginus entlehnt hatte):

'Αρχίλοχον οδουται δὲ καὶ τὴν κροῦσιν τὴν ὑπὸ τὴν ຜόδην τοῦταν πρῶτον εὑρεῖν, τοὺς δ' ἀρχαίους πάντα πρόςχορδα κρούαν. Diese Notiz besagt:

Die Alten begleiteten ihren Gesang mit unisoner Instrumentalmusik; Archilochus war der erste, durch welchen eine Begleitung des Gesanges mit divergirenden Instrumentaltönen aufkan.

Im Anfange also kannte die griechische Musik nur die Kinstimmigkeit, der Gesang und die Begleitung war unison. Diese Standpunkt absoluter Homophonie gehört der allerfrühesten Zei an. Darauf folgt der Standpunkt der

#### § 4

#### Heterophonie,

darin bestehend, dass die Melodiestimme des Gesanges (μέλοςgleichzeitig von einer divergirenden Instrumentalstimme (κοοῦσις)
begleitet wird. Den Ausdruck ἐτεροφωνία für diese Art der
Musik überliefert uns Plato legg. 7, 812. Plato spricht hier von
dem Unterrichte, welcher den Kindern vom neunten bis zum
zwölften Jahre in der Musik zu ertheilen ist. Ein Kitharist soll
sie im Lyraspiel unterrichten. Lehrer und Schüler sollen unison
das nämliche Melos zu gleicher Zeit vortragen. Dies ist von
Plato mit folgenden Worten ausgedrückt: ,, Δεῖ ... τόν τε κιθαριστὴν καὶ τὸν παιδενόμενον ἀποδιδόντας πρόςχορδα τὰ φθέγματα
τοῖς φθέγμασι." Dieser von Plato anempfohlenen Weise (des unisonen Spieles) stellt er eine andere Weise entgegen, welches für
jenes Alter nicht förderlich sei:

τὴν δ' ἐτεροφωνίαν καὶ ποικιλίαν τῆς λύρας, ἄλλα μὲν μέλη τῶν χορδῶν ἱεισῶν, ἄλλα δὲ τοῦ τὴν μελφδίαν ξυνθέντος ποιητοῦ. ... προςαρμόττοντας τοῖσι φθόγγοις τῆς λύρας, πάντα οὖν τὰ τοιαῦτα μὴ προςφέρειν τοῖς μέλλουσιν ἐν τρισὶν ἔτεσι τὸ τῆς μουσικῆς χρήσιμον ἐκλήψεσθαι διὰ τάχους.

Hier wird die Art des Spieles, welche dem ἀποδιδόσθαι πρόςχορδα τὰ φθέγματα τοῖς φθέγμασιν entgegensteht, mit dem Worte έτεροφωνία bezeichnet. Es bedeutet dies Wort genau dæsselbe wie unser "Zweistimmigkeit", "eine zweite Stimme spielen"\*).

Wenn es bei Plutarch de mus. 28 heisst τοὺς δ' ἀρχαίους πάντα πρόςχορδα κρούειν, so bezieht sich das auf eine zum Gesange hinzukommende unisone Instrumentalstimme. Ebenso ist die κροῦσις ὑπὸ τὴν ἀδὴν von einer Instrumentalbegleitung des Gesanges zu verstehen. Bei Plato dagegen ist lediglich von Instrumentalmusik die Rede, einer homophonen und einer heterophonen. Der letzteren gedenkt auch Aristoteles Problem. 19, 18. Vgl. unten.

In einer andern Stelle des Plutarchischen Musikdialoges 18. 19), wo von der einfachen Melopöie des Olympos und Terpanders die Rede ist, wird bereits diesen die heterophone Instrumentalbegleitung des Aulos zugeschrieben und durch Beispiele aus ihren Melopöien nachgewiesen. Es braucht dies gerade kein Widerspruch mit der vorher angeführten Stelle des Plutarchischen

<sup>\*)</sup> Wir gehen später auf diese Stelle genauer ein.

Musikdialoges, in welcher Archilochus als der erste Erfinder der heterophonen Instrumentalbegleitung genannt wird, zu sein. Augenscheinlich gehen die beiden Plutarchischen Stellen auf zwei verschiedene Quellen zurück, von denen die eine in Archilochis, die andere (mit Glaukus Rheginus) in Terpander den älteren erblickte. Karl Burney, Abhandlung über die Musik der Alten (in der deutschen Uebersetzung Eschenburgs) S. 40 sagt von dieser Stelle: "Ich halte sie für die allermerkwürdigste Stelle über die alte Musik, die ich jemals gefunden habe, weil sie die einzige ist. die eine Art von Beschreibung der alten griechischen Melodie an die Hand gibt. Alle die Regeln darüber beim Aristoxenus geben davon nicht den mindesten Begriff." Die neueren Forscher über die griechische Musik, auch Boeckh und Beltermann, haben diese von dem alten Burney so sehr ausgezeichnete Stelle, welche us durch den Plutarchischen Musikdialog überkommen ist, aber ihren Ursprunge nach, wie schon gesagt, auf eine der Aristoxenischen Schriften, und zwar auf dessen vermischte Tischgespräche zrückgeht, völlig unbeachtet gelassen. Ein dritter Forscher, Karl Fortlage, sagt in der Vorrede zu seinem "Musikalischen System der Griechen in seiner Urgestalt 1847", einer vortrefflichen Arbeit in welcher er auf Grundlage des Alypius das altgriechische Notessystem und die griechischen Noten erörtert: nachdem er (Fortlage) der Plutarchischen Schrift über Musik längere Zeit eine nutz- und erfolglose Sorgfalt zugewandt habe, müsse er dieselbe jetzt, wo er die Notentabellen des Alypius herbeiziehe, als eitlen Tand und unnützes Spielwerk zur Seite werfen. Es stehe nichte darin, was nicht eitle Thorheit sei, sie enthalte lauter Transe über einen fingirten Zustand der Vollkommenheit alter griechischer Musik.

Wir dürfen an Fortlages sorgsamem Studium der Plutarchischen Schrift über die Musik nicht zweifeln, wohl aber dürfen wir es seltsam finden, wie es Fortlage entgangen ist, des Plutarch seinen Bericht aus den besten Quellen der klassische Zeit, zum Theil ohne Aenderung des Wortlautes zusammesgestellt hat, aus den Werken des Aristoxenus und der ihrerseit wiederum aus Glaukus Rheginus schöpfenden Musikgeschicht des Heraklides. In meiner Ausgabe der Plutarchischen Schrift 1865 denke ich diese Entstehung derselben unwiderleglich festgestellt zu haben, auch dies, dass die in Rede stehende Stelle über die Zweistimmigkeit der alten Terpandrischen und Olympische

Compositionen, welche die Aufmerksamkeit Burneys in so hohem Grade erregt hat und die er für viel wichtiger erklärt als Alles, was wir aus Aristoxenus wissen, ein wörtlicher Auszug aus den Aristoxenischen σύμματα συμποτικὰ ist\*).

Der griechische Musiktheoretiker, der dieses niedergeschrieben, redet von Accordtönen nicht im Sinne einer Generalbass-·lehre; er ist weit davon entfernt angeben zu wollen, welche Klänge mit einander zu einem Accorde verbunden werden können. Sein Zweck ist nachzuweisen, dass die Meister der archaischen Musikperiode sich bestimmter Klänge der diatonischen Scala nicht etwa deshalb enthielten, weil sie dieselben noch nicht gekannt hätten. Den Alten seien jene Klänge durchaus geläufig gewesen. Der Nachweis wird folgendermassen geführt: nur für die Gesangmelodie enthielt man sich jener Töne, die zu jener Gesangmelodie gehörenden Instrumentalbegleitung bringt sie zur Anwendung. Der alte Theoretiker führt aus den Compositionen der Terpandrischen und Olympischen Musikepoche für seine Behauptung Beispiele auf, die wir jetzt natürlich nicht mehr controlliren können; aber wir sind durchaus nicht berechtigt, bei dem alten griechischen Theoretiker eine geringere Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit vorauszusetzen als bei irgend einem modernen Musiktheoretiker.

Die besondere Art und Weise, wie man in der griechischen Musik mit einer die Melodie bildenden Gesangstimme die begleitende Instrumentalstimme verband, wird durch das, was wir bei Plutarch lesen, nicht im mindesten aufgeklärt. Aber jedenfalls dient es als historisches Zeugniss, dass die griechische Musik schon in ihrer ersten Periode mit der Gesangstimme eine divergirende Instrumentalstimme verband. Die Mehrstimmigkeit war den Griechen keineswegs, wie Ambros (Geschichte der Musik I S. 455) behauptet, etwas Gleichgültiges oder gar Störendes: die Einstimmigkeit befriedigte die Griechen schon zu Olympus' und Terpanders Zeiten nich t\*\*).

Nach Ambros (a. a. O.) war "der Mangel an Mehrstimmigkeit im tieferen Wesen griechischer Musik begründet. Uns dünkt Harmonie freilich unentbehrlich. Aber z. B. die Völker des Orients denken anders. Weit entfernt an europäischen harmonischen Melodien Gefallen zu haben, erklären sie diese Vielstimmigkeit

<sup>\*)</sup> Berliner Philologische Wochenschrift 1884 Nr. 2. 5. 34.

<sup>\*\*)</sup> Berliner Philologische Wochenschrift a. a. O.

<sup>·</sup> R. WESTPHAL, Theorie der griech, Harmonik u. Melopõie.

für einen Fehler." Ebenso wie die Orientalen — meint Ambros — würden auch die alten Griechen die Mehrstimmigkeit für einen Fehler erklärt haben. "Die griechische Musik beruhte gleich von Anfang an auf dem recitirenden Gesange des Einzelnen und auf dem naturalistischen Zusammensingen im Chore. Bei dieser Hauptrichtung der Tonkunst ist es begreiflich, dass die Harmonie etwas Gleichgültiges oder gar Störendes bleiben musste und der geregelte Fortgang der Töne allein für vollbefriedigend gelten konnte."

Weiter sagt Ambros: "Aristoteles wirft das Problem auf, warum man beim Gesange nur die Consonanz der Octave anwende, und er bemerkt ausdrücklich, man habe bis jetzt noch nie eine andere Consonanz verwendet. Diesen klaren Zeugnissen gegenüber zerfällt alles, was man zu Schutz und Trutz der griechischen harmonisirten Musik an Argumenten mühsam aufgebaut hat, nämlich Stellen wie die von Boeckh herbeigezogenen Verse des Horaz und die schon früher für die Mehrstimmigkeit der Musik geltend gemachte Stelle aus dem siebenten Buch der Platonischen Gesetze."

Jene Stelle der Aristotelischen Probleme (19, 18) lautet: "Η διὰ πασών συμφωνία άδεται μόνον, d. h. von allen symphonischen Accorden, die gesungen werden, ist die Octave die einzige" - Quarten-, Quinten- und alle übrigen Accorde kamen also innerhalb des antiken Gesanges nicht vor. Vgl. Arist. probl 19, 17: διὰ πέντε οὐκ ἄδουσιν ἀντίφωνα. Dass jenes Aristotelische Problem vom Gesange redet, hat Ambros unbeschtet gelassen. Selbstverständlich ist ein Gesang, in welchem Octaven oder überhaupt Accorde zu Gehör gebracht werden, kein Solosondern ein Chorgesang. Aristoteles belehrt uns, dass.man im. griechischen Chorgesange nur Octaven, aber keine Quinten und Quarten u. s. w. hört. Die als Chor auftretenden Sänger sanges stets nur dieselbe Stimme, wenn nicht unter den Sangern verschiedene Altersstufen, Männer und Knaben, vertreten waren Dies war der Fall, wo von Männern und Knaben dieselbe Melodie in der Octave gesungen wurde.

Wir haben hier ein unumstössliches Quellenzeugniss, dass der Chorgesang der griechischen Musik kein mehrstimmiger was, dass die Sänger stets eine und dieselbe Stimme, wenn auch in der Octave sangen. Der griechische Gesang war unison.

Daraus aber folgt keineswegs, dass die griechische Musik überhaupt eine unisone war. In unseren Opern kommt es vor, dass der Chor unter instrumentaler Begleitung eine Nummer unison singt, aber Niemand wird sagen, dass die Musik dieser Nummer eine unisone sei. Wir müssen demnach immer noch die Frage offen lassen, ob nicht auch der unisone Chorgesang, ob nicht selbst der Sologesang der griechischen Musik durch die mit dem Gesange sich verbindende Instrumentalmusik (Krusis) zu einem mehrstimmigen wurde.

Nach Ambros beruhte die griechische Musik gleich von Anfang an auf dem recitirenden Gesange des Einzelnen; "so musste die Harmonie etwas Gleichgültiges oder gar Störendes bleiben". Der Bericht, den die Quellen überliefern, lautet ganz anders als Ambros versichert. Die ältesten Compositionen, welche dem klassischen -Hellenenthume zu Gebote standen und auch dem Aristoteles und Aristoxenus noch wohl bekannt waren, sind die Melopöien des Olympus und des Terpander\*). Durch die Schrift werden freilich jene ältesten Meister ihre Mele ebenso wenig fixirt haben wie Homer seine Epen. Aber gerade so wie die Homeriden die Homerischen Epen von Generation zu Generation fortpflanzten, bis Pisistratus das mündlich Ueberlieferte der Schrift übergeben liess, gerade so bestand auch eine musikalische Kunstschule der Terpandriden; zunächst die Nachkommen seiner Familie, welche die Gesänge Terpanders an den griechischen Festspielen vortrugen und dort viele Generationen hindurch mit den kitharodischen Nomoi Terpanders den Sieg errangen. Ebenso bestand auch eine Auleten- oder Aulodenschule des Olympus, die von seinem Schüler Krates aus halbmythischer Zeit bis weit in das historische Hellenenthum hineinreichte. Es bleibt sich ziemlich gleich, ob Aristoteles und Aristoxenus die alten Olympischen Compositionen nur der mündlichen Ueberlieferung der Schule verdanken, oder ob damals jenen Melopöien dieselbe Gunst schriftlicher Fixirung wie den Homerischen Epen zu Theil geworden war.

Von welcher Beschaffenheit die schon in die archaische Epoche der griechischen Musik gehörende Heterophonia war d. i.

<sup>\*)</sup> Aristox. Erste Harm. § 52 (S. 248): "... Denjenigen aber ist es hınlänglich klar, welche mit den alten Compositionsweisen der ersten und zweiten Musikepoche vertraut sind. Denn die bloss an die heutige Compositionsweise Gewohnten..." Aristoxen. symm. Sympotika fr. II (S. 475): "Denn bei ihrer Tonbeschränkung und Einfachheit zeichnen sie sich (Terpanders und Olympus' Compositionen) so sehr vor den formen- und tonreichen Compositionen aus, dass die Manier des Olympus für Niemand erreichbar ist und dass er die in Vieltönigkeit und Vielförmigkeit sich bewegenden Componisten weit hinter sich zurücklässt."

der Verein der Gesangstimme mit einer divergirenden Instrumental-- stimme, darüber lässt sich aus Plute de mus. 19 nicht viel entnehmen. In den dort als Beispiel angeführten Accorden - sie werden weiter unten im einzelnen aufgeführt werden - tritt uns die Eigenheit entgegen, dass bei einem jeden die Instrumentalstimme den höheren, die melodieführende Gesangstimme den tieferen Ton hat. Wir werden das deshalb für etwas nicht bloss Zufälliges halten dürfen, weil Aristoteles in den musikalischen Problemen 19, 12 sagt: ,,διὰ τί τῶν χυρδῶν ἡ βαρυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει;" Aristoteles redet von zwei Instrumentalstimmen, von denen eine die Melodie, die andere die Begleitung ausführt, von einem Instrumental-Duette. Die Melodie werde immer von der tieferen der beiden Saiten übernommen. Statt Singstimme und einer Kithara, wie es in den bei Plutarch besprochenen Musikstücken der Fall ist, ist in der Aristotelischen Stelle von einem Musikstücke die Rede, in welchem sowohl die Melodie als auch die Begleitstimme je von einem Instrumente übernommen wird. eine Uebertragung der Vocalmusik auf die psile Kitharisis oder psile Aulesis, welche sich selbstverständlich erst historisch aus der Kitharodia und Aulodia entwickelt haben. Wir werden wohl sagen können, dass jene nach Aristoteles in der Kitharisis stets festgehaltene Bildung des Accordes (durch einen tieferen Ton der Melodiestimme und einen höheren Ton der Begleitstimme) auch in der Kitharodia und Aulodia bestanden habe.

Wir Modernen müchten wohl zunächst das Umgekehrte erwarten, dass die Melodiestimme die höhere, die Begleitstimme die tiefere gewesen sei. Aus den griechischen Quellen geht das Gegentheil hervor. Das deutet wohl darauf hin, dass die Zweistimmigkeit der griechischen Musik nicht sowohl auf einem "nateralistischen" Accompagnement der Singstimme, als vielmehr auf einer eigentlichen Polyphonie beruhte, wo neben der Singstimme eine zweite selbständige Instrumentalstimme einherging. In der Beschaffenheit der griechischen Instrumente lag es, dass es kaus anders sein konnte. Den Griechen fehlten derartige Saiteninstramente, auf welchen zugleich mehrere Töne zu einem Accorde zugleich verbunden werden konnten. Ihre Saiteninstrumente wares von der Art, dass stets nur eine Saite erklingen konnte; dem man setzte sie nicht mit den Fingern, sondern mit einem Metallstäbchen (Plektron) in Bewegung; ein einziger Aulos kann je ohnehin immer nur einen Ton hervorbringen. Also zur Erzielung der Volltönigkeit kann die Instrumentalbegleitung der Gesangmelodie nicht gedient haben. Obwohl ich weit entfernt bin, auf dem Standpunkt des alten Gafurius zu stehen, bin ich doch nicht im Stande, mir die Zweistimmigkeit der griechischen Musik anders als eine Melodie mit einem durch ein Instrument dargestellten Contrapunkt zu denken.

Für diese zunächst aus den quellenmässig überlieferten Thatsachen gefolgerte Auffassung scheint auch die sogenannte κρουματική διάλεκτος in der drei- und mehrstimmigen Musik zu sprechen.

Auf die Epoche der Heterophonie d. i. der Begleitung des Gesanges mit einer divergirenden Instrumentalstimme folgt nämlich in der griechischen Musik die Epoche der

# § 5. Polyphonie\*)

d. i. die Begleitung der Singstimme mit mehr als einer (mit zwei oder drei) Instrumentalstimmen. Wiederum hat allein Plutarch (de mus. 29) uns die Notiz davon zukommen lassen. Etwa zur Zeit des Pisistratus hatte innerhalb des dithyrambischen Zweiges der griechischen Musik ein grosser Umschwung der Kunst stattgefunden; Plutarch drückt dies mit folgenden Worten aus: Λᾶσος δὲ τῆ τῶν αὐλῶν πολυφωνία κατακολουθήσας πλείοσί τε φθόγγοις καὶ διερριμμένοις χρησάμενος είς μετάθεσιν τὴν προϋπάρχουσαν ἥγαγε μουσικήν.

Ich kann mich nicht zu der Ansicht bekennen, dass sich die Eigenartigkeit der griechischen Musik anders als aus der Ueberlieferung der alten Quellen ergibt. Alles Herleiten aus lediglich sogenannten inneren Gründen, ohne Grundlagen der Quellen, ist nach meiner Ansicht vom Uebel. Eine uhmöglich zu verdächtigende Quelle überliefert also:

"Lasos hat die griechische Musik bezüglich der Begleitung auf einen neuen Standpunkt [gegenüber dem bisher festgehaltenen Standpunkte Terpanders] gebracht, indem er die Begleitung des Gesanges durch eine Polyphonie (d. i. Mehrstimmigkeit) der Auloi zur Ausführung brachte und mehrere Klänge (mehr als zwei Klänge), und zwar auseinanderliegende Klänge zur Anwendung brachte."

Wir haben hier die Beschreibung einer mehr als zweistimmigen Begleitung der Vocalmelodie durch Blasinstrumente vor uns. Dass

<sup>\*)</sup> Nach der Erörterung, die ich in der Berliner philol. Wochenschrift 1884 gegeben, etwas erweitert.

nicht etwa die gleichzeitigen Begleitungsklänge der verschiedenen Auloi einander unison waren (so dass durch die Anwendung mehrerer begleitender Auloi nichts als eine Verstärkung der Begleitungsstimme hervorgebracht wäre), dies glaubt unser Berichterstatter durch den Zusatz "mehrere und auseinanderliegende Klänge" ausdrücklich bemerken zu müssen.

Lasos aus Hermione, unter den Früheren der bedeutendste Repräsentant der Dithyramben-Kunst in Worttext und Tonen, der unmittelbare Vorgänger und Lehrer Pindars, ist nach der Darstellung des Aristoxenus gerade so der Begründer der von dem Perserkriege an datirenden klassischen Periode der griechischen Musik, wie Olympus und Terpander die Begründer der archaischen Musikepoche waren. Olympus und Terpander haben die unisone Begleitung der vorhistorischen Musik der Griechen in eine von der Gesangstimme divergirende Begleitung, somit die anfängliche einstimmige Musik zu einer zweistimmigen entwickelt. Lasos, der unmittelbare Vorgänger Pindars, fügt der einen begleitenden Instrumentalstimme des dithyrambischen Chorgesanges eine zweite instrumentale Begleitstimme hinzu; die bisherige Zweistimmigkeit der Musik wird hierdurch zu einer Drei- und Mehrstimmigkeit. Schon Isaac Vossius de Poematum Cantu et Viribus Rhythmi Oxonii 1673 p. 82 und Marpurg, kritische Einleitung in die Geschichte und Lehrsätze der alten und neuen Musik Berlin 1759 p. 236, berufen sich für das Vorkommen drei- und mehrstimmiger Accorde auf eine Stelle des Platonikers Aelianus in Timaeum: Συμφωνία δέ έστι δυστν η πλειόνων φθόγγων όξύτητι καὶ βαρύτητι διαφερόντων κατὰ τὸ αὐτὸ πτῶσις καὶ κράσις Hier ist πλειόνων φθόγγων dasselbe wie πολυφωνία in der Stelle Lasos führt eine πολυφωνία αὐλῶν ein, weil der Aulos von Alters her das für den Dithyramb übliche Begleitinstrument war. Pindar, der Schüler des Lasos, hat nicht bles seine Dithyramben in der neuen Art seines Meisters behandelt. sondern seine Chorcompositionen überhaupt, auch seine Epinikies. Zu der "Polyphonia der Auloi" fügte Pindar, wie er selber aug. auch noch als begleitende Stimme die Stimme der Phormiss Denn wir müssen Pindars Aussage durchaus nach des Wortlaute verstehen, wenn er in der dritten der Olympischen Epinikien sagt (Ol. 3, 8):

Φόρμιγγά τε ποικιλόγαρυν καὶ βοὰν αὐλῶν ἐπέων τε δέσιν - Αἰνησιδάμου παιδὶ συμμίζαι πρέποντως. Hier lag eine mindestens vierstimmige Composition Pindars vor; die gesungenen Textesworte (ἐπέων θέσις) als Melodiestimme,

die Stimme der Phorminx (φόρμιγγα ποιπιλόγαρυν) als erste Begleitstimme,

die Stimme der Auloi (βοὰν αὐλῶν) — es sind mindestens zwei αὐλοὶ — als zweite und dritte Begleitstimme.

Die begleitenden Auloi werden wohl ebensowenig wie bei Lasos eine unisone, die Singstimme bloss verstärkende Melodie gegeben haben. Vielmehr wird auch von der Compositionsweise des Schülers Pindar dasselbe wie von der des Meisters Lasos anzunehmen sein "er begleitete mit einer Polyphonie der Auloi, indem er mehrere und auseinanderliegende Klänge zur Begleitung benutzte".

Dem Aristoxenus zufolge wurde von den Meistern der klassischen Periode auf die Stimmführung der Instrumentalbegleitung ein sehr grosses Gewicht gelegt; bei Plut de mus. 31 sagt er von dem Musiker Telesias aus Theben, dass er in der edelsten Musik unterrichtet worden sei und unter anderen Werken berühmter Meister die des Pindar, des Dionysius aus Theben, des. Lampros und Pratinas und der übrigen Lyriker, welche sich zugleich vortrefflich auf die Begleitung der Melodie verstanden, kennen gelernt habe. Aristoxenus zählt den Pindar und Simonides und die Anhänger des "von den jetzt Lebenden als alt bezeichneten Compositionsstiles" zu den ersten Meistern der musikalischen Kunstblüthe. "Die Neueren (Timotheus und Philoxenus) haben Vorliebe für mannigfache Töne, die Aelteren (die Anhänger des Pindar und Simonides) für mannigfache Rhythmen und verstehen sich zugleich vortrefflich auf die Instrumentalbegleitung der Melodie. Denn damals fand in Beziehung auf die προυματική διάλεκτος eine grössere Mannigfaltigkeit statt."

Kοουματική διάλεκτος d. i. "instrumentale Unterredung" oder "Unterredung der begleitenden Instrumentalstimmen" ist ein bloss in dieser von Plutarch aus den Aristoxenischen Tischreden geschöpften Stelle uns erhaltener Terminus technicus. Die musikalischen Kunstausdrücke des Aristoxenus sind fast alle der Art, dass ihre Bedeutung erst aus dem Zusammenhange der betreffenden Stellen ermittelt werden muss. Fast jeder Kunstausdrück der Aristoxenischen Rhythmik hat eine Bedeutung, die wir zunächst nicht erwarten können. Das Wort ποὺς würden wir

ganz falsch interpretiren, wenn wir es durch Versfuss wiedergeben wollten. Aristoxenus gebraucht es gerade so, wie die moderne Musik das Wort Takt. Aristoxenus unterscheidet einen πούς ἀσύνθετος und einen πούς σύνθετος. Als wir zuerst unser Studium der Aristoxenischen Rhythmik begannen, hielten wir uns nicht berechtigt, von diesen beiden Arten des Aristoxenischen Taktes vorauszusetzen, dass er darunter genau das nämliche verstehe, was unsere Musiktheoretiker den einfachen und den zusammengesetzten Takt nennen. Seit dem Jahre 1854, wo die Aristoxenischen Takte von H. Weil eingehend erörtert sind, kann über diese Wesensidentität der einfachen und zusammengesetzten Takte in der Aristoxenischen und in der modernen Theorie des Rhythmus kein Zweifel sein. Aristoxenus vindicirt dem Takte entweder 2 oder 3 oder 4, niemals 5 oder mehr σημεία, genan so wie auch die Modernen dem Takte entweder 2 oder 3 oder 4 Haupttaktzeiten zuweisen. Und mehreres der Art.

Gar vielfach werden wir daran erinnert, dass wir in der modernen Musik eine Erklärung für die Eigenthümlichkeiten der griechischen zu suchen haben. Steht auch die beiderseitige Musik nicht im mindesten historischen Zusammenhange, hat sich auch die christlich moderne Musik völlig selbständig und unabhängig von der griechischen entwickelt, so wird es doch schon an sich einleuchten, dass man für eine dunkele Eigenthümlichkeit der griechischen Musik mit viel mehr Recht die Parallele in der christlich modernen, als in der chinesischen Musik zu suchen hat Die Berichte der griechischen Musiker liegen uns viel zu fragmentarisch vor, als dass wir nicht mehrfach zu Combinationen und Conjecturen unsere Zuflucht nehmen müssten. Welche Wisserschaft operirt denn lediglich mit solchen Sätzen, für welche sich ein stricter Beweis führen lässt? Seit Euklid hat die Mathematik noch immer ihre unbeweisbaren Axiome. Und welcher Zeitraum der Geschichte lässt sich lediglich auf Ueberlieferung basiren, so dass man hier der Combination entrathen konnte? Was würde unsere ganze Philologie sein, wenn sie sich lediglich an die Texte der handschriftlichen Ueberlieferung halten wollte? Mit dem Verständniss Homers würde es herzlich schlecht stehen. von einem Verständniss der Tragiker wäre wohl gar keine Rela wenn die Philologie mit der handschriftlichen nicht die Conjectural-Kritik verbinden wollte. Kein Einsichtiger wird meinen. dass nicht auch das Verständniss der griechischen Musikschriftsteller der Conjecturen bedürftig sei. Ist es doch in wenig Gebieten der Philologie mit der handschriftlichen Ueberlieferung so schlecht bestellt wie bei den griechischen Musikern. Fast alles ist fragmentarisch. Die Nothwendigkeit der Conjecturalkritik für die griechischen Musiker zugegeben, muss jedenfalls die Conjectur als die sicherste und haltbarste erscheinen, durch welche der Zusammenhang des Ganzen am befriedigendsten hergestellt wird.

Es scheint fast, als hätte man in dem Studium der griechischen Musiker auf alles, was man Zusammenhang nennt, verzichtet. Der gelehrte Forscher Fr. Aug. Gevaert, den die Pariser Schrecknisse des Jahres 1870 von der Direction der grossen Pariser Oper in sein flaemisches Heimatsland an die Direction des Brüsseler Conservatoriums zurückführten, spricht in dem Vorworte seiner 1875 veröffentlichten "Histoire et Théorie de la Musique de l'antiquité" von den Hindernissen, welche bisher einem gedeihlichen Studium der griechischen Musikwissenschaft entgegen gestanden haben: "Toutes ces causes réunies ont donné naissance à une opinion devenue proverbiale et qui s'exprime ordinairement ainsi:

"On ne sait rien de certain en ce qui concerne la musique des anciens. Ce qu'on peut en apprendre ne présente aucun intérêt pour le musicien moderne."

Ja, wenn man auf die Möglichkeit verzichtet, einen Zusammenhang in die Mittheilungen der alten Musikschriftsteller zu bringen, Ist dasjenige, was man über die griechische Musik wissen kann, kaum werth gewusst zu werden. Hat ohne diese Zusammenhänge des Einzelnen mit dem Ganzen die Semantik und Organik, die Noten- und Instrumentenkunde einen anderen als bloss antiquarischen Werth? Wer sich bei seinem Studium der griechischen Musiker damit zufrieden stellen lassen könnte, der würde wahrlich auf anderen Gebieten der Philologie einen lohnendern Arbeitsgegenstand finden. Nur wenn eine Wiederherstellung der griechischen Musik zum Ganzen das letzte Endziel dieser mühevollen Arbeit ist, nur dann werden sich dieselben verlohnen. Dann wird auch das Studium der griechischen Musiker für den Forscher eine wirklich interessante Arbeit, eine der allerinteressantesten, welche die grossen Meister aus der Blüthezeit der Philologie uns Epigonen zu erledigen übrig gelassen haben. Eine bloss durch die Akribie des Sammelns und durch kritische Methode auszuführende Mosaikarbeit ist es nicht. Es bedarf auch der Phantasie des kritischen Sammlers, jener divinatorischen

Phantasie des Künstlers, welcher, schon ehe er sein Werk im Einzelnen vollständig ausgearbeitet hat, diese Einzelheiten gewissermassen voraus fühlt. Wenn aber der Forscher solchen Mittheilungen der Quellen im Voraus mit Misstrauen entgegenkommt, welche geeignet sind, ihm von der musischen Kunst der Alten ein möglichst günstiges Bild zu liefern, weil er des Glaubens ist, in ihrer Musik nur die Vorahnungen einer Kunst, aber nicht die Kunst suchen zu müssen, so wird er für unklare Stellen der alten Musiker mit C. v. Jan lieber in der Musik barbarischer Völker als in der christlich-modernen Musik nach Parallelen suchen.

Dass die griechische Musik nicht eine einstimmige war, das ist in den alten Quellen für jedermann, welcher des Lesens nicht unkundig ist, deutlich genug gesagt. Dass die heterophone Instrumentalstimme, von welcher die Gesangmelodie begleitet wurde, nicht die Bedeutung hatte, den Gesang in "naturalistischer" Weise volltöniger zu machen, das geht aus den Angaben der Alten über ihre Instrumente hervor. Denn mit den Instrumenten der Griechen war es den unsrigen gegenüber wahrhaft ärmlich bestellt. Selbst jenes Instrument, welches bei Pindar eine so hervorragende Rolle spielt, die

Goldne Phorminx, Apollos und der veilchengelockten Musen gemeinsen Kleinod,

auf die der Tanzschritt lauscht, der Festfreude Anfang, und deren Zeichen die Sünger gewärtig sind!

Wenn sie in Schwingungen versetzt den Beginn der Choranführenden Prooimien erschallen lässt,

erlischt sogar des ewigen Feuers beschwingter Blitz. Denn dann schläft auf Zeus' Scepter der Aar, das schnelle Flügelpass herabgesenkt.

diese berühmte Phorminx, welche der grösste griechische Lyriker durch die vorstehenden Verse verherrlicht, decouvrirt sich als ein nur harter Klänge fähiges Saiteninstrument, welchem von den modernen Instrumenten eine kleine pedallose Harfe am nächsten kommen würde. Sie hatte auch in Pindars Musik nicht mehr als nur sieben Saiten; nicht mit den Fingern, sondern mit einem kleinen Metallstäbehen, Plektron genannt, setzte man sie in Bewegung. Nicht minder konnte man auch auf dem Blasinstrumente immer nur Einen Ton angeben. Die Tonfülle des Gesanges zu verstärken, das konnte die begleitende Aulos-Stimme eben so wenig wie die Phorminx-Stimme bezwecken. Es ist nicht direct überliefert, aber bei Weitem das Wahrscheinlichste, dass die

Griechen der Gesangstimme eine selbständig gehaltene Instrumentalstimme nach Art eines Contrapunktes hinzufügten. Wenn Plato legg. 7, p. 812 junge Knaben von 9—12 Jahren nur in homophoner, aber nicht in heterophoner Musik unterrichten lassen will, so gibt er den Grund dafür mit den Worten an: "τὰ γὰρ ἐναντία ἄλληλα παραλλάττοντα δυςμάθειαν παρέχει, δεῖ δὲ ὅ τι μάλιστα εὐμαθεῖς εἶναι τοὺς νέους". In dem von Plato gebrauchten "ἐναντία" haben wir das griechische Wort für Contrapunkt.

Als aber die Zweistimmigkeit der griechischen Musik in der Blüthezeit der Kunst durch Verwendung zweier oder mehrerer Instrumentalstimmen zur Drei- und Mehrstimmigkeit, als die Heterophonie zur Polyphonie geworden war, für diese Blüthezeit der Musik sagt Aristoxenus, dass in ihr eine grosse Mannigfaltigkeit der προυματική διάλεκτος bestanden habe. Wenn wir diesen Kunstausdruck durch "instrumentale Unterhaltung" übersetzen, so ist der Wortlaut jedenfalls richtig verdeutscht. Aristoxenus spricht von den eine Begleitung des Gesanges ausführenden Instrumenten von den in πλείοσί τε φθόγγοις καὶ διεροιμμένοις, von den zwei oder drei divergirenden Instrumentalstimmen. Wir haben also κρουματική von der Unterredung begleitender Instrumentalstimmen zu verstehen. Wenn diese sich unter einander unterhalten, so verkehren sie mit einander durch Frage und Autwort. Wie die Kunstausdrücke der Aristoxenischen Rhythmik mit denen der modernen Rhythmik zusammentreffen, so trifft die κρουματική διάλεκτος der Aristoxenischen Melopöie mit der modernen Compositionslehre, wenn diese von der Beantwortung des Themas spricht, überein. So wenn das vorletzte Capitel in H. Bellermanns Contrapunkt die Ueberschrift führt: "Ueber die Beantwortung des Themas in der modernen Fuge". Hier lesen wir S. 430 als Beispiel:



Nicht alle Componisten — überliefert Aristoxenus — waren befähigt, solche Feinheiten in der Führung der den Gesang begleitenden

Instrumentalstimmen auszuführen, aber die Meister Pindar, Simonides und die Anhänger des jetzt als "als alt bezeichneten Stiles" legten grosses Gewicht darauf, in der κρουματική διάλεκτος mannigfach d. h. immer wieder neu zu sein. Das eben sei der Unterschied zwischen der klassischen und der Epigonen-Zeit, die durch die Kitharoden Timotheus und Philoxenus vertreten werde, und endlich noch tiefer als Timotheus — zu der Sohlenleder-Manier und den ... Compositionen des Polyeidos herabgesunken — also ganz ins Grobe verfallen sei!

Wohlverstanden, es handelt sich in der zoovuarizi dialerres nicht um thematische Beantwortung innerhalb des antiken Chorgesanges, sondern innerhalb der den Chorgesang begleitenden Instrumentalstimmen!

Die Krumatike dialectos ist wohl ausserordentlich verschieden von jener Art der Begleitung des griechischen Gesanges, welche Hugo Riemanns Musiklexikon S. 336 seinen Lesern vorführt: "Die griechische Musik kannte keine Mehrstimmigkeit; die Instrumente begleiteten den Gesang im Einklang oder der Octave, höchstens konnte es vorkommen, dass, während die Singstimme einen Ton aushielt, das begleitende Instrument einen anders fremden nach Art unserer Wechselnoten oder Durchgangstöre angab oder eine Verzierungsfigur ausführte, oder dass die Instramentalbegleitung nicht alle Töne, sondern nur die accentuirtea angab." Für die Begleitung, wie Hugo Riemann sie sich denkt, würde derselbe nicht eine einzige Quellenangabe als Zengniss vorbringen können, nicht eine einzige der von ihm angeführten Thatsachen kann belegt werden. Alles aber, was sich aus den alten Quellen für Mehrstimmigkeit der griechischen Musik, was sich für die Art der Begleitung mit Sicherheit oder mit Wahrscheinlichkeit eruiren lässt, ist von Riemann mit tiefstem Stillschweigen ignorit.

Die heterophone Begleitung des griechischen Gesanges hat selbst Ziegler zugeben müssen S. 26 seines gegen mich gerichtetes Aufsatzes über die Onomasia kata thesin des Ptolemäus.

Dass aber die polyphone Begleitung sich bis zur themstischen Beantwortung des Themas erhebt, muss selbst den Arhängern der heterophonen Begleitung im höchsten Grade überaschend erscheinen. Es bezeichnet einen Höhepunkt der griechischen Melopöie, wie ihn Niemand erwarten konnte. In diesem Sime sagt Henri Weil im Journal des savants Février 1884 p. 114: "En parlant de Lasos d'Hermione, M. Westphal expose, ce que

l'on ne soit pas assez, que le rhythme et la mélodie ne constituaient pas toute la musique grecque, et que les compositeurs n'ignoraient pas tout à fait ce que nous appelons harmonie. L'accompagnement musical n'était pas toujours à l'unison ni à l'octave du chant, et il y avait souvent plusieurs instruments faisant chacun sa partie. Voilà un fait bien constaté; un autre me paraît plus que problématique. Un mot d'Aristoxène conservé par Plutarque fait croire à notre auteur que chez les anciens, de même que chez nous, il pouvait s'établir comme un dialogue, une conversation musicale, entre les divers instruments. Le fait serait de plus curieux; je doute cependant qu'il sait assez établi par le texte de Plutarque. On lit dans le De Musica ch. XXI: Καὶ τὰ περὶ τὰς κρουματικάς δὲ διαλέκτους τότε ποιχιλώτερα ήν. Est-il permis de prendre διαλέχτους dans le sens de διαλέξεις? Je vois bien que le mot διάλεκτος signifie quelquefois conversation, mais il n'est employé ainsi qu'au singulier, jamais que je sache au pluriel, et cela s'explique: car διάλεκτος désigne conversation en général (τὸ διαλέγεσθαι), et l'on ne peut dire αῦτη ἡ διάλεκτος d'une conversation déterminée. Mais comment faut-il entendre le passage de Plutarque? J'avoue que je l'ignore; nous avons affaire ici à un terme technique dont la signification précise nous échappe."

Ich werde mir nicht erlauben mit dem verehrten Manne, welcher dem vorliegenden Werke schon bei dem Erscheinen der ersten Auflage so viele freundliche Belehrung hat zukommen lassen und stets mit derselben Freundlichkeit die ferneren Auflagen und Bände begleitete, darüber zu rechten, ob nicht Aristoxenus von einem Worte, welchem er die Bedeutung eines musikalischen Terminus technicus gab, in dieser Bedeutung den Plural bilden durfte, welchem es, im gewöhnlichen Sinne gebraucht, widerstrebt. Wohl aber darf ich mir angesichts der vielen Anfeindungen, welche die folgenden Bände dieses Werkes erfahren haben, die Erlaubniss nehmen, dem Leser das Urtheil nicht vorzuenthalten, welches H. Weil in demselben Aufsatze ausspricht: "Depuis bientôt trente ans, M. Westphal se voue avec une rare persévérance à l'étude de la musique et de la versification antiques. C'est en 1854 qu'il pu- . blia, en collaboration avec M. Rossbach, son premier essai sur le Rhythmique grecque, et depuis il n'a cessé, soit dans les deux éditions de son grand ouvrage sur la

Métrique des lyriques et dramatiques grecs, soit par d'autres publications, d'examiner et d'éclairer une matière aussi intéressante qu'obscure. Doué d'une sagacité pénétrante, versé dans la musique moderne, dévoué à une science qu'il s'agissait en quelque sorte créer, M. Westphal a plus qu'aucun autre, depuis Hermann et Boeckh, contribué à nous faire comprendre les formes de la poésie grecque."

# Drittes Capitel.

Die Intervalle des griechischen Melos nach der Lehre des Aristoxenus.

§ 6.

Unzusammengesetzte und zusammengesetzte, symphonische und diaphonische Intervalle.

Was in unserer Musik als Tonscala oder Tonleiter bezeichnet wird, heisst in der griechischen Musik "Systema"; was wir Intervall nennen, heisst dort "Diastema".

In der ersten Harmonik sagt Aristoxenus § 37 ff.: "Intervall (διάστημα) ist das von zwei nicht auf gleicher Tonstußestehenden Klängen Begrenzte. Im Allgemeinen zeigt sich nämlich das Intervall als der Zwischenraum zweier Tonstußen, welches fähig ist, in seiner Mitte Klänge aufzunehmen, die mithin höher als die tiefere und tiefer als die höhere der beiden begrenzenden Tonstußen sind. Das System aber haben wir als der aus mehr als Einem Intervalle Zusammengesetzte zu denken."

In § 39 gibt Aristoxenus folgende Unterschiede der Intervalle an: 1. nach dem kleineren oder grösseren Umfange (μέγεθος), 2. den Unterschied der symphonischen und diaphonischen Intervalle, 3. der zusammengesetzten und der unzusammengesetzten Intervalle, 4. den Unterschied nach der Art (dem γένος) des Melos welches entweder ein diatonisches oder chromatisches oder enharmonisches oder ein diesen drei Arten gemeinsames (χοινόν) oder ein aus ihnen gemischtes (μικτόν) ist; 5. den Unterschied der rationalen und irrationalen Intervalle (διαστήματα όητά und αλογε). Es kommt noch hinzu 6. der Unterschied der geraden und der ungeraden Intervalle (διαστήματα άρτια und περιττά). Die unter

Nr. 2 und Nr. 3 genannten Unterschiede sollen hier zuerst behandelt werden.

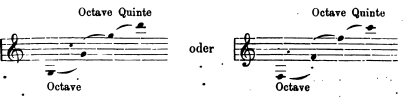
Das unzusammengesetzte Intervall (διάστημα ἀσύνθετον) definirt Aristoxenus in der zweiten Harmonik § 75 als ein solches, dessen tieferer und höherer Grenzklang in der betreffenden Tonleiter, welches das Intervall angehört, als Nachbarklänge erscheinen. Im anderen Falle ist das Intervall ein zusammengesetztes (διάστημα σύνθετον).

Das symphonische Intervall (διάστημα σύμφωνον, auch συμφωνία genannt) bestimmt Aristoxenus in der ersten Harmonik § 47 dem Megethos nach mit folgenden Worten:

"Das kleinste symphonische Intervall scheint durch die Natur des Melos selber bestimmt zu sein. Denn es gibt viele Intervalle, welche kleiner als die Quarte sind, aber diese sind sämmtlich diaphonische, so dass mithin die Quarte das kleinste symphonische Intervall ist.

"Das grösste Intervall ... lässt sich mit Rücksicht auf die Natur des Melos ebenso wie das diaphonische Intervall bis ins Unbegrenzte ausdehnen. Wenn man nämlich zur Octave irgend ein symphonisches Intervall hinzusetzt, sei es grösser oder kleiner oder gleich gross wie diese, so bildet die Zusammensetzung stets ein symphonisches Intervall.

"So scheint es nun nach der Natur des Melos keine äusserste Grenze für den grössten Umfang der symphonischen Intervalle zu geben. Jedoch mit Rücksicht auf unsere Praxis — ich nenne "unsere" die durch die menschliche Stimme und durch die Instrumente ausgeführte — gibt es augenscheinlich ein grösstes unter den symphonischen Intervallen. Und zwar ist dies aus der Doppeloctave und Quinte zusammengesetzte Intervall,



Denn bis zu drei Octaven können wir nicht hinauf steigen. Hierbei muss man jedoch den Umfang nach der Stimmlage und den Grenztönen (einer einzelnen menschlichen Stimme oder) eines einzelnen Instrumentes bestimmen. Denn leicht dürfte der höchste Ton der Parthenos-Auloi mit dem tiefsten Tone der HyperteleioiAuloi ein noch grösseres Intervall als das von drei Octaven bilden und auch der höchste Ton des Syrinx-Bläsers wird, wenn man die Syrinx verkürzt, mit dem tiefsten Tone des Auleten ein ein grösseres als das genannte Intervall ergeben. Ebenso auch die Knaben-Stimme mit der Mannes-Stimme vereint.

"Hieraus kennt man auch die grossen symphonischen Intervalle, denn aus den verschiedenen Altersstufen und den verschiedenen Massen der Instrumente haben wir ersehen, dass auch das Intervall von drei und von vier Octaven und noch grösser ein symphonisches Intervall ist.

"§ 48. Es ist nun aus dem Gesagten klar, dass bezüglich des kleinsten Umfanges die Natur des Melos selber die Quarte als das kleinste symphonische Intervall erscheinen lässt, bezüglich des grössten Umfanges aber unsere Fähigkeit das grösste symphonische Intervall bestimmt. Dass aber die symphonisches Intervalle, (welche von einer Stimme hervorgebracht werden können, der Zahl nach nicht mehr als acht sind), ist leicht einzusehen,

- 1. die Quarte, 4. die Octav und Quarte, 7. die Doppeloctav und Quarte,
- 2. die Quinte, 5. die Octav und Quinte, 8. die Doppeloctav und Quinte,
- 3. die Octave, 6. die Doppeloctave,

denn wir haben gefunden, dass ein grösseres symphonisches Intervall als die Doppeloctave und Quinte von einer einzelnen menschlichen Stimme oder einem einzelnen Instrumente nicht hervorgebracht werden kann."

Den Begriff der συμφωνία und διαφωνία setzt Aristorens voraus. Die Lateiner wie Boetius in seiner Harmonik übersches die beiden griechischen Termini durch consonantia und dissonantia. So pflegen denn auch die Neueren unter συμφωνία die Consonanz, unter διαφωνία die Dissonanz zu verstehen. Is wie weit dies zu limitiren ist, wird sich weiter unten zeigen.

## § 7.

Gerade, ungerade, irrationale Intervalle des ungemischten diatonischen, chromatischen, enharmonischen Melos.

Im Auschlusse an seine oben skizzirte Darstellung der symphonischen Intervalle sagt Aristoxenus § 49:

"Die Differenz der beiden kleinsten Symphonien, der Quart und der Quinte, ist der Ganzton (τόνος)."

Dieser Satz des Aristoxenus widerspricht der von den Pythagoreern ausgebildeten Wissenschaft der Akustik und wird von diesen vielfach bekämpft. In der That ist der Satz unter Voraussetzung der natürlichen Stimmung unrichtig. In der auch in der modernen Theorie der Akustik zu Grunde gelegten natürlichen Stimmung sind die in der Musik vorkommenden Ganztöne keineswegs von gleichem Megethos, sondern neben dem grossen Ganzton (8:9) gibt es auch einen kleinen Ganzton (9:10), und dem analog sind auch die Halbton-Intervalle theils grosse, theils kleine Halbtone. Dem Pythagoras und ebenso auch dem Plato waren diese Unterschiede des grossen und kleinen Ganztones und des grossen und kleinen Halbtones noch unbekannt; den späteren Vertretern der musikalischen Akustik gelang es, diese Unterschiede zu erkennen und, schlechthin Pythagoreer sich nennend, polemisirten sie sehr eifrig gegen die Lehre des Aristoxenus und seiner Anhänger, der Aristoxeneer.

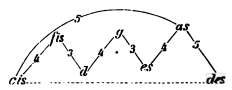
Bei Aristoxenus ist es aber nicht die sogenannte natürliche Stimmung, von welcher er in der Theorie des Melos ausgeht, sondern die sogenannte gleichschwebend-temperirte Stimmung, dieselbe Stimmung, welche unserer Clavier- und Orgel-Musik zu Grunde liegt, und welche für die moderne Musik durch Johann Sebastian Bachs wohltemperirtes Clavier ihre künstlerisch-praktische Sanction gefunden hat. Bei dieser gleichschwebend-temperirten Stimmung ist es von allen Intervallen bloss die Octave, welche das in den Naturgesetzen begründete Intervallverhältniss 1:2 unverrückbar festhält, alle übrigen Intervalle aber müssen temperirt d. h. so gestimmt werden, dass die natürlichen Intervallverhältnisse (gegen die strengen akustischen Gesetze) etwas modificirt werden. Die Pythagoreer waren von ihrem Standpunkte aus gegen Aristoxenus völlig in ihrem Rechte; nachdem aber der grosse Bach durch sein wohltemperirtes Clavier sich thatsächlich auf die Seite des Aristoxenus gestellt hat, müssen wir schon zugeben, dass die von Aristoxenus vorausgesetzte Stimmung von Seiten der Kunst aus vollständig gerechtfertigt ist.

Obwohl das Griechenthum von den modernen Claviatur-Instrumenten keine Ahnung hatte\*), müssen wir dennoch der Aristoxenischen Harmonik zufolge annehmen, dass die dort vorkommende gleichschwebend-temperirte Stimmung in der Praxis der

<sup>\*)</sup> Abgesehen von der Hydraulis vgl. unten.

R. WESTPHAL, Theorie der griech. Harmonik u. Melopöie.

griechischen Musik wohl bekannt war. In § 66—69 seiner zweiten Harmonik führt Aristoxenus den Nachweis, dass die Quarte zwei Ganzton- und ein Halbton-Intervall enthalte. Er führt diesen Nachweis aus der Praxis unter Berufung auf das Gehör seiner Leser, zunächst seiner Zuhörer. "Nimmt man von einem Klange (z. B. d) die Oberquarte g, von g die grosse Unterterz es, von s die Oberquarte as, und nimmt man von jenem nämlichen Tone d die grosse Oberterz fis und von fis die Unterquart tis:

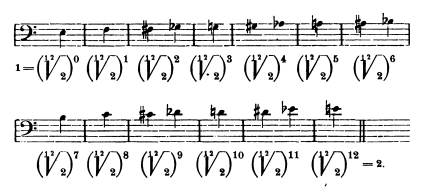


dann werden der höchste und tiefste dieser Töne, nämlich as und cis in der Quinte stimmen. Es muss also auf der von Aristoxenus zu Grunde gelegten Scala der Ton cis (in der Transpositionsscala mit drei oder mehreren Kreuzen) und der Ton des (in der Transpositionsscala mit vier oder mehreren b) dieselbe Tonhöbe gehabt haben, und die genannten grossen Terzen, Quarten und Quinten können nicht die Intervalle 4:5, 3:4, 2:3 gewesen sein, sondern vielmehr temperirte grosse Terzen, Quarten und Quinten." So wird diese Stelle in F. Bellermanns Tonleitern und Musiknoten der Griechen erläutert.

Vom Standpunkte der musikalischen Akustik erscheint die vorliegende Beweisführung des Aristoxenus als Thorheit. Setzen wir unser Clavier voraus, auf welchem für die verschiedense Klänge eis und des die nämliche Taste angeschlagen wird, so kommt die Angabe des Aristoxenus mit dem wirklichen Thebestande der Musik überein. Die neuere Musik muss, wenn sir reine Octaven (1:2) haben will, fast überall die temperirtes Quinten, Quarten und Terzen anwenden. Eine solche Musik mit temperirter Scala ist es, welche Aristoxenus für die Leser zeiner Harmonik, für die Zuhörer seiner Vorlesungen voraussetzt.

In der gleichmässig temperirten Scala verhalten sich die Grenzklänge der Octave wie 1:2, der Unterschied zwischen grossen Ganztönen und kleinen Ganztönen wird ausgeglichen, klingt genau wie ges, gis klingt genau wie as, ais genau wie b, eis wie des, dis wie es, die ganze Octave enthält zwölf Halbten-Intervalle, von denen das eine im Megethos dem anderen gleich

steht. Für die temperirte Stimmung lassen sich die als Grenzen der Halbton-Intervalle innerhalb der Octav sich ergebenden Klänge folgendermassen akustisch genau bestimmen:



So nach F. Bellermanns Tonleitern und Musiknoten der Griechen meine Uebersetz. und Erläut. des Aristox. S. 252 ff. Die Intervalle e f, f fis u. s. w. heissen bei den Pythagoreern διέσεις, Aristoxenus bezeichnet sie, weil zwei solcher Intervalle zusammen bei gleich-schwebender Temperatur genau das Megethos eines Ganztones haben, als ἡμιτονία.

Nach Aristoxenus liegt aber genau in der Mitte des Halbton-Intervalles ein Klang m, bestimmbar durch die Gleichung

$$e: m = m: f.$$

Aristoxenus bezeichnet dies kleine Intervall als δίεσις ἐναρμόνιος. Die enharmonische Diesis ist nach seiner Darstellung überhaupt das kleinste Intervall, welches in der griechischen Musik vorkommt: sie bildet das Eigenthümliche des enharmonischen Melos, für welches Aristoxenus auch die Bezeichnung ἀρμονία gebraucht. Wir Neueren sind gewohnt dieselbe als Viertelton zu bezeichnen. Der Viertelton ist der modernen Musik fremd, wenigstens im modernen Melos nicht zu verwenden; ich drücke den zwischen e f liegenden enharmonischen Klang durch einen über die Note e gesetzten Asteriscus aus:

e

Für den Umfang eines Quarten-Intervalles sind zunächst die Grenzklänge der innerhalb desselben theoretisch möglichen διέσεις έναρμόνιοι anzugeben, akustisch genau bestimmt. Vgl. meine Uebersetzung u. Erläuterung des Aristoxenus S. 255:

52 III. Die Intervalle des griechischen Melos nach der Lehre des Aristoxenus.



Doch ist es keineswegs die Ansicht des Aristoxenus, dass sich im Melos die enharmonischen Diesen so continuirlich wie im Vorstehenden an einander reihen liessen. Der Theorie wegen habe man zwar, wie Aristoxenus überliefert, Scalen aus continuirlich an einander gereihten Vierteltönen aufgestellt, aber nach Aristoxenus' eigener Doctrin ist es unmöglich, im Melos mehr als nur zwei enharmonische Diesen auf einander folgen zu lassen. Nichts desto weniger legt die melische Theorie des Aristoxenus den enharmonischen Viertelton der gesammten Musik als kleinste Intervall zur Megethosbestimmung aller übrigen Intervalle — gam analog wie in der rhythmischen Theorie den Chronos protos, die kleinste untheilbare Zeitgrösse, allen übrigen rhythmischen Massbestimmungen — zu Grunde. Bezüglich der melischen Intervalle stellt Aristoxenus bei Plutarch de mus. 38 folgende Kategorien auf:

## I. Gerade Intervalle (ἄρτια διαστήματα)

sind solche Intervallengrössen, deren jede eine gerade Anzahl von enharmonischen Diesen enthält. Unter den im Melos vorkommenden einfachen Intervallen (vgl. oben S. 47) gehören in die Kategorie der geraden Intervalle.

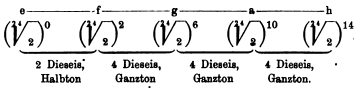
der Ganzton (τόνος), dessen Megethos 4 enharmonische Diesen enthält,

der Halbton (ἡμιτάνιον), dessen Megethos 2 enharmonische Diesen umfasst.

Dasjenige Melos, welches als einfache Intervalle nur αρτια διεστήματα enthält, ist das Diatonon syntonon und das Chroma syntonon oder toniaion.

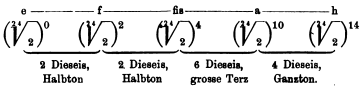
Wir führen nach Aristoxenus' Angaben das Quintensystem des Diatonon syntonon und des Chroma syntonon oder tonisies auf die Klänge der gleichschwebenden Temperatur zurück.





Nach der zweiten Harmonik des Aristoxenus § 77 gibt es "höchstens so viel unzusammengesetzte Intervallgrössen wie in dem Quintensysteme". Demzufolge wird § 107 das vorstehende Diatonon als "Diatonon mit zwei verschiedenen Intervallgrössen" (διάτονον έκ δυοΐν) bezeichnet.

### (2) Ungemischtes Chroma syntonon oder toniaion.



In der zweiten Aristoxenischen Harmonik § 108 wird dies Chroma als ein "Chroma mit drei verschiedenen Intervallgrössen (χοωματικόν έκ τριῶν) bezeichnet.

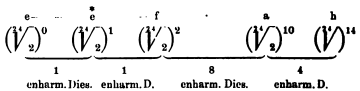
Die gesammte moderne Musik würde nach Aristoxenischer Terminologie nur gerade Intervalle enthalten. Die moderne Diatonik stimmt völlig mit dem antiken Diatonon syntonon überein. Dagegen unterscheidet sich das antike Chroma syntonon oder toniaion wesentlich von demjenigen, was wir Modernen Chromatik nennen, denn das Chroma syntonon hat die Eigenartigkeit, dass stets nur die beiden untersten Intervalle der Quinte je das Megetlios eines Halbtones haben; mehr als zwei Halbtöne aber können in der Scala nicht unmittelbar auf einander folgen: auf den zweiten Halbton folgt nach oben stets eine (unzusammengesetzte) grosse Terz, und auf diese als höheres Intervall der Ganzton.

## II. Ungerade Intervalle (περιττά διαστήματα)

sind solche Intervallgrössen, deren Megethos je einer ungeraden Anzahl von enharmonischen Diesen gleichkommt. Der modernen Musik fehlen solche Intervalle gänzlich, sie würden im modernen Melos nicht zu verwenden sein. Die Arten des griechischen Melos, in welchen περιττὰ διαστήματα als unzusammengesetzte Intervalle vorkommen, sind folgende:

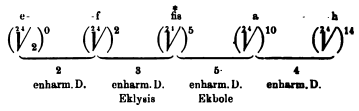
1. Das Melos ἐναρμόνιον (die ἀρμονία) bedient sich des aus 1 enharmonischen Diesis bestehenden ungeraden Intervalles. Das ungemischte enharmonische Quintenintervall ist nämlich nach Aristoxenus:





2. Das μέλος διάτονον μαλακὸν bedient sich zweier einfacher ungerader Intervalle: eines Intervalles, welches 3 enharmonische Diesen beträgt, genannt beim Aufsteigen "Spondeiasmor", beim Absteigen "Eklysis", und eines Intervalles, dessen Megethos 5 enharmonische Diesen beträgt, genannt "Ekbole". Das ungemischte Quinten-System des Diatonon malakon ist nämlich nach Aristoxenus:

#### (4) Ungemischtes Diatonon malakon.



Aristoxenus zweite Harmonik § 107 nennt diese Stimmung des Quinten-Systemes "Diatonon mit vier verschiedenen Intervallgrössen".

## III. Irrationale Intervalle (αλογα διαστήματα).

Sowohl die geraden wie die ungeraden Intervallgrössen gehören nach Aristoxenus in die Klasse der όητα διαστήματα (dar rationalen Intervalle), so genannt weil sich ihr Bestand an eharmonischen Diesen in ganzen Zahlen ausdrücken lässt. Ihren gegenüber sind ἄλογα διαστήματα (irrationale Intervalle) diejenigm, deren Megethos sich vermittelst einer Bruchzahl auf enharmonische Diesen zurückführen lässt. Die Aristoxenische Definition befindet sich bei Pseudo-Euklid p. 9 Meib., sie lautet nach handschriftlicher Ueberlieferung:

παραλλάττοντα ταῦτα τὰ μεγέθη ἐπὶ τὸ μεῖζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀλόγ φ τινὶ μεγέθει.

Dies ist corrumpirte Textes-Ueberlieferung. Marquard im Commentar seiner Aristoxenus-Ausgabe findet es bedenklich "dass zur Bestimmung des Begriffes der zu bestimmende Begriff selber angewandt wird". Der die griechische Rhythmik enthaltende erste Band S. 142 gibt die Emendation:

παραλλάττοντα ταῦτα τὰ μεγέθη ἐπὶ τὸ μείζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀμελφδήτφ τινὶ μεγέθει.

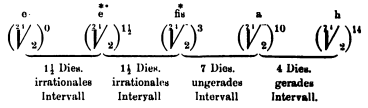
Was unter ἀμελώδητον μέγεθος zu verstehen ist, sagt Aristoxenus im § 49 der ersten Harmonik: "Von allen Intervallen, welche kleiner als der vierte Theil des Ganztones sind, nehmen wir an, dass sie amelodeta seien (nicht im Melos verwandt werden können)." Ihnen gegenüber stehen die Melodumena d. i. die im Melos verwendbaren Intervallgrössen. Auch bei der Erklärung des χρόνος άλογος (der irrationalen Zeitgrösse) und des χρόνος όπτός (der rationalen Zeitgrösse), für welche Aristoxenus eine uns nicht mehr vorliegende Stelle seiner Schrift über die Harmonik citirt, wird die Parallele des άμελφδητον und μελφδούμενον herbeigezogen. Leider ist auch die Aristoxenische Stelle über die rhythmische Irrationalität nicht ganz unversehrt überliefert. Der zoovog όητός wird mit dem μελωδούμενον verglichen. Der χρόνος άλογος ist eine in der Rhythmik vorkommende Zeitgrösse, welche in der Mitte zwischen zwei χρόνοι όητοί steht, z. B. die zwischen dem γρόνος μονόσημος und dem γρόνος δίσημος in der Mitte stehende 14 zeitige Grösse, deren Megethos einen und einen halben Chronos protos beträgt. Der halbe Chronos protos ist ein rhythmisches Megethos, welches für sich allein als rhythmische Zeitgrösse nicht vorkommt, und steht insofern dem ἀμελφόητον der Harmonik parallel: es ist das kleine Megethos, um welches der Chronos alogos von 14 Chronoi grösser ist als die einzeitige und kleiner ist als die zweizeitige rationale Grösse. Genau so verhält es sich der restituirten Definition des Aristoxenus gemäss mit dem Verhältnisse der rationalen und irrationalen Intervalle. Dem in der Rhythmopöie als selbständige Zeitgrösse nicht vorkommenden halben Chronos protos, einem lediglich imaginären Begriffe der rhythmischen Theorie, wird im Melos ein imaginäres amelodeton Diastema vom Umfange einer halben enharmonischen Diesis entsprechen: nach der theoretischen Auffassung des Aristoxenus entsteht durch Addition desselben zur enharmonischen Diesis oder

durch Subtraction desselben vom Hemitonion ein irrationales Intervall, welches das Megethos von einer und einer halben enharmonischen Diesis hat. Diese halbe Diesis ist das Amelodeton, welches zur theoretischen Massbestimmung des irrationalen Intervalles dient, das betreffende irrationale Intervall aber ist ein Melodumenon, wird in der Melopöie praktisch verwendet.

1. Nach Aristoxenus erscheint das irrationale Megethos von 13 enharmonischen Diesen als kleinstes Intervall des Chroma hemiolion. Das betreffende Intervall ist das anderthalbfache der enharmonischen Diesis; deshalb wird auch das chromatische Tongeschlecht, welchem jenes Megethos eigenthimlich ist, das "anderthalbfache" (ἡμιόλιον) genannt

Das ungemischte Quintensystem des Melos chromatikon hemiolion, genannt χοωματικον διά τεσσάρων, ist der Angabe des Aristoxenus zufolge:

(5) Ungemischtes Chromatikon hemiolion.



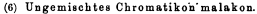
Ueber die akustische Werthbestimmung der irrationalen Intervalle durch gebrochene Exponenten vgl. meine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 256. In unserer Notenschrift lässt sich der irrationale Notenwerth dadurch ausdrücken, das wir zu dem die Erhöhung um eine enharmonische Diesis bezeichnenden Asteriscus als diakritisches Zeichen einen Punkt hinzufügen, ein melisches Punctum additionis, analog dem rhvthmischen; vgl. II. Bellermann Mensuralnoten des 15. und 16. Jahrhunderts S. 5: "Die Hinzusetzung eines Punktes auf die rechte Seite einer Note verlängert dieselbe, wie bei uns, um die Halfte ihres Werthes. Dieser Punkt heisst Punctum additionis."

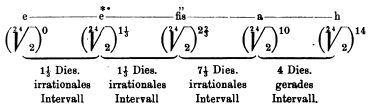
In dem vorstehenden Quintensysteme sind sämmtliche Klassen der Intervalle repräsentirt: durch die beiden tiefsten die Klasse der irrationalen, durch die beiden oberen die Klasse der rationalen, und zwar ist das dritte Intervall ein rationales ungerade (7 Diesen), das höchste ist ein rationales gerades Intervall (4 Diesen).

2. Ein zweites irrationales Intervall umfasst 11 enharme-

ische Diesen, im Unterschiede von dem 1½ enharmonische Diesen betragenden kleinen Intervalle des Chroma hemiolion von Aristoxenus als kleinste chromatische Diesis bezeichnet. Die beondere Art des Chroma, in welcher es vorkommt, heisst Chroma nalakon. Es ist nach Aristoxenus der dritte Theil des Ganzones (erste Harmonik § 49), doch muss er den Grundsätzen einer Theorie zufolge dieses den dritten Theil des Ganztones etragende Intervall auf die Masseinheit der enharmonischen Diesis urückführen.

Das ungemischte Quintensystem des Melos chromatikon malaon ist der Angabe des Aristoxenus zufolge:





ies Chroma ist ebenso wie das Chroma syntonon nach § 107 er zweiten Harmonik "ein Chroma mit drei verschiedenen Interallgrössen" (χοωματικὸν έκ τριῶν). Ueber die akustische Werthestimmung der hier vorkommenden irrationalen Intervallgrössen urch gebrochene Exponenten vgl. meine Uebersetzung und Eriuterung des Aristoxenus S. 256. Die Erhöhung des betreffenden langes um den dritten Theil der enharmonischen Diesis beeichne ich durch ein über den betreffenden Notenbuchstaben esetztes Comma additionis, analog dem Punctum additionis, vgl. ben S. 56. Wenn zwei Commata über die betreffende Note gesetzt ind, so bedeutet dies selbstverständlich die Erhöhung des Klanges m 3 der enharmonischen Diesis; ist das Comma zu einem Astescus hinzugefügt, so bedeutet dies, dass der Klang nicht bloss m eine enharmonische Diesis, sondern ausserdem auch um den ritten Theil der enharmonischen Diesis erhöht werden soll (im anzen also um 4 Diesis).

Im vorliegenden Quintensysteme des Chromatikon malakon rscheinen vier verschiedene Intervallgrössen: die beiden tiefsten itervalle sind irrationale, je im Umfange von 1½ der enharionischen Diesis; das dritte ist ein irrationales Intervall von ½ Diesen; das oberste Intervall ist ein rationales gerades Inter-

vall vom Umfange des Ganztones. Aristoxenus in der zweiten Harmonik § 107 stellt daher das Chromatikon malakon nicht minder, als das Chroma syntonon und Chroma hemiolion unter die Kategorie der "Chromata mit drei verschiedenen Intervallgrössen" (χρωματικὸν ἐκ τριῶν).

## Constante und variabele Klänge, Pyknon.

Diatonon, Chroma, Enharmonion oder Harmonia heissen die drei Arten  $(\gamma \acute{e}\nu \eta)$  des griechischen Melos. Jedes der beiden ersten hat mehrere Unterarten oder Chroai: es gibt ein Diatonon syntonon und ein Diatonon malakon; ein Chroma syntonon oder toniaion, ein Chroma hemiolion und ein Chroma malakon. Im Genos enharmonion gibt es keine Chroai.

Das Wesen der Tongeschlechter erklärt Aristoxenus in der ersten Harmonik § 50: "In dem durch Mese, Lichanos, Parhypate und Hypate bestehenden Quartensysteme sind die beiden Grenztöne constant, die beiden inneren Klänge sind variabel." Jene, die φθόγγοι έστῶτες, nämlich Hypate und Mese haben für alle Klanggeschlechter stets die nämliche Tonstufe; von den beiden eingeschlossenen Klängen, den φθόγγοι κινητοί, nämlich der Lichanos und der Parhypate, nimmt jeder nach dem Wechsel der Klanggeschlechter eine verschiedene Tonstufe ein.



Die Mese hat in dem einen Tongeschlechte dieselbe Klanghöhe wie in dem anderen. Das nämliche gilt auch von der Hypate.

Die Lichanos dagegen, und ebenso auch die Parhypate, klings am höchsten im Diatonon syntonon und gleichklingend im Chress syntonon toniaion, in allen übrigen Tongeschlechtern und Chress steht die Lichanos und die Parhypate auf einer tieferen Tonstele als im Diatonon syntonon und im Chroma syntonon (toniaien). Im Enharmonion und den drei Chromata liegen drei Klänge "dichter" neben einander a å b, a b h als im Diatonon. Men bezeichnet das durch diese drei Klänge gebildete (zusammen-

gesetzte) Intervall mit dem Namen "Pyknon": der tiefste Ton des Pyknon heisst "barypyknos", der mittlere "mesopyknos" oder "amphipyknos", der höchste "oxypyknos". Im ungemischten Diatonon gibt es kein Pyknon.

Die beiden mittleren Klänge des Tetrachordes führen, trotzdem sie variabel sind, immer denselben Namen wie im Diatonon syntonon: Parhypate und Lichanos, Trite und Paranete. Diesem Namen aber fügt Aristoxenus eine das Tongeschlecht und die Chroa angebende Bezeichnung hinzu, z. B. Lichanos diatonos syntonotate (g), Lichanos diatonos barytera (fis), Lichanos chromatike syntonotate (fis), Lichanos chromatike hemiolios (f), Lichanos enharmonios (f).

Das den Tongeschlechtern gemeinsame Melos.

Im § 45 seiner zweiten Harmonik lehrt Aristoxenus: "Es gibt drei Arten von Melodumena: das Diatonon, das Chroma und das Enharmonion.... Jedes Melos ist nämlich entweder 1. ein diatonisches oder 2. ein chromatisches, oder 3. enharmonisches oder 4. ein aus diesen Arten gemischtes oder endlich 5. ein ihnen gemeinsames."

Die vierte und die fünfte Art des Melos ist in der handschriftlich erhaltenen Partie der Aristoxenischen Harmonik nicht näher definirt.

Der Inhalt des § 45 der zweiten Aristoxenischen Harmonik findet sich bei Pseudo-Euklid p. 9 Meib. wieder, in einer etwas vollständigeren Fassung. Hier wird die letzte der fünf Aristoxenischen Kategorien folgendermassen bestimmt: κοινὸν δὲ τὸ έκ τῶν ἐστώτων συγκείμενον. Offenbar ist dies aus Aristoxenus excerpirt, doch nicht aus der zweiten oder ersten, sondern aus der uns für die betreffenden Abschnitte nicht mehr vorliegenden dritten Harmonik. Wir erfahren also aus dem Pseudo-Euklidschen Excerpt des Aristoxenus, dass es ausser der diatonischen, chromatischen und harmonischen Melopöie auch eine solche gab, in welcher sich der Componist absichtlich aller variabelen Klänge enthielt und nur die allen drei Tongeschlechtern gemeinsamen Klänge d. i. die constanten (έστῶτες) zur Anwendung brachte. Das scheint eine raffinirte Vereinfachung von der Art, wie wenn Jean Jaques Rousseau ein air à trois notes zu componiren versucht. Vgl. unten.

(7) Pentachord der constanten Klänge.

$$(\underbrace{v_{2}^{1}}_{10 \text{ Diesen}} \underbrace{v_{2}^{1}}_{10 \text{ Diesen}} \underbrace{v_{2}^{1}}_$$

§ 8.

# Gerade, ungerade, irrationale Intervalle der gemischten Arten des Melos.

Pseudo-Euklid führt an der nämlichen Stelle folgendermassen fort:

μικτον δὲ ἐν ὧ δύο ἢ τρεῖς χαρακτῆρες γενικοὶ ἐμφαίνονται οἶον διατόνου καὶ χρώματος, ἢ διατόνου καὶ ἀρμονίας, ἢ δὶ διατόνου καὶ χρώματος καὶ ἀρμονίας.

Es kam also in der griechischen Melopöie vor, dass varisbele Klänge, welche verschiedenen Melosgattungen eigen waren, in einem und demselben Melos vereinigt wurden. Die zweite Harmonik des Aristoxenus § 107 ff. macht uns mit einer Reibe von Quintensystemen bekannt, in welchen die Parhypate oder auch die Lichanos anderen Tongeschlechtern als die übrigen variabelen Klänge angehören. Da lesen wir zunächst im § 107 von einem gemischten Diatonon mit drei verschiedenen Intervallgrössen, d. i. einem Diatonon, in welchem die Parhypate dem Chroma hemiolion oder Chroma malakon, die Lichanos dem Diatonon syntonon angehört.

## (8-10) Mischung des Diatonon syntonon mit harmonischer oder chromatischer Parhypate.

Pentachord des gemischten Diatonon

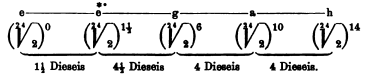
a. mit der enharmoischen Parhypate:

$$(\underbrace{\overset{e}{\overset{1}\cancel{\cancel{1}}}\overset{0}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{0}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}\overset{e}\cancel{\cancel{\cancel{1}}}\overset{e}\cancel{\cancel{$$

b. mit der Parhypate des Chroma hemiolion:

$$(\underbrace{\overset{*}{\cancel{1}}\overset{*}{\cancel{1}}\overset{*}{\cancel{2}}\overset{*}{\cancel{0}}}_{1\frac{1}{3}}\underbrace{\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{1}}\overset{*}{\cancel{2}}\overset{*}{\cancel{0}}}_{2\frac{1}{3}}\underbrace{\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}}_{1\frac{1}{3}}\underbrace{\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}}\overset{*}{\cancel{0}$$

c. mit der Parhypate des Chroma malakon:



Aristoxenus nennt dies a. a. O. § 107 "Diatonon mit drei rschiedenen unzusammengetzten Intervallgrössen" (διάτονον ἐκ ιῶν). Das nämliche gemischte Diatonon erwähnt Aristoxenus reite Harmonik § 58: "Das Intervall zwischen Parhypate und chanos ist dem Intervalle zwischen Lichanos und Mese enteder gleich oder ungleich.... Gleich ist es demselben im Dianon syntonon.... Kleiner ist es, wenn man als Lichanos die chste diatonische d. i. des Diatonon syntonon, als Parhypate ne von denjenigen anwendet, welche tiefer als die hemitonische " (d. i. tiefer als die Parhypate des Diatonon syntonon).

Dass nicht bloss die tiefsten Parhypatai des Chroma, sonrn auch die des Enharmonion in das Diatonon eingemischt ird, geht aus den oben angemerkten Worten des Pseudo-Euklid rvor: "χαρακτήρες γενικοί ἐμφαίνονται οἶον διατόνου καὶ χρώτος ἢ διατόνου καὶ ἀρμονίας."

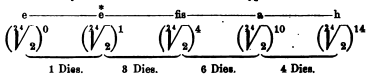
(11—18) Mischung des Chroma.syntonon it der Parhypate eines tieferen Chroma oder des Enharmonion.

Aristoxenus zweite Harmonik § 108: "Das Chroma und das nharmonion hat entweder drei oder vier verschiedene unzusammensetzte Intervalle zu seinem Bestandtheile."

"Die Bestandtheile eines jeden der genannten Tongeschlechter erden der Zahl nach drei sein, wenn die beiden Theile des yknon einander gleich sind." Dies ist der Fall in den S. 53—57 ifgeführten Pentachorden.

"Wenn aber die Theile des Pyknon einander ungleich sind, werden es vier verschiedene Intervallgrössen sein, welche die estandtheile des Enharmonion und des Chroma hemiolion und hroma malakon bilden."

a. Chroma syntonon mit enharmonischer Parhypate:



b. Chroma syntonon mit Parhypate des Chroma malakon:

$$(2\sqrt[4]{2})^0 \qquad (2\sqrt[4]{2})^{1\frac{1}{2}} \qquad (2\sqrt[4]{2})^{4} \qquad (2\sqrt[4]{2})^{10} \qquad (2\sqrt[4]{2})^{14}$$

$$1\frac{1}{2} \text{ Dieseis} \qquad 2\frac{1}{2} \text{ Dieseis} \qquad 6 \text{ Dieseis} \qquad 4 \text{ Dieseis}$$

c. Chroma syntonon mit Parhypate des Chroma hemiolion:

$$(\overset{e}{\cancel{V}}_{2})^{0} \qquad (\overset{e}{\cancel{V}}_{2})^{1\frac{1}{2}} \qquad (\overset{e}{\cancel{V}}_{2})^{4} \qquad (\overset{e}{\cancel{V}}_{2})^{10} \qquad (\overset{e}{\cancel{V}}_{2})^{14}$$

$$11 \text{ Dieseis} \qquad 22 \text{ Dieseis} \qquad 6 \text{ Dieseis} \qquad 4 \text{ Dieseis}.$$

"Das kleinste der vier Intervalle ist ein solches wie das zwischen Hypate und Parhypate, das zweite der Grösse nach ein Intervall wie das zwischen Parhypate und Lichanos, das dritte der Grösse nach ein Intervall vom Umfange des Ganztones, das vierte ist das Intervall zwischen Lichanos und Mese."

Schon im § 57 der zweiten Harmonik hat Aristoxenus auf diese Quintensysteme mit vier verschiedenen Intervallgrössen hingewiesen, "das Intervall zwischen Hypate und Parhypate ist entweder gleich gross wie das zwischen Parhypate und Lichanes, oder es ist kleiner; ... dass es kleiner ist, kann aus den chrematischen Theilungen erkannt werden, wenn man nämlich der Parhypate des Chroma malakon und die Lichanos des Chromatoniaion nimmt, denn auch derartige Theilungen des Pykneszeigen sich emmelisch." Die Parallelstelle der ersten Harmonist defect.

Als die Aristoxenus-Ausgabe Marquards erschien (1868), hatten die Forscher über griechische Harmonik nur von die 6 ungemischten Klanggeschlechtern Notiz genommen, welche Aristoxenus in den Eingangsabschnitten (ἀρχαί) der zweiten Harmonik § 55 mit folgenden Worten bezeichnet: τετραχόρδου δίειο διαιρέσεις έξαίρετοί τε καὶ γνώριμοι αὐται αῖ είσιν εἰς γρόριμα διαιρούμεναι μεγέθη διαστημάτων. Dies sind die 6 ungemischten Tetrachord-Eintheilungen.

Boeckh, Bellermann und mit ihnen auch Marquard kannten nur diese 6 Tetrachordtheilungen des Aristoxenus. Der letzter erklärte die Angaben des § 107 und 108, dass das Diatonon erweder zwei oder drei oder vier unzusammengesetzte Intervalgrössen, und dass das Chroma und das Enharmonion entweder deren drei oder vier habe, für eine dem Aristoxenus durchast

fremde Lehre, von der sonst weder bei Aristoxenus noch bei irgend einem seiner Compilatoren irgend eine Spur zu finden sei. Es könne diese ganze Partie nicht von Aristoxenus herrühren, nicht in der genuinen Harmonik des Aristoxenus gestanden haben. Was die Handschriften als Harmonik des Aristoxenus überliefern, sei ein Excerpt aus byzantinischer Zeit; der Unverstand des Excerptors habe nicht bloss Aristoxenische Schriften, sondern auch dem Aristoxenus widersprechende Quellen benutzt.

Marquard hatte übersehen, dass er die Paragraphen der ersten und zweiten Harmonik, welche er p. 38, 7 und p. 76, 3 seiner Ausgabe hatte abdrucken lassen, welche er emendirt und übersetzt und richtig interpretirt hatte, als Aristoxenisch nicht anzweifelt, und dass in diesen Stellen genau dasselbe gesagt ist wie in den § 107, 108. Vgl. meine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 304.

So lange unsere Forschungen auf dem Gebiete der griechischen Harmonik nur jene sechs Tetrachord-Eintheilungen des Aristoxenus herbeiziehen und lediglich auf diese die Kenntniss der griechischen Tongeschlechter beschränken, ist die wichtigste Quelle, ist die Ueberlieferung des Aristoxenus nicht ausreichend benutzt und bleibt unsere Kenntniss dieses Gegenstandes hinter dem zurück, was sich durch gewissenhafte Ausnutzung des Aristoxenus erreichen lässt.

In der ersten Auflage meiner griechischen Harmonik 1863 war, was Aristoxenus ausser den 6 ungemischten Tetrachord-Eintheilungen über die Scalen der verschiedenen Klanggeschlechter überliefert, unbeachtet geblieben. Den ersten Versuch es zu verwerthen, machte meine "Geschichte der alten und mittelalterlichen Musik" 1865 S. 227—233. Marquard hatte dies Buch zwar recensirt, aber was darin über die Aristoxenischen Tongeschlechter gesagt war, für seine Aristoxenus-Ausgabe 1868 unbenutzt gelassen. Die zweite Auflage meiner griechischen Harmonik 1867 behandelte diese Stellen noch eingehender. Aber erst meine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus 1873 durfte darauf Anspruch machen, diese ganze Lehre vollständig ans Licht gestellt zu haben. Aristoxenus statuirt für die verschiedenen Klanggeschlechter 6 gemischte und 6 ungemischte, dazu noch eine den Klanggeschlechtern gemeinsame Scala.

# Viertes Capitel.

Die unvollständigen und vollständigen Systeme des griechischen Melos.

§ 9.

Die Tonsysteme nach Platos Timäus.

Die früheste Quelle über griechische Musik sind, abgesehen von einigen Dichterstellen aus den Lyrikern und Dramatikera, die Platonischen Dialoge. Ehe Plato darah dachte als philosophischer Schriftsteller aufzutreten, war es sein Lebensplan als Tragiker zu wirken; als solcher hatte er sich die Bildung eine eigentlichen Fachmusikers in allen Disciplinen der musischen Kunst erwerben müssen. Wenn er Cratylus 424 berichtet, dass in den Musikschulen die Disciplin der Rhythmik mit der Buchstaberlehre beginnt, so ist dies sicherlich eine Erinnerung an die Unterweisung, welche ihm selber vordem von dem Meister einer Musischule (Drakon und Damon) zu Theil geworden war. Wir durfe voraussetzen, dass Plato auch mit dem Melos und der Melopoie vollständig vertraut geworden ist. Das alte Interesse für Musik dauert bei ihm fort bis in die Schriften seiner spätesten Jahr Es ist so gross, dass, was Plato über das Melos sagt, von als Musikquelle gleicher Autorität wie die fachmässigen Schrifts des Aristoxenus angesehen werden muss. Es verdient bemeit zu werden, dass Aristoxenus ungeachtet der Erklärung Cicera "quantum Aristoxeni ingenium consumtum videmus in musici und ungeachtet des gar nicht so geringen Umfanges seiner i erhaltenen Schriften über das Melos für unsere Kunde der gri chischen Musik viel weniger ergiebig sein würde, wenn wir nicht in der glücklichen Lage wären, neben den Aristoxenischen st Platos Mittheilungen über denselben Gegenstand herbeiziehen können. Auch Plato war bisher eben so wenig wie Aristore für die griechische Melik genugsam verwerthet. Insonder sind es drei Dialoge in denen Plato das griechische Melos de gehend berücksichtigt: der Timaios, die Politeia, die Nomoi.

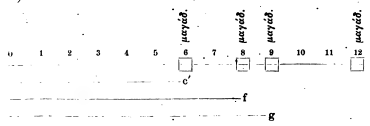
Im Timäus ist es nicht wie sonst Platos Lehrer Sokrate welchen Plato zum eigentlichen Leiter des Dialoges macht, so dern der Pythagoreer Timaios aus Lokroi Epizephyrioi, den, wie Cicero fin. 5, 29 und rep. 1, 10 berichtet, Plato selber in Italia aufgesucht hatte, um sich durch ihn in die Lehre des Pythagor

einführen zu lassen. Plato war also ein persönlicher Schüler des Timaios; in dem gleichnamigen Dialoge führt er diesen seinen Pythagoreischen Lehrer wie in den früheren Dialogen den Sokrates als Redenden ein. Nicht um Anschauungen auf dem Gebiete der Ethik handelt es sich, sondern um die zuerst von Pythagoras gefundenen Grundlagen der musikalischen Akustik.

Was Plato in dem gleichnamigen Dialoge den Pythagoreer limaios vortragen lässt, wird von den alten Commentatoren des Dialoges auf Pythagoras selber zurückgeführt. Der Philosoph ind Mathematiker Pythagoras ist es, auf welchen die Anfänge ler musikalischen Akustik zurückgehen, jenes die physikalische Natur der Klänge behandelnden Theiles der Musikwissenschaft, auf len auch die Musiktheoretiker unserer Tage gebührende Rücksicht nehmen, dem auch die Musiktheoretiker des Alterthumes in lem Masse ihre Aufmerksamkeit zuwandten, dass die darauf beügliche Disciplin der ἐπιστήμη μουσική, das sogenannte φυσικόν μέρος, vielfach als die vornehmste und wichtigste von allen nusikalischen Disciplinen angesehen wurde.

Pythagoras nahm zwei Saiten von gleicher Länge und Dicke ind beschwerte sie beide nach einander mit verschiedenen Gewichten. Welche Ergebnisse Pythagoras aus diesem Experimente gewann, ist bei den Späteren in Vergessenheit gerathen. Nur 30 viel war davon dem Andenken der Späteren verblieben: das grössere spannende Gewicht bedingt höhere Tonstufe, das kleinere Gewicht bedingt tiefere Tonstufe. Was uns hierüber Näheres angegeben wird, ist eitel Thorheit, wie nach Oscar Paul's Boetius zuerst von dem Vater Galileis aufgedeckt worden ist.

Ein zweites akustisches Experiment des Pythagoras, welches diesen zu dem nämlichen Ergebnisse führte, hat sich im Andenken der Alten getreuer erhalten. Pythagoras brachte unter einer einzigen aufgespannten Saite einen beweglichen Steg ( $\mu\alpha\gamma\dot{\alpha}$ - $\delta\iota\sigma\nu$ ) an und schob denselben an verschiedene Stellen.



Theilte Pythagoras die Saite in zwei Hälften, so ergab jede der letzteren die höhere Octave der ungetheilten Saite an, z. B.

$$c':c = 6:12 = 1:2.$$

Ein Klang verhält sich also zu seiner tieferen Octave wie 1:2.

Verhalten sich die beiden durch den Steg geschiedenen Theile wie 6:8 = 2:3 (λόγος ἡμιόλιος), so hörte man die Quinte (διά πέντε).

Verhalten sie sich wie 3:4 (λόγος ἐπίτριτος), so hört man die Quarte (διὰ τεσσάρων).

Dieses Instrument hiess bei den Griechen zavov, auch porozoodov; es blieb in der Folge der wichtigste Apparat für akustische Untersuchungen. Pythagoras hatte die unter der Saite befindliche Fläche in zwölf gleiche Theile getheilt und erhiek hierdurch für die Octave, Quarte, Quinte und Prime als Mass der Saitenlänge die Zahlen

welche also z. B. die Saitenlängen der Klänge

ausdrückten.

Für den durch die Klänge g f gebildeten Ganzton (röres) ergab sich dem Pythagoras das Verhältniss 8:9 (ἐπόγδοος λόγες:

Zu einer genaueren Bestimmung der ganzen Octaven-Scale konnten erst Pythagoras' Nachfolger bei weiterer Ausbildung der Kanons gelangen. Pythagoras selber glaubte die der vollständige Octaven-Scala entsprechenden Zahlenverhältnisse durch Rechnst finden zu können.

Jedes Tetrachord (Quartensystem) enthielt zwei Ganzten und einen Halbton. Er nahm für jeden der beiden Ganztone die selben Intervallzahlen an, welche sich ihm für das Intervall fg ergeben hatten, 8:9,

Hieraus ergab sich dem Pythagoras das Verhältniss

$$f: a = 9.9:8.8 = 81:64$$

und indem er dann ferner dies Resultat mit der Gleichung

$$e: a = 4:3$$

combinirte, ergab sich ihm als Zahlenverhältniss des Halbte Intervalles (ἡμιτόνιον, oder wie man damals noch sagte, δίεσε:)\*

<sup>\*)</sup> Ebenso gebrauchte man damals für did tessüger noch den ale

$$e: f = 9.9.3: 8.8.4 = 243: 256.$$

Pythagoras glaubte nun die ganze diatonische Octave, z. B. die Dorische, durch Zahlen bestimmen zu können:

$$\beta\alpha\varrho\dot{v} \cdot \underbrace{\underbrace{e \quad f \quad g \quad a \quad h \quad c \quad d}_{236} \cdot \underbrace{a \quad b \quad c \quad d}_{236} \cdot \underbrace{b \quad e \quad o\xi\dot{v}}_{236}$$

Dass der Ganzton nicht dem Ganztone gleich ist, dass es vielmehr neben den grossen Ganztönen (8:9) auch kleine Ganztöne (9:10) gibt, diese Thatsache der musikalischen Akustik war dem Pythagoras noch verborgen; erst die Folgenden sollten diese Entdeckung machen, insbesondere der zu Kaiser Neros Zeit lebende Musiker Klaudios Didymos, einer der Vorläufer des berühmten Klaudios Ptolemaios aus der Zeit Trajans.

Der forschende Geist des Alterthums hat wohl über keine wissenschaftliche Entdeckung eine solche Freude gehabt, wie über diesen Fund auf dem Felde der Akustik. In der That macht er dem Alterthum alle Ehre. Die Töne hatten sich als verkörperte Zahlen herausgestellt, die qualitativen Unterschiede waren auf quantitative zurückgeführt. Dies führte zu dem Gedanken, dass auch auf den übrigen Gebieten des Kosmos in gleicher Weise die Zahl das bestimmende Princip sei. Die moderne Wissenschaft hat durch ihre grossen Entdeckungen in der Chemie und Physik (z. B. in dem chemischen Atomengesetze), die Wahrheit dieses Gedankens gerechtfertigt; aber dem Alterthume war nicht vergönnt, auf diesem Wege weiter zu dringen: man begnügte sich, jenen akustischen Zahlen eine absolute Bedeutung zuzuschreiben und sie der ganzen übrigen Welt in einer rein phantastischen Weise zu Grunde zu legen. Die hohe ethische Bedeutung, welche die Musik für das Griechenthum hatte, kann diesen Irrthum entschuldigen, der sogar soweit ging, dass selbst das Seelen- und Geistesleben in jene Zahlenverhältnisse gebannt wurde. Die ganze Pythagoreische und Platonische Zahlenphilosophie ist auf sie ge-Die Zahlen 1, 2, 3, 4 enthielten die drei consonirenden Intervalle (σύμφωνα, nämlich 1:2 die Octave, 2:3 die Quinte, 3:4 die Quarte); sie zusammen bildeten den Pythagoreern die

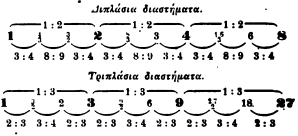
Namen συλλαβά, für διὰ πέντε den Namen δι' όξειᾶν (vgl. das Fragment des Pythagoreers Philolaos bei Nikomach. Harm. p. 14 ff., Aristid. Quint. p. 17, llesych. s. v. δι' όξειᾶν).

Tetraktys. Addirte man die in ihnen enthaltenen Einheite (1+2+3+4), so ergab sich die Zahl 10, und so entstand die Begriff der für die Pythagoreer so bedeutsamen dexág. Rechne man zu jenen Zahlen der consonirenden Intervalle noch die beide Zahlen 8 und 9, welche das Ganzton-Intervall enthielten, hinz so ergab sich 1+2+3+4+8+9=27; die einzelne Summanden mitsammt der Summe bildeten hier mit einander und so ergab sich die  $\ell\pi\tau\acute{a}g$ . Das sind die sogenannten heilige Zahlen der Pythagoreer.

Von der zuletzt genannten Heptas geht Plato bei sein Construction der Weltseele im Timäus aus. Indem nach ihm de Weltbildner die Weltseele nach diesen Zahlen ordnet (p. 35, 30

bringt er hiervon zunüchst die Zahlen mit einander in Zusammer hang, welche διπλάσια διαστήματα (Octaven) und τριπλάσια διαστήματα (Duodecimen) bilden:

Dann nimmt er in jedem Diastema als μεσότητες zwei Zahlen a von denen die eine mit den beiden Grenzzahlen (ἄκρα) des Distems in einer stetigen harmonischen Proportion, die andere i einer stetigen arithmetischen Proportion steht:



Der Platonische Demiurgos ist der absolute Geist, deser Denken vorzugsweise ein mathematisches ist. Plutarch, derselt welcher den wichtigen Commentar zur Platonischen Psychogos des Timäus geschrieben hat, gibt in seinem Musikdialoge cap. 2 eine kurze Uebersicht des in jener grösseren Schrift von ih eingehender Dargestellten:

"In der Psychogonie seines Timäus legt Plato in Folgendem et mathematisches und sein musikalisches Studium dar, indem er set "Und nach diesem füllte der Demiurg die Zwischenräume aus, welche durch diejenigen Theile gebildet wurden, welche je das Zweifache oder das Dreifache von einander waren.

"Zu diesem Zwecke nahm er noch weitere Theile von dem was er gemischt hatte und verlegte dieselben in die Mitte der Zwischenräume, dergestalt, dass in jeden Zwischenraum zwei mittlere Glieder kommen."

"Dieser Eingang beweist, wie wir sogleich zeigen werden, Platos Kenntniss der Harmonie."

"Es gibt drei Kategorien mittlerer Grössen, unter welche jegliche mittlere Grösse fallen muss, nämlich das arithmetische, das harmonische und das geometrische Mittel. Das arithmetische Mittel zwischen a und b [wir wollen es x nennen]

ist um die Zahl m grösser als das eine äussere Glied a, und um dieselbe Zahl m kleiner als das andere äussere Glied b

$$a+m=x=b-m=\frac{a+b}{2}.$$

.,,Das harmonische Mittel zwischen a und b [wir wollen es y nennen]

ist um den  $m^{\text{ten}}$  Theil des Gliedes a grösser als a und ebenfalls um den  $m^{\text{ten}}$  Theil des Gliedes b kleiner als b

$$a + \frac{a}{m} = y = b - \frac{b}{m} = \frac{2ab}{a+b}$$

Plato will nun die in der Scala bestehende Harmonie der vier Elemente und die Ursache dieser Harmonie, welche trotz der Ungleichheit der Elemente vorhanden ist, auf die Musik zurückführen, und nimmt deshalb in jedem der oben angegebenen Zwischenräume zwei Mittelglieder an."

So weit Plutarch im Musikdialoge.

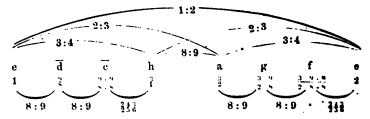
Die grössten Diastemata lässt Plato den Demiurg aus der geometrischen Proportion ableiten: die διπλάσιαι διαστάσεις und die τριπλάσιαι διαστάσεις;

aus der arithmetischen und aus der harmonischen Proportion die beiden Mittelglieder, welche in jeder διπλασία διάστασις und in jeder τριπλασία διάστασις enthalten sind.

Plato selber deutet es nicht mit einem Worte an, dass die Diastemata, welche sein Demiurg aus geometrischer, arithmetischer und harmonischer Proportion entwickelt, zunächst nichts anderes als die in der praktischen Musik vorkommenden Tonreihen sind Seine unmittelbaren Schüler aber überliefern es. In seiner Schrift "über die Psychogonie im Platonischen Timäus" führt Plutarch namentlich Stellen aus einem Werke Krantors an, welcher des Nachweis gab, dass Plato in seinem Timäus von den Tonscalen ausgehe.

#### Die diplasiai Diastaseis

sind Octavenscalen (Oktachorde) von folgender Beschaffenheit!



Dies sind die Pythagoreischen Zahlen für die acht Klänge eine dorischen Octachordes, in welchem 1 den höchsten Grundton und 2 die tiefere Octave bezeichnet.

Bei den Griechen führten diese acht Klänge des Octachordes von der Höhe nach der Tiefe zu gezählt folgende Namen:

- 1) e νήτη oder νεάτη d. i. letzter Klang,
- 2) d παρανήτη oder παρανεάτη d. i. Nachbarklang des letztes,
- 3) c τρίτη, dritter Klang von der Höhe an gerechnet,
- 4) h παράμεσος oder παραμέση d. i. Nachbarklang der Mese,
- 5) a uέση d. i. mittler Klang,
- 6) g λιχανός,
- 7) f παρυπάτη d. i. Nachbarklang der Hypate,
- 8) e ἐπάτη d. i. erster Klang, im Sinne von vornehmster Klang. Boetius inst. mus. 1, 20 überliefert bezüglich der griechischen Klangnamen: "Quae gravissime quidem erat, vocata est hypate, quasi maior atque honorabilior, unde Iovem etiam hypaton vocant. Consulem quoque eodem nuncupant nomine propter excellentiam dignitatis. Eaque Saturno est attributa propter tarditates motus et gravitatem soni.

Parhypate vero secunda quasi iuxta hypaten posita el collocata.

Lichanos tertia idcirco quoniam lichanos digitus dicitur quem nos indicem vocamus. Graecus a lingendo lichanon appellat. Et quoniam in canendo ad eam chordam, quae erat tertia ab hypate index digitus, qui est lichanos, inveniebatur, idcirco ipsa quoque lichanos appellata est..."

Die Etymologie, welche Boetius von dem Klangnamen Hypate gibt, scheint ganz richtig zu sein. Der tiefste Klang ist der vornehmste, der angesehenste. In der That war nach der Anschauung der Griechen über den ethischen Charakter der Musik die tiefe Klangregion diejenige, mit welcher sich ein würdevollerer Charakter vereinigte. Eine falsche Etymologie dagegen ist es, wenn der drittletzte Klang von der Tiefe an gezählt als derjenige bezeichnet wird, welchen auf dem Saiteninstrumente der Alten beim Anschlagen der dritte Finger vom Daumen an gerechnet in Bewegung setzte, denn schon in der ältesten Zeit werden die Saiten der Phorminx nicht mit den Fingern, sondern mit einem Stäbchen, Plektron genannt, berührt. Der nicht abzuleugnende Zusammenhang zwischen dem Namen des Zeigefingers und der dritttiefsten Saite muss auf einer anderen, wahrscheinlich symbolischen Anschauung beruhen, welcher wir hier nicht nachzuspüren brauchen.

Der Klangname Mese weist mit Entschiedenheit auf ein siebensaitiges Instrument, auf welchem die Mese gerade in der Mitte Iag, vgl. hierüber § 10. Dass Plato im Timäus an das alte griechische Oktachord denkt, wenn er den Demiurg die διπλάσια διαστήματα construiren lässt, war dem griechischen Alterthume wohl bekannt, vgl. Plutarchs Musikdialog cap. 22: "Da die Octave aus einem Quarten- und einem Quinten-Intervall besteht, so muss auf die Mese die Zahl 8, äuf die Paramese die Zahl 9 kommen. Dann wird sich die Hypate zur Mese verhalten, wie die Paramese zur Nete."

Aber es ist kein Instrument, welches Plato im Auge hat, sondern es ist ganz abgesehen von irgend einem musikalischen Instrumente die Combination dreier continuirlich sich an einander schliessenden Octaven. Wir kennen kein griechisches Instrument, auf welchem eine solche Scala dargestellt war. Plato will allerdings die gebräuchlichen Tonsysteme auf die Weltseele als deren harmonische Weltordnung übertragen, aber er erhebt sich auf einen übermenschlichen idealen Standpunkt, der von der irdischen Musik nicht erreicht wird. Vgl. Adrast ap. Theo. Smyrn. p. 98.

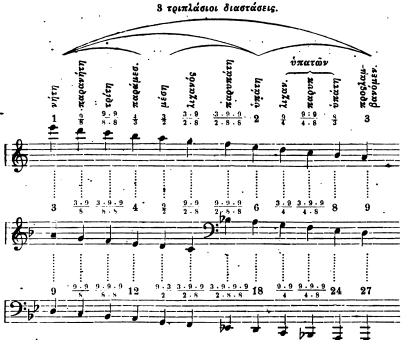




Plato hat dem höchsten Klange der drei öizlásia und r πλάσια διαστήματα den Zahlwerth 1, dem tiefsten Klange derselb den Zahlwerth 16 resp. 27 gegeben. Will man unter Festhaltu dieser Zahlenwerthe die übrigen Klänge bestimmen, so muss d in den meisten Fällen durch Bruchzahlen geschehen. Platos Na folger, die älteren Akademiker, gaben die Zahlenwerthe der Klain ganzen Zahlen an, indem sie die Brüche auf gleiche Benennt brachten. Sie rechneten für die Klänge des obersten Oktachon folgende ganze Zahlen aus:

$$3:4 \begin{cases} c = 8.8.3.2 = 384 \\ d = 9.8.3.2 = 432 \\ c = 9.9.3.2 = 468 \\ h = 8.8.4.2 = 512 \\ g = 9.9.4.2 = 576 \\ g = 9.9.4.2 = 648 \\ f = 9.9.3.3 = 729 \\ c = 2.8.8.3.2 = 768 \end{cases} 8:9$$

Es folge in gleicherweise nach Platos Angaben eine Ausführung der



Jede dieser drei

triplasiai Diastaseis

enthält zwölf Klänge: in der obersten sind die acht höchsten Klänge völlig identisch mit den acht Klängen des höchsten Oktachordes, haben auch genau dieselbe Benennung. Wollen wir die fünf tiefsten Klänge des triplasischen Diastemas bezeichnen, so können dies keine anderen sein, als die Namen, mit welchen die fünf tiefsten Klänge des späterhin so genannten σύστημα τέλειον ἀμετάβολον benannt wurden. Sei es mir verstattet für jedes dieser triplasischen Diastemata von zwölf Klängen den Namen "Dodekachord" in Anspruch zu nehmen: drei Dodekachorde schliessen sich in derselben Weise continuirlich an einander, wie dies bei den drei Oktachorden der Fall war, d. h. der tiefste Klang des mittleren, der tiefste Klang des mittleren Dodekachordes ist zugleich der höchste Klang des mittleren Dodekachordes ist zugleich der höchste Klang des tiefsten.

Die 22 ersten Töne der Dodekachorde fallen mit den 22 Tönen der Oktachorde zusammen bis auf den achtzehnten, welcher hier

lı, dort b ist. Die Platoniker addirten die von ihnen angenomme Werthe dieser 23 verschiedenen Klänge nebst den Werthen übrigen 12 Klänge der Dodekachorde, fügten noch eine hinzu, welche die tiefere Octave des die Octachorde schliesser Tones bezeichnete (E), und erhielten so die Gesammtsur 114695. Dies ist ihnen die grosse Platonische Weltzahl, we sämmtliche verschiedene Töne der diplasischen und triplasischen in sich zusammenschliesst.

Daher haben die alten Erklärer die diplasischen und die plasischen Diastemata verbunden, indem sie vier Oktachorde dazu ein Pentachord statuirten. Von den Neueren gibt Stallb in seiner Timäus-Ausgabe 1838 p. 145 und 146 ein hier im genden wiedergegebenes "Diagramma Platonicum", welches er den Worten einleitet: "Nunc obscurum non erit, quale Diagram philosophus informaverit: quod quidem paulo aliter descrip in editionibus Basileensibus, unde Boeckhius in studiis p. 75 emendatius exhibuit, nos hunc in modum concinnavimus, al sitis simul nostris tonorum notis."

Die Klangscalen des Timäus nach G. Stallbaum.

Tonos

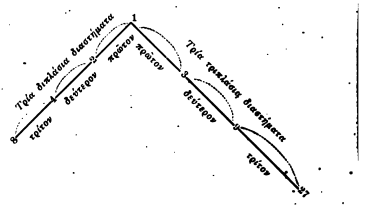
| Octachordum I.  |        | 432  | παρανήτη | d  |
|-----------------|--------|------|----------|----|
|                 | Tonos  | 486  | τρίτη    | c  |
|                 | Leimma | 512  | παραμέση | h  |
|                 | Tonos  | 576  | μέση     | a  |
|                 | Tonos  | 684  | λιχανός  | g  |
| )c              | Tonos  |      | -        |    |
|                 | Leimma | 729  | παρυπάτη | f  |
|                 |        | 768  | υπάτη    | e  |
| Octachordum II. | (      | 768  | νήτη     | e  |
|                 | Tonos  | 864  | παρανήτη | d  |
|                 | Tonos  | 972  | τρίτη    | c  |
|                 | Leimma | 1024 | παραμέση | h  |
|                 | Tonos  | 1152 | μέση     | 8. |
|                 | Tonos  |      | • •      |    |
|                 | Tonos  | 1296 | λιχανός  | ġ  |
|                 |        | 1485 | παριπάτη | f  |
|                 | Leimma | 1536 | ύπάτη    | e  |
|                 |        |      |          |    |

| ctachordum III. | Tonos Tonos Leimma Apotome Leimma Tonos Tonos Leimma | 1536         | νήτη                               | e            |
|-----------------|------------------------------------------------------|--------------|------------------------------------|--------------|
|                 |                                                      | 1728         | παρανήτη                           | d            |
|                 |                                                      | 1944         | τρίτη                              | c            |
|                 |                                                      | 2048         | παραμέση                           | $\mathbf{h}$ |
|                 |                                                      | 2187         |                                    | b            |
|                 |                                                      | 2304         |                                    | a.           |
|                 |                                                      | 2592         | λιχανός                            | ġ            |
|                 |                                                      | 2916         | παρυπάτη                           | f            |
|                 |                                                      | 3072         | ύπάτη                              | e            |
| . 1             | Tonos Tonos Leimma Tonos Tonos                       | 3072         | νήτη .                             | e            |
|                 |                                                      | 3456         | παρανήτη                           | d            |
| hordum IV       |                                                      | 3888         | τρίτη                              | c            |
|                 |                                                      | 4374         | παραμέση                           | h            |
|                 |                                                      | <b>46</b> 08 | μέση                               | a            |
| ach             |                                                      | 5184         | λιχανός                            | g            |
| Oct             |                                                      | 5832         | παουπάτη                           | f            |
|                 | Leimma                                               | 6144         | ύπάτη                              | ·e           |
|                 | Apotome                                              | 6561         |                                    | es           |
| ij.             | Leimma                                               | 6912         | νήτη                               | d            |
| Pentachordu     | Tonos                                                | 7776         | παρανήτη                           | c            |
|                 | Tonos .                                              | 8748         | καφανητη<br>τρίτη                  | h            |
|                 | ·Leimma                                              | 9216         | τ <b>ι</b> τη<br>παραμέ <b>σ</b> η | a.           |
|                 | Tonos                                                | 10368        | παψαμεση                           |              |
|                 |                                                      | - 3000       | :                                  |              |

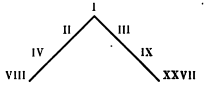
Aus der im Vorstehenden mitgetheilten Tabelle Stallbaums lässt sich kaum erkennen, welche musikalischen Scalen Plato im Sinne hat. Die Klänge der triplasischen Systeme sind mit denen der diplasischen zu einer einzigen Scala vereint. Platos Darstellung will entschieden die beiderseitigen Scalen von einander gesondert haben. Die Vermischung der Klänge konnte man erst zu einer Zeit statuiren, wo man auf die Darstellung der Intervall-Quotienten durch ganze (ungebrochene) Zahlen das grösste Gewicht legte und in phantastischer Anschauung diese einzelnen Intervallzahlen zur grossen Weltzahl zusammenaddirte. In den Scholien zu Timäus finden sich allerdings Tabellen, welche zum Stallbaumschen Diagramma Platonicum das Vorbild liefern:

4 continuirliche Octaven und ein Quinten-Intervall, dargestellt durch die mit 483 beginnende Zahlenreihe, wie sie von Stallbaum uns vorgeführt wird. Wunderlicher Weise kommen im der von Stallbaum gegebenen Uebersetzung der Zahlen durch unsere Notenbuchstaben, welche Stallbaum hinzufügt, mehrfsche Versehen vor. So ist die Note h nicht von der Note b unterschieden, ebensowenig die Note e von der Note es.

Aelter als die von Stallbaum zu Grunde gelegten Zahlenreihen der Timäus-Scholien erscheint eine andere Form, durch welche die alten Commentatoren des Timäus die dort aufgestellten Scalen Platos zu erläutern suchten:

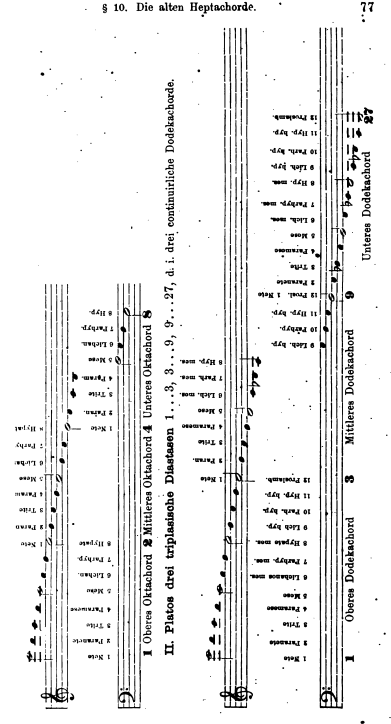


Dies scheint die ursprüngliche Form der von Stallbaum p. 140 aus Macrobius in Somn. Scip. 2, 2 angeführten Figur gewesen zu sein:



Mit dem vorher angegebenen Diagramme ist in der That die Darstellung Platos in der richtigen Weise erläutert, namentlich daris dass die Zahl 1 als gemeinsamer Ausgangspunkt sowohl der drei diplasischen wie der drei triplasischen Diastasen gesetzt wird.

Die neue Umarbeitung der Ambrosischen Musikgeschichte: "Erster Band nach R. Westphals und C. F. Gevaerts Forschungesberichtigt von B. Sokolowsky 1885" gibt S. 165 folgenden Disgramm, dem ich die Klangnamen hinzufüge:



Wenn. Plato den Demiurgos Tonscalen construiren lässt, so versteht sich, dass hier die zu Platos Zeit in der praktischen Musik der Griechen gebräuchlichen Tonscalen zu Grunde gelegt Ist doch der menschliche Geist das Abbild nach den Vorbilde des göttlichen, "das Vorbild aber ist vollkommer als das Abbild". Auch in der Musik muss der Demiurgos auf einem erhabeneren Standpunkte als der menschliche Geist stehen. Und so wird von Plato der reale Boden der griechischen Kunst seiner Zeit überschritten. "Das grösste consonirende Intervall, welches durch die menschliche Stimme und durch die lastrumente ausgeführt werden kann, ist das aus der Doppeloctat und der Quinte zusammengesetzte," so sagt Aristoxenus in der ersten Harmonik § 47 S. 244. Plato lässt die erste seiner Scalen aus drei, die andere (auf die Duodecime basirte) sogar aus fünf Octaven bestehen. Die Verdreifachung der Octaven- und die Verdreifachung der Duodecimenscala soll symbolisch die grosse Bedeutsamkeit ausdrücken, welche Plato der Scalen-Construction beilegt. Was in der menschlichen Musik nur einmal vorhanden ist, ist in der Sphärenmusik des Weltbildners ein dreifsches. Natürlich muss dem Demiurgos eine grössere Tonhöhe und Totiefe als uns Menschen zu Gebote stehen!

#### § 10.

## Die alten Heptachorde.

1. Scala des Philolaos, Terpanders Diezeugmenon-System mit ausgelassener Trite.

Philolaos aus Kroton, der Diadoche des Pythagoras, wie ils Nikomachus nennt, Platos ülterer Zeitgenosse, war der erste, welcher über die Doctrin seines Meisters geschrieben hat. Seine Schrift fürte den Titel περὶ φύσιος, die Fragmente derselben sind von A. Boeckh gesammelt und erläutert. Aus dem ersten Buche derselben citirt Nikomachus p. 17 folgende Stelle: "Die άφροσία (Octave) besteht aus einer συλλαβά (Quarte) und einem δι' όξειᾶν (Quinte). Das δι' όξειᾶν ist um ein ἐπόγδοον (8:9) grüsser als die συλλαβά. Denn von der ὑπάτα bis zur μέσα ist eine σελλαβά, von der μέσα bis zur νεάτα ein δι' όξειᾶν. Zwischen der τρίτα und der μέσα liegt ein ἐπόγδοον in der Mitte. Die σελλαβά ist ein ἐπίτριτον (3:4), das δι' όξειᾶν ein ἡμιόλιον (2:3), das διὰ πασᾶν ist das Verhältniss des Doppelten (1:2). Se

enthält die άρμονία fünf ἐπόγδοα und zwei διέσεις (Halbtöne); das δι' όξειᾶν enthält drei έπόγδοα und eine δίεσις." Das System des Philolaos, des Diadochen des Pythagoras, ist (vgl. Nikomachos a. a. O.) eine Octave von e-e, welche des Klanges c entbehrt.



 $\dot{\alpha}$ ομονί $\alpha = \sigma v \lambda \lambda \alpha \beta \dot{\alpha} + \delta \iota' \dot{\delta} \xi \epsilon \iota \tilde{\alpha} v \ (1:2).$ 

Dies ist der älteste directe Bericht über Tonscalen des griechischen Melos, denn Philolaos ist (Diog. Laert. 9, 38) der Zeitgenosse des Demokrit, fast um eine Generation älter als Plato. Aber das durch die diplasische Diastasis bezeichnete System des Platonischen Timäus, in welchem jede Quarte und Quinte durch Ganztöne und Halbtöne ausgefüllt sein soll und welches mithin acht Klänge enthält, ist entschieden die Voraussetzung dieses durch den älteren Bericht des Philolaos überlieferten Systemes, in welchem innerhalb der höheren Quarte der dritthöchste Klang ausgelassen ist, jener Klang, welchem der sonstigen Ueberlieferung zufolge derselbe Name τρίτη zukommt, welchen in dem Systeme des Philolaos der Klang h, die bei den übrigen Musikern sogenannte παράμεσος, führt. Weshalb Philolaos seine musikalischakustischen Erörterungen nicht an dem vollständigen Octavensystem, sondern an diesem unvollständigen des sechsten Klanges c, der gewöhnlich sogenannten τρίτη, ermangelnden Oktachord klar macht, kann nur darin seinen Grund haben, dass es zu seiner Zeit bei den Musiktheoretikern in besonders grossem Ansehen stand. In den Aristotelischen Musik-Problemata 19, 32 heisst es: ὅτι έπτὰ ἦσαν αί γορδαί τὸ ἀργαῖον εἶτ' έξελων τὴν τρίτην Τέρπανδρος την νήτην πρόςεθημεν "vor Alters gebrauchte man sieben Saiten; dann entfernte Terpander die Trite und fügte die Nete hinzu." In einer anderen Stelle derselben Probleme heisst es: Διὰ τί οἱ ἀρχαῖοι ἐπταχόρδους ποιοῦντες ἀρμονίας τὴν ὑπάτην, άλλ' οὐ τὴν νήτην κατέλιπον, τὴν δε τρίτην έξήρουν κτέ.

Aristoteles sieht die Sache so an, als ob jene donator bereits das vollständige Oktachord vor sich gehabt hätten, und fragt, wie es komme, dass sie, wenn sie Melodien von sieben Klängen machten den untersten, aber nicht den obersten Klang (die Octave des tiefsten) dagelassen hätten (denn das bedeutet natellanov): dies ist die vorterpandrische Form. Dann fragt er, ob sie nicht vielmehr beide Töne, den untersten und die obere Octave desselben dagelassen und die  $\tau oi\eta$  entfernt hätten. Dies ist die von Philolaos beschriebene Form des Systemes.

Die ἀρχαῖοι der Aristotelischen Stelle erscheinen als dieselben, welche l'lutarchs Musik-Dialog als παλαιοί bezeichnet: Ότι δὲ οί παλαιοί οὐ δι' ἄγνοιαν ἀπείχο**ντο τῆς τρίτης ἐν τὰ** σπονδειάζοντι τρόπω, φανερον ποιεί ή έν τη κρούσει γενομέτη χοῆσις. Von dieser Stelle, auf die wir hier näher eingehen müssen, sagte Burney, sie sei die merkwürdigste in der gesammten Leberlieferung der griechischen Musikquellen. Trotzdem ist sie von der folgenden Forschern, sowohl von Boeckh wie von Fr. Bellermann, A. Fortlage, der mit Bellermann de unbeachtet geblieben. grosse Verdienst hat, aus den Notentabellen des Alypius durch sorgfältige Forschung den griechischen Notenzeichen den ihre gebührenden wahren Werth zu vindiciren, fällt über den Musikdialog Plutarchs besonders mit Rücksicht auf die in Rede stehende Stelle das Urtheil, dass die Schrift eitle Thorheit, dass sie reine Träume über einen fingirten Zustand der Vollkommenheit alter griechischer Musik enthalte, und dass er (Fortlage) selber, nachdem er jenem Büchlein eine nutz- und erfolglose Sorgfalt zegewandt habe, dasselbe jetzt (1845), wo er sich den Notentabellen des Alypius als der einzigen Quelle griechischer Musik zugewark habe, als eitlen Tand und als unnützes Spielwerk bei Seite habe werfen müssen\*). Fr. Ritschls kritischer Scharfblick wusste woll den Werth der Plutarchischen Schrift zu würdigen.

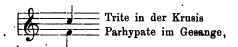
In meiner Ausgabe des Plutarchischen Musikdialoges 1865 habe ich den Nachweis geführt, dass gerade das in Rede stehende Cap. 13, um dessentwillen Fortlage die Schrift Plutarchs als "eitlen Tand und als unnützes Spielwerk, welches man bei Seite werfen müsse," bezeichnet, eine wortgetreue Entlehnung aus den symmikta Sympolitika des Aristoxenus ist, des besten und getreuesten Bericht

<sup>\*)</sup> R. Westphal, Geschichte der alten und mittelatterlichen Musik 1866 S. VII.

erstatters über die alte Musik der Griechen. Will ein Forscher quellenmässig verfahren, so darf er nicht die geringste Notiz, die ihm in der von Fortlage so verächtlich behandelten Stelle überliefert wird, unbenutzt lassen. Dem ganzen Zusammenhange nach besagt jene Stelle folgendes:

"Nicht Unkenntniss war bei ihnen der Grund eines so beschränkten Umfanges und so geringen Tongebietes, und nicht aus Unwissenheit haben Olympus und Terpander und ihre Nachfolger für die eben genannten Eigenthümlichkeiten eine Vorliebe gehabt, die Vieltönigkeit und Mannigfaltigkeit verschmähend. Dies geht aus den Compositionen des Olympus und Terpander und der demselben Stile Folgenden hervor. Denn bei ihrer Tonbeschränkung und Einfachheit zeichnen sie sich so sehr vor den formund tonreichen Compositionen aus, dass die Manier des Olympus für Niemand erreichbar ist und dass jener alte Meister die in Vieltönigkeit und Vielförmigkeit sich bewegenden Componisten weit hinter sich zurücklässt."

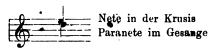
"Dass aber die Alten nicht aus Unkenntniss sich beim Tropos spondeiazon für die Gesangstimme der Trite c enthielten, das geht aus ihrer Anwendung dieses Klanges in der begleitenden Stimme hervor, denn sie würden jenen Klang nicht als symphonischen Accordton zur Parhypate (Quinte) gebrauchen



wenn sie ihn nicht anzuwenden wüssten. Offenbar hat die Schönheit des Eindrucks, welcher im Tropos spondaikos durch Nichtanwendung der Trite  $(\overline{c})$  entsteht, ihr Gefühl darauf geführt, die Melodie mit Uebergehung der Trite (c) auf die Paranete (d) hinüberschreiten zu lassen."

## 2. Terpanders Diezeugmenon-System mit ausgelassener Nete.

"Ebenso verhält es sich mit der Nete (e) Denn auch diese gebrauchten sie in der Begleitung als diaphonischen Accordton zur Paranete (d) (Secunde)



und als symphonischen Accordton zur Mese (a)

für die Melodie aber erschien die Nete (e) im Tropos sportlaikos unpassend."

Durch das erste dieser beiden Beispiele werden die vorder angeführten Aristotelischen Worte "την δὲ τρίτην ἐξήρουν" erklärt. Es gibt zugleich eine Erläuterung des von Philolaos zu Grunde gelegten Klangsystemes, in welchem die von Aristoxenus so genannte diaton. τρίτη nicht vorhanden ist. Aus diesem ersten Beispiele lernen wir, dass die Scala des Philolaos nur eine Scala für die Gesangstimme ist, nicht aber eine Scala für die Klänge des begleitenden Saiteninstrumentes. Vielmehr war auf dem Saiteninstrumente, auf welchem zu der Terpandrischen Melodie die Krusis ausgeführt wurde, die Saite vorhanden, welche den vom Gesange vermiedenen Klang angab. Philolaos hat also nicht ein Saiteninstrument vor Augen, an dessen Klängen er seine Sätze von der ἀρμονία, συλλαβά, vom δι' ὀξειᾶν und ἐπόγδοον erläutert, sondern er legt seinen Deductionen das System zu Grunde welches die Terpandriden für den Gesang zu Grunde legten.

Aus den beiden letzten Beispielen der Plutarchischen oder vielmehr Aristoxenischen Stelle, in denen es die Nete ist, welche die Gesangstimme unberührt lässt, während sie die Krusis als diaphonischen oder symphonischen Accordton verwendet, lernen wir eine dem Philolaischen Systeme analoge Scala der Gesangstimme kennen, auf welcher nicht die Trite, sondern die Nete ausgelassen ist:

Während sich die auf sieben Klänge sich beschränkende Scala des Philolaos (mit fehlender Trite e) als erstes Terpandrisches Heptschord bezeichnen lässt, haben wir das vorstehende System (mit fehlender Nete e) als zweites Terpandrisches Heptachord mit zusehen. Offenbar ist es diese Form des alten Heptachordes, welches Aristoteles zu Anfang des Probl. 19, 47 im Sinne hat: - lià τί οἱ ἀρχαῖοι ἐπταχόρδους ποιοῦντες τὰς ἀρμονίας τὴν ὑπάτην ἀλλὶ τὰν νῆτην κατέλιπον; ἢ οὐ τὴν ὑπάτην ἀλλὶ τὰν

νῦν παραμέσην καλουμένην ἀφήρουν καὶ τὸ τονιαΐον διάστημα, in der Uebersetzung des Theodorus Gaza: Cur veteres cum nervis septem concentus disponerent, hypaten, non neten reliquerunt? an non hypaten, sed eam quae paramese nostra tempestate vocatur, tonique intervallum reliquerunt?

#### 3. Terpanders Synemmenon-System.

Noch eine dritte Form des alten Heptachordes wird uns überliefert. Nikomachos p. 14 beschreibt es: ὅστε ἐν τῆ ἀρχαιοτέρα τῆ ἐπταχόρδω πάντας ἐκ τοῦ βαρυτάτου ἀπ' ἀλλήλων τετάρτους τῷ διὰ τεσσάρων ἀλλήλοις διόλου συμφωνεῖν, τοῦ ἡμιτονίου κατὰ μετάβασιν τήν τε πρώτην καὶ τὴν μέσην καὶ (τὴν) τρίτην χώραν μεταλαβόντας κατὰ τὸ τετράχορδον. Die sieben Klänge dieses Heptachordes sind

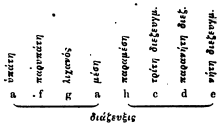
Die Hypate hat denselben Klang wie die Hypate des Philolaischen Heptachordes und des alten Oktachordes. Die entsprechenden Klänge der modernen Musik gehören somit der Transpositionsscala mit Einem b an. Wollen wir dieselben Töne in die Scala ohne Vorzeichnung transponiren, so ergibt sich die Tonreihe

Wie Nikomachus sagt, bildet hier der erste Klang (von der Tiefe an) mit dem vierten, der zweite mit dem fünften, der dritte mit dem sechsten, der vierte mit dem siebenten jedesmal eine Quarte\*); in der ersten Quarte liegt der Halbton an erster Stelle, in der zweiten Quarte in dritter. Quarte in der Mitte, in der vierten Quarte wieder an erster Stelle.

Das erste und das vierte Tetrachord schliessen sich in continuirlicher Verbindung, von den alten Theoretikern  $\sigma v \nu \alpha \varphi \acute{\eta}$  (Verbindung) genannt, an einander. Daher erhält jeder der auf die Mese nach oben zu folgenden Klänge in seiner Bezeichnung den

<sup>\*)</sup> Dies ist die erste der beiden Alternativen, welche in der zweiten Aristoxenischen Harmonick § 70 als erstes Axiom für die emmelischen Zusammensetzungen der Intervalle ausgesprochen werden. Vgl. meine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 305.

Zusatz τρίτη συνημμένων, παρανήτη συνημμένων, νήτη συνημμένων. Συνασή und συνημμένοι φθόγγοι ist dasselbe, was Aristoxenus in der Rhythmik συνέχεια und συνεχής nennt. Den Zusatz συνημμένων haben jene Klänge: Trite, Paranete, Nete der "verbundenen Klänge" im Gegensatze zu der τρίτη, παρανήτηνήτη διεξευγμένων, womit die betreffenden Klänge des diazeuktischen Oktachordes und auch des daraus verkürzten Philolaischer-Heptachordes bezeichnet werden:



Ptolemäus bezeichnet das diazeuktische Oktachord und das: Heptachord durch die Termini σύστημα διεξευγμένον und σύστημα συνημμένον. Im ersten folgt auf die μέση nach einem Ganzton-Intervalle die παραμέση, im letzteren folgt auf die μέση nach einem Halbton-Intervalle die τρίτη συνημμένων. Wo der Zusatz συνημμένων hinter τρίτη, παρανήτη, νήτη fehlt, ist stets die τρίτη, παρανήτη, νήτη διεξευγμένων gemeint.

Dass das Synemmenon-Heptachord bereits von Terpander angewandt wurde, geht aus der Notiz bei Plutarch de mus. 28 hervor, wo es von Terpander heisst: και του Μιξολύδιου τόνον όλου προςεξευρήσθαι λέγεται. Nun ist aber die Mixolydische Harmonie erst lange nach Terpander aufgekommen: Sappho ist die Erfinderin derselben Plut, de mus. 16. Jene Notiz besagt also dies, dass von Terpander bereits die Scala der Mixolydischen Harmonie h c d e f g a (h) aufgestellt sei. Versteht man die den Terpander als Erfinder der Mixolydischen Scala Nennenden von dem Synemmenon-Heptachorde, so ist alles klar. Freilich kann Terpander dasselbe nicht für die erst viel später aufgekommese Mixolydische Harmonie verwandt haben; denn Terpander componirte bloss in der Acolischen, Boeotischen und Dorischen Harmonie. Die Scala des Diazeugmenon-Heptachordes von der Hypate an gerechnet ist die Dorische; nimmt man aber die Mese als Grundton, so ist dies der Grundton der Aeolischen Octave:

as Diezeugmenon-System stellt von der Hypate bis zur Parate eine Aeolische Scala von der Unterquarte bis zur Oberarte des in der Mitte  $(\mu \acute{e} \sigma \eta)$  liegenden Aeolischen Grundtones dar.

Dass in der That ein Dorisches Heptachord für Aeolische elodien benutzt wurde, engibt sich aus Pind. Ol. 1. Zu Pindars it gab es zwar schon umfangreichere Instrumente, aber Pindar ber bedient sich (auch für die Aeolische Octavengattung) noch alten Heptachordes\*).

In der ersten Olympischen Ode heisst es nun v. 17: ἀλλὰ υρίαν ἀπὸ φόρμιγγα πασσάλου λάμβαν', εἴ τί τοι Πίσας τε καὶ οενίκου χάρις νόον ὑπὸ γλυκυτάταις ἔθηκε φροντίσιν. Das Instrumt, mit welchem dies Epinikion begleitet wird, ist hiernach eine rische Phorminx. Dann aber heisst es v. 100: έμε δε στεφασαι κείνου ίππίω νόμω Αιοληίδι μολπά χρή, die Melodie des sanges ist also eine Aeolische. Wir wissen hieraus, dass die ala des begleitenden Instruments die plagalisch-äolische Ton-, welche auf der mit der Dorischen ὑπάτη beginnenden Phornx enthalten war, umfasste. Vgl. Pind. fr. ap. schol. Pyth. 127: Αἰολεὺς Εβαινε Δωρίαν κέλευθον υμνων. - Ob Pindar · Begleitung seiner Chorlieder das Diezeugmenon-Oktachord er das Synommenon-Heptachord anwenden liess, lässt sich ürlich nicht ermitteln; mit demjenigen des Philolaos war Pin-'s Heptachord schwerlich identisch, weil diesem die Trite fehlte, lche schon in der archaischen Musik des Terpander als Begleiigston zur Anwendung kam.

Dieselbe Stelle des Aristoxenus bei Plutarch de mus. 19, Iche uns diesen Gebrauch der Trite überliefert, belehrt uns ih darüber, dass das Synemmenon-Heptachord nicht bloss als gleitungs-Instrument seine Stelle hatte, sondern dass es auch den Gesang zu Grunde gelegt wurde. Dort heisst es nämlich

<sup>\*)</sup> Py. 2, 71: τὸ Καστόρειον δ' ἐν Αἰολίδεσσι χορδαϊς ἐκῶν ἄθρησον χάριν τα κτύπου φόρμιγγος ἀντόμενος. Vgl. Nem. 5, 24: φόρμιγγ' Ἀπόλλων τάγλωσσον χρυσέω πλάκτρω διώκων.

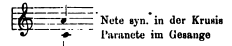
86 IV. Die unvollständigen und vollständigen Systeme des griech. Melos.

im Anschluss an die Anwendung der Trite und der Nete (diezeugmenon) als instrumentaler Accordtöne:

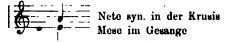
"Und nicht bloss die beiden genannten Klänge (c und d) haben die Alten in dieser Weise verwandt, sondern auch die Nete des Synemmenon-Systemes; denn in der Krusis gebrauchen sie Nete synemmenon als diaphonischen Accordton zur Paranete (Secunde)

Nete syn. in der Krusis
Paranete im Gesange

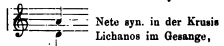
und zur Parhypate (Sexte)



und als symphonischen Accordton zur Mese (Quarte)



und zur Lichanos (Quinte)



doch wenn ihn einer als Melodieton angewandt hätte, über den würde man sich wegen des durch diesen Klafig bewirkte Ethos geschämt haben. Auch die Phrygischen Compositionen beweisen, dass jener Ton (die Nete synemmenon a) dem Olympos und seinen Nachfolgern nicht unbekannt war, denn sie wandten ihn nicht bloss in der Begleitung an, sondern gebrauchten ihn in den Metroa und einigen anderen Phrygischen Compositionen auch für die Melodie."

4. Scala des Olympos mit ausgelassener Lichanos.

Auch hierüber ist der Bericht (bei Plut. de mus. 11) aus Aristoxenus entlehnt:

"Vom Olympos nehmen die Musiker an, wie Aristoxenssagt, dass er der Erfinder des enharmonischen Tongeschlechtessei, denn vor ihm habe es nur diatonische und chromatische Compositionen gegeben. Man denkt sich, dass diese Erfindung folgendermassen vor sich gegangen sei.

"Als Olympos sich in der Diatonik bewegte und die Melodie öfters mit Uebergehung der diatonischen Lichanos g nach der diatonischen Parhypate hinführte, bald von der Paramese h aus



bald von der Mese a aus



da empfand er die Schönheit des Ethos, und indem er die nach dieser Analogie eingerichtete Scala bewunderte und sich zu eigen machte, componirte er in ihr Dorische Melodien. Er habe weder die der Diatonik, noch die der Chromatik eigenthümlichen Klänge berührt, noch auch die der späteren Harmonik. Das seien nun die Anfänge des enharmonischen Melos. Denn jene Musiker stellen als den Anfang des enharmonischen Melos die Opferspende-Melodie hin, in welcher keine der Tetrachordeintheilungen die den drei Melosarten eigenartigen Klänge darbietet. Das enharmonische Pyknon neben der Mese, dessen man sich jetzt bedient

## a a b

scheint eine Neuerung zu sein, welche nicht von dem alten Olympos herrührt."

"Es lässt sich das leichter einsehen, wenn man einen Auleten nach archaischer Weise vortragen hört; denn dieser will, dass auch das auf die Mese folgende Halbtonintervall a b ein unzusammengesetztes sei (kein zusammengesetztes a a b). Solcher Art seien nun die Anfänge des enharmonischen Melos. Später aber sei das Halbintervall in zwei enharmonische Diesen getheilt, sowohl in den Lydischen wie in den Phrygischen Mele. Olympos aber stellt sich als Förderer der Kunst dar, indem er eine bei den Früheren noch nicht vorhandene und noch unbekannte Kunstform eingeführt hat und Begründer des schönen Stiles Hellenischer Musik geworden ist."

Im ersten Theile dieser Stelle nennt Aristoxenus die Paramesos; er hat also das Systema diezeugmenon im Auge, von dem er behauptet, dass Olympos die Lichanos ausgelassen habe:

Im zweiten Theile hat Aristoxenus das Systema synemmenon im Auge; denn er spricht von einem auf die Mese folgenden Halbtonintervalle:

Unterhalb der sieben Klänge des unverkürzten diatonischen Synemmenon-Systemes sind hier von der Mese an die Klänge des enharmonischen Synemmenon-Systemes angegeben: a Tite enharmonios, b Paranete enharmonios, d Nete enharmonios. Der Klang e fehlt dem enharmonischen Synemmenon-Systeme, weil nach dem enharmonischen Pyknon a a b nothwendig ein unzusammengesetzter Ditonos b d folgen muss, kein zusammengesetzter b e d (vgl. oben S. 47. 87).

In der archaischen Musik des Olympos — sagt Aristoxenus — war das auf die Mese folgende Halbintervall ein unzusammengesetztes a b, nicht wie in der enharmonischen Scala ein zusammengesetztes a a b.

In der erst nach Olympos aufgekommenen enharmonisches Scala sind zwei diatonische Klänge ausgelassen, der Klang g und der Klang c, d. i. die diatonische Lichanos und die diatonische Paranete diezeugmenon. Wir haben keine Ueberlieferung, aus welcher hervorginge, dass in der Melopöie des Olympos ausser der Lichanos g auch der Klang d ausgelassen worden sei.

Hier ist § 52 der ersten Aristoxenischen Harmonik herbei-

ziehen: "Der ganze Bewegungsraum der Lichanos beträgt einen unzton; denn sie kann sich von der Mese nicht weniger als nen Ganzton und nicht weniger als einen Ditonos (ein Interall von zwei Ganztönen) entfernen.

| а |  | Mese                           | a |
|---|--|--------------------------------|---|
| g |  | höchste (diatonische) Lichanos | g |
| f |  | tiefste (harmonische) Lichanos | f |
| е |  | Hypate                         | е |

Aristoxenus fährt fort:

"Von diesem Satze wird das 'nicht weniger' von denen, welche bereits mit dem diatonischen Geschlechte vertraut sind, nugestanden; diejenigen, welche es nicht sind, dürften zustimmen, venn man sie darauf hinführt. Mit dem 'nicht mehr' sind die inen einverstanden, die anderen nicht, — weshalb nicht, soll gleich gesagt werden. Dass es nämlich eine Compositionsweise Melopöie) gibt, welcher eine mit der Mese einen Ditonos billende Lichanos unerlässlich ist, ist den meisten von denen, welche ich heutzutage mit Musik beschäftigen, nicht bekannt\*); doch ürfte es ihnen bekannt werden, wenn man sie darauf hinführte; enjenigen aber ist es hinlänglich klar, welche mit den alten Compositionsweisen der ersten und zweiten Musikepoche vertraut sind."

Die alten Compositionsweisen der ersten Epoche sind die es Olympos, welche den Halbton noch nicht in zwei Diesen heilten. Die alten Compositionsweisen der zweiten Musikepoche ind diejenigen, in welchen die enharmonischen Vierteltöne beits zur Anwendung gelangen.

In der Recension meiner 1883 erschienenen Musik des grieuschen Alterthumes sagt C. v. Jan Philol. Wochenschr. Nr. 43:
Vir müssen uns hüten von einer 'Vereinfachung' der diatonihen Scala durch Olympos zu reden, wie der Verf. der Musik
s griechischen Alterthumes S. 117. 130 und sonst thut. Von
1em absichtlichen Ausstossen gewisser Klänge aus der Scala
1. nnt die Musikgeschichte kein Beispiel; wohl aber wissen wir,
1. ss die Kelten, Chinesen und andere Völker nur fünf Klänge
1. ihrer Tonleiter hatten oder noch haben, und auf eine ähnliche
1. ala werden wir die Nachrichten über Olympos und seine En1. monik e f a beziehen müssen. Mit Terpander verhält es sich
1. sentlich anders; er wollte mit sieben Saiten hoch e spielen und

<sup>\*)</sup> Vgl. darüber die aus Aristoxenus entlehnte Stelle des Plutarchischen sikdialoges § 38.

musste darum einen Ton (wahrscheinlich aber h, nicht e, Nikom p. 9) von seinem Instrument fortlassen." Hierauf antwortete ich ebendaselbst 1884 Nr. 3: Von einem Ausstossen der Klänge aus der Scala darf man überhaupt nicht reden, sondern nur davon, dass die alten Melopoioi um des Ethos willen — d. i. um gewisse Wirkungen zu erreichen — für den Gesang in manchen Melopöien bestimmte Töne der Scala nicht haben hören lassen. Friedrich Bellermann ist nicht der Meinung, dass es unserer Musik hierfür an Beispielen fehle; er macht darauf aufmerksam, dass auch in modernen Compositionen durch ein gewisses keusches Fernhalten mancher Tone, ein gar wohl zu fühlender tiefer Eindruck entsteht. C. v. Jan lässt diese Auseinandersetzungen Bellermanns unbeachtet. Von einer beabsichtigten Vereinfachung will Jan nichts wissen, "wohl aber wissen wir, - sagt er - dass die Kelten, Chinesen und andere Völker nur fünf Klänge in ihrer Tonleiter hatten oder noch haben, und auf eine ähnliche Scala werden wir die Nachrichten über Olympos und seine Enharmonik e f a beziehen müssen." C. v. Jan nimmt lieber zu den ferten Chinesen seine Zuflucht, um Eigenthümlichkeiten der griechischen Musik zu erklären, als dass er sich bei dem ihm viel näher liegenden Platarch Raths erholen möchte. Er liebt es, für die alte griechische Musik sich von den alten griechischen Musikern fern zu halten. So wird es schwer zu erkennen, woher er seine Behauptungen nimmt Am auffallendsten ist es, aus welcher Quelle er wissen mag, des Terpander mit "sieben Saiten hoch e spielen und deshalb von seinen Instrumente den Ton h fortlassen musste." Wo bleibt bei diesen wunderlichen Einfalle die ins Einzelne gehende Erörterung Aristoxenus, nach welcher es nicht Saiten des Instrumentes ware, welche Terpander fortliess, sondern vielmehr bestimmte Kling des Gesanges, deren sich Terpanders Musik enthielt, während die im Gesange absichtlich vermiedenen Klänge in der Krusis des Instrumentes nicht fehlten, sondern als symphonische oder 🛎 diaphonische Accordtöne gleichzeitig mit dem Gesange angegeba wurden?

#### § 11.

## Das historische Aufkommen der nicht-diatonischen Scalen

1. Entstehung des Enharmonion und Diatonon malakon

Aristoxenus führt in der so eben besprochenen Stelle aus, der us der vereinfachten diatonischen Scala des Olympos (der Sch

nne Lichanos) bei den Späteren durch Einschaltung eines leiteremden Klanges å die Enharmonik des Melos entstanden ist. 1 analoger Weise ist aus der Scala des Olympos auch das Diaonon malakon und aus der vereinfachten diatonischen Scala des 'erpander (der Scala ohne Trite) das gemischte Diatonon herorgegangen.

Wie aus der vereinfachten Olympischen Diatonik einerseits ie Enharmonik, andererseits die Chromatik hervorgegangen ist, ersucht F. Bellermann im Anonymus p. 30 darzustellen. Uebrigens it nach Bellermanns Auffassung die Einschaltung des eigenhümlich enharmonischen Klanges erst das Ergebniss einer späreren Musikperiode von verdorbenem Geschmacke. Hierin wird ian dem verehrten Forscher unmöglich beistimmen können, so die man dem Plutarchischen Musikdialog 37° nicht unberückichtigt lässt. Denn hier heisst es:

"Obwohl es drei Tongeschlechter gibt, die von einander durch ie Grösse der Intervalle und durch die Stufen der Töne, und benso auch durch die Eintheilung der Tetrachorde verschieden ind, so haben dennoch die Alten in ihren Schriften bloss ein inziges Tongeschlecht behandelt. Meine Vorgänger (οί πρὸ ἡμῶν). amlich haben weder das chromatische, noch das diatonische, ondern bloss das enharmonische und auch von diesem kein rösseres Tonsystem als bloss die Octave berücksichtigt. Denn ass es nur eine einzige Art der Harmonik gibt, darin waren ast Alle einverstanden, während man sich über die verschiedenen Irten der beiden anderen Tongeschlechter nicht einigen konnte. die jetzt Lebenden aber haben das schönste der Tongeschlechter, em die Alten seiner Ehrwürdigkeit wegen den meisten Eifer ridmeten, ganz und gar hintangesetzt, so dass bei der grossen dehrzahl nicht einmal das Vermögen, die enharmonischen Interalle wahrzunehmen, vorhanden ist; sie sind in ihrer trägen eichtfertigkeit so weit herabgekommen, dass sie die Ansicht ufstellen, die enharmonische Diesis mache überhaupt nicht den lindruck eines den Sinnen wahrnehmbaren Intervalles, und dass sie ieselbe aus der Klasse der μελοδούμενα ausschliessen: diejenigen, o sagen sie, hätten thöricht gehandelt, welche darüber eine Theorie ufgestellt und dies Tongeschlecht in der Praxis verwandt hätten. ls sichersten Beweis für die Wahrheit ihrer Aussage glauben e vor Allem ihre eigene Unfähigkeit vorzubringen zu dürfen, n solches Intervall wahrzunehmen. Als ob Alles, was ihrem

Gehör entginge, durchaus nicht vorhanden und nicht praktisch verwendbar sei! Sodann machen sie auch die Thatsache geltend, dass jene Intervallgrösse nicht durch eine Symphonie zu bestimmen sind\*), wie dies doch bei dem Halbtone, dem Ganztone und den übrigen derartigen Intervallen der Fall ist. Sie wissen aber nicht, dass auf diese Weise auch die dritte, fünfte und siebente Intervallgrösse (von 3, 5, 7 enharmonischen Diesen) ausgeschlossen und dass dann überhaupt jedes ungerade Intervall als unbrauchbar verworfen werden müsste, da keines von ihnen durch ein symphonisches Intervall bestimmbar ist\*).

"Demgemäss wäre keine andere Tetrachord-Eintheilung brauchbar als eine solche, in welcher nur gerade Intervalle vorkommen, also nur das Syntonon diatonon und das Chroma toniaion.

"Mit dergleichen Aussprüchen und Behauptungen widersprechen jene Musiker nicht nur der augenscheinlichen Thatsache, sondern stehen sogar mit sich selber in Widerstreit, denn er zeigt sich, dass sie selber gerade solche Tetrachordstimmungen verwenden, in welchen die meisten Intervalle entweder ungerade oder irrationale sind. Denn stets sind bei ihnen die Lichanoi und Paraneten zu tief gestimmt und auch von den unbeweglichen Tönen (Hypate, Mese, Paramese, Nete) stimmen sie einige tiefer, indem sie zugleich mit ihnen die Triten (c) und Parhypaten (f) zu einem irrationalen Intervalle herabstimmen. Und mit einer solchen Behandlung der Scala glauben sie den meisten Beiße zu finden, bei welcher — wie dies jeder mit richtigem Gehöre begabte einsicht — die meisten Intervalle irrational und nicht bloss die beweglichen, sondern auch die unbeweglichen zu tief gestimmt sind."

Die zu Anfange dieser Stelle gebrauchten Worte: "meine Vorgänger haben weder das chromatische noch das diatonische sondern bloss das enharmonische Tongeschlecht, und auch vor diesem kein grösseres Tonsystem als bloss die Octave berücksichtigt," diese Worte können nicht den Plutarch zum Urheber haben, vor welchem ja schon manche Musiker vom diatonisches und chromatischen Tongeschlechte gesprochen hatten. Plutarchs Musikdialog hat auch hier eine Schrift des Aristoxenus excerpitt. Im Anfange seiner ersten Harmonik schreibt nämlich Aristoxenus:

<sup>\*)</sup> Im Sinne der zweiten Aristoxenischen Harmonik § 62 ff., vgl. meist Uebersetzung und Erläuterung S. 293.

"Was die früheren Bearbeiter der Harmonik betrifft, so es eine Thatsache, dass sie Harmoniker im eigentlichen und geren Sinne des Wortes sein wollen (nämlich Enharmoniker). enn bloss mit der Enharmonik haben sie sich befasst, die rigen Tongeschlechter niemals in Erwägung gezogen. eweise dessen dient, dass ja bei ihnen bloss für die Systeme s enharmonischen Tongeschlechtes Diagramme vorliegen; für atonische und chromatische hat man sie nie bei ihnen gefunden. nd doch sollte eben durch ihre Diagramme die ganze Ordnung s Melos klar gestellt werden. (Ebenso ist es auch mit ihren nstigen Darstellungen), in denen sie bloss von den oktachorschen Systemen der Enharmonik sprechen, während über die origen Tongeschlechter und die übrigen Systeme in diesen und ideren Tongeschlechtern niemals einer von ihnen eine Forschung igestellt hat; vielmehr nehmen sie von dem dritten Tongeschlechte r ganzen Musik einen einzigen Abschnitt vom Umfange einer ctave und beschränkten hierauf ihre ganze Wissenschaft."

Es ist also Aristoxenus, welcher in jener bei Plutarch eraltenen Stelle (wahrscheinlich der symmikta Sympotika) über den 1 seiner Zeit beginnenden Untergang der Enharmonik spricht. ieselbe verdankt also nicht, wie Bellermann meint, erst einer bäteren Musikperiode von bereits verdorbenem Geschmacke ihren rsprung. Vielmehr sagt Aristoxenus von den Musikern seiner eit, deren Geschmacksrichtung gegenüber der Aeschyleischen ad Pindarischen Musikperiode von ihm als eine herabgekommene zeichnet wird, dass sie die alte Enharmonik mit ihren Viertelnen nicht mehr gelten lassen wollten, — nicht etwa deshalb, weil men bloss diatonische Musik gefallen hätte, sondern aus beinderer Antipathie gegen die enharmonischen Diesen; denn für ie übrigen ungeraden und irrationalen Intervalle hatten diese lusiker, wie Aristoxenus sagt, eine grosse Vorliebe. Aristoxenus elber aber ist keineswegs ein Gegner der enharmonischen Diesen.

Die Blüthezeit der Enharmonik liegt also in der voraristoenischen Musikperiode. Die archaischen Musikepochen — so
fahren wir aus der S. 86 angezogenen Stelle des Aristoxenus,
ennte das durch enharmonische Diesen charakterisirte Melos
ech nicht. Erst in der auf Olympos folgenden Zeit sei das
albtonintervall in enharmonische Diesen getheilt worden, sohl in den Lydischen wie in den Phrygischen Compositionen.
erjenige Meister, welcher diese Neuerung aufgebracht hat, war

der in die zweite Spartanische Katastasis der Musik gehörende Kolophonier Polymnastus. Ueber ihn wird im Plutarchischen Musikdialog c. 10 berichtet:

Καὶ Πολύμνηστος δ' αὐλωδικοὺς νόμους ἐποίησεν. ἐν ἐἐ τῷ ὀρθίω νόμω τῷ ⟨ἐναρμονίω⟩ μελοπολοιία πέχρητα, καθάπερ οι άρμονικοί φασιν οὐκ ἔχομεν δ' ἀκριβῶς εἰπεῖν, οὐ γὰρ εἰρήκασιν οι ἀρχαϊοί τι περὶ τούτου.

Das hier in einer Klammer eingeschlossene Wort fehlt in derhandschriftlichen Ueberlieferung. Meine Ausgabe des Platarchischen Musikdialoges hat die Lücke durch έναρμονίφ ausgefüllt. und wird, denke ich, damit das Richtige getroffen haben; denn diese Notiz über die Melopoie des Polymnastus beruft sich auf die άρμονικοί als ihre Quelle. Aus Aristoxenus wissen-wir (vgl. oben). dass die άρμονικοί über kein anderes Melos als das enharmonische gesprochen haben; die Melopöie des Polymnastus, auf welche sie sich unserer Stelle zufolge berufen haben, muss also eine enharmonische Melopöie gewesen sein. In meiner Musik des griechischen Alterthums S. 131 ist dies des Näheren ausgeführt. Dort ist auf folgendes hingewiesen: Aristoxenus sagt bei Platarch c. 11: In der Zeit des Olympos sei der Halbton getheik worden, sowohl in den Lydischen wie in den Phrygischen Compositionen. Wir wissen nun aus dem Plutarchischen Dialog c. 8: "zur Zeit des Polymnastus und des Sakadas gab es ded Tonarten, die Dorische, die Phrygische und die Lydische." De nach Olympos lebende Meister Polymnastus, welcher in seine Nomos Orthios angewandt hat, war, wie uns ausdrücklich ibe liefert wird, auch mit dem Phrygischen und Lydischen bereit bekannt."

Es ist also eine sichere Ueberlieferung der alten Quellen, dass das Pentachord des Diatonon syntonon

| e Hypate | • Parhypate | :<br>Lichanos | Mese | 4 Paramese |
|----------|-------------|---------------|------|------------|
|          |             | _             |      | _          |
| e        | f           | Ľ             | a    | h          |

durch Olympos vermittelst Fortlassung des Lichanos zu folgen Scala vereinfacht wurde



d dass in der Zeit nach Olympos durch den Meister Polymnaas aus Kolophon in dieser vereinfachten Scala des Olympos in r Mitte des Halbton-Intervalles der sogenannte enharmonische shaltton eingefügt wurde, welcher den Halbton in zwei enharonische Diesen theilte



Durch welchen Meister aus der durch Olympos vereinfachten atonischen Scala die chromatischen Scalen herausgebildet worden nd, darüber fehlen uns die Nachrichten.

Aber ausser den Enharmonion und den drei Chromata ist as der vereinfachten Scala des Olympos auch noch das Diamon malakon entwickelt worden



o das Hemitonion e f ein unzusammengesetztes Intervall bleibt, ber innerhalb des Ditonos ein leiterfremder Klang fis eingeshaltet wird, um drei enharmonische Diesen höher als der obere renzklang des Halbton-Intervalles, um fünf enharmonische Diesen efer als der unfere Grenzklang des Ganzton-Intervalles. Nach em Berichte aus alter Quelle, welchen der Musikdialog Pluarchs c. 29 aufbewahrt hat, ist es wiederum der Kolophonische seister Polymnastus, welchier das Diatonon malakon zuerst eineführt hat, denn dort heisst es:

Πολυμνάστω δε τόν δ' ύπολύδιον νῖν ὀνομαζόμενον τόνον ανατιθέασι και την ξκλυσιν και την έκβολήν, (και τά συστήματα πολύ μείζω πεποιηκέναι φασίν αὐτόν.

2. Die Entstehung des gemischten Diatonon aus der vereinfachten Scala Terpanders.

Der erste Pythagoreer, von welchem uns directe Mittheilungen er die griechischen Tonscalen gemacht sind, ist der um eine neration als Plato ältere Philolaos aus Kroton. Der zweite Archytas aus Tarent, der Zeitgenosse und persönliche Freund Seine Blüthezeit fällt in die Jahre 400-365 v. Chr. ist also um eine Generation inger als sein Heimathsgenosse, r Tarentiner Aristoxenus, kennt aber das von Aristoxenus in

der zweiten Harmonik § 107 aufgestellte gemischte Diato Von den über Musik handelnden Schriften des Archytas besi wir das durch Ptolemäus Harmonik 1, 14 überlieferte Verze niss der von Archytas aufgestellten Tonscalen. Archytas hier für die vier Klänge des enharmonischen, chromatischen diatonischen Tetrachordes (Nete, Paranete, Lichanos, Mese) der Weise des Pythagoras die akustischen Zahlen an, so d von den Quotienten der Nenner den tieferen, der Zähler höheren Klang darstellt. Es lässt sich das von Archytas gegebene Tetrachord nach dem Vorgange der zweiten Ariste nischen Harmonik § 107 leicht bis zum Pentachorde vervolls digen, da die Mese zur Paramese sich nach der Pythagoreisc Akustik wie 8:9 verhält. Nach der von F. Bellermann (A nymus p. 68) angegebenen Methode führen wir die von Archy statuirten Zahlenverhältnisse auf gleiche Benennung mit den / stoxenischen Klangbestimmungen zurück.

Enharmonion.

27:28 | 35:36 | 4:5 | 8:9

e | c | f | a | h

1 | 
$$\frac{2}{2}$$
 |  $\frac{1}{2}$  |

Archytas gebraucht die Namen Chromatikon und Dista schlechthin ohne weiteren Zusatz; aber nachdem die Auseinan gen des Aristoxenus, die er in der zweiten Harmonik § 107. 108 gebührend klar gestellt sind, kann es nicht zweifelhaft sein, rchytas unter seinem Chromatikon und seinem Diatonon dasersteht, was nach der Doctrin des Aristoxenus als gemischtes atikon und als gemischtes Diatonon zu bezeichnen ist. as gibt dem gemischten Chromatikon und dem gemischten on dieselbe Parhypate wie seinem Enharmonion. Es kommt Hypate des Archytas

$$\stackrel{\mathbf{F}}{\mathbf{e}} = \left(\stackrel{24}{\cancel{\mathsf{I}}}\stackrel{1}{\cancel{\mathsf{I}}}\right)^{1,259}$$

rhypate des Aristoxenischen Chroma malakon

$$e^* = {\binom{24}{2}}^{1,333}$$

ne als möglich.

uch mit Hülfe unserer schärfsten akustischen Instrumente sich schwerlich ein Unterschied zwischen beiden Klängen ken lassen. Der bloss nach dem Gehöre die Tonhöhe beende Aristoxenus, wenn auch das Gehör des alten Griechen iner als das unsrige sein mochte, würde unbedenklich der it sein, dass die von seinem älteren Landsmanne Archytas eferte Klanghöhe der chromatischen und zugleich diatoni-Parhypate die nämliche sei, welche er selber (Aristoxenus) irhypate des Chroma malakon vindicirt, und dass überhaupt n Archytas dem Diatonon zugewiesenen Klangwerthe mit nigen Diatonon übereinkommen, welches er selber in der n Harmonik als διάτονον ἐκ τριῶν bezeichnet.

rweitern wir das von Archytas als einziges Diatonon aufte Tetrachord zur vollständigen Octave, so ergibt sich

teren Tetrachorde dieser Octave fehlt die diatonische Par
f, statt deren eine chromatische Parhypate e von merkeferem Klange eingefügt ist; im oberen Tetrachorde fehlt
atonische Trite c, wogegen eine chromatische Trite h einiltet ist. Nach Archytas ist der eingeschaltete Klang e um
inharmonische Diesis höher als der zunächst tiefere dia
tetrehal, Theorie der griech. Harmonik u. Melopoie.

tonische Klang; wenigstens ist nach Archytas die Parhypate in Diatonon und Chromatikon genau von derselben Tonstufe wie die enharmonische Parhypate.

Sehen wir von den nichtdiatonischen Klängen ab, welche in die diatonische Scala des Archytas eingeschaltet sind, so berührt sich die vorliegende Octavenscala des Archytas am meisten mit dem (diatonischen) Systeme des Philolaos, welches der diatonischen Trite entbehrt. Schon oben wurde darauf hingewiesen, dass diese Scala des Philolaos mit dem vereinfachten Systems diezeugmenon des Terpander übereinkommt, in welchem für den Gesang, nicht aber für die Begleitung, die Trite ausgelassen war. In der nach der Angabe des Archytas construirten Octave erblicken wir Terpanders vereinfachte Scala in ühnlicher Weise durch nichtdiatonische Schalttöne erweitert, wie in die vereinsachte Diatonik des Olympos durch den Meister Polymnastus nichtdistonische Schalttöne eingefügt worden sind. Die vereinfachte Scals Terpanders ist durch Einfügung nichtdiatonischer Klänge zu dem geworden, was Aristoxenus ein (gemischtes) διάτονον έκ τριάν nennt, derselben Scala, welche Archytas als einziges Diatonon aufführt. Nothwendig also muss das gemischte Diatonon zur Zeit des Archytas das vornehmste, das in der musikalischen Praxis mit Auszeichnung gebräuchliche gewesen sein. Die Einreden, welche C. v. Jan gegen diese von mir in der Musik des griechischen Alterthumes aus der Vergessenheit hervorgezogene Scale in der Berliner philologischen Wochenschrift machen zu müsses glaubte, habe ich in derselben Zeitschrift 1884 Seite 546 gebührend berücksichtigt. Die dort von mir gegebene Entgegnung mag hier in der Anmerkung wiederholt werden\*).

<sup>\*)</sup> Ich glaubte ein gutes Werk zu thun, dass ich diese Scala des Archytas aus der Vergessenheit hervorzog und auch bei Aristoxenus als "grmischtes Diatonon mit drei ungleichen Intervallgrössen" nachwies. Aber wie vieles andere, von dem spätere Forscher sagen werden, ich hätte mit dadurch um die Theorie des griechischen Melos verdient gemacht, wie mir von C. v. Jan auch dieses verargt. Wie lange wird das noch anderen? C. v. Jan sagt: "Die Stelle des Aristoxenus ergibt freilich im Stimmung, welche mit dem Diatonon des Archytas verwandt ist. Arstoxenus führt sie aber als eine untergeordnete, seltene Stimmung und war offenbar nicht der Ansicht, dass in ihr allein die eigentliche und wahre Musik verborgen sei." [Das sagt C. v. Jan, nicht] "Aber von den Schülern und Excerptoren wurde diese gemischte Gattung gänzlich übergangen." [Wiederum ist es C. v. Jan,

Plato lässt den Pythagoreer Timaios die vollständige diatonische Scala seinen Erörterungen zu Grunde legen. Der vorplatonische Pythagoreer Philolaos legt die durch Terpander vereinfachte diatonische Scala zu Grunde. Archytas geht von dem gemischten Diatonon aus. So muss wohl in der Zeit des Philolaos das vereinfachte diatonische Systema diezeugmenon, zu Archytas' Zeit

welcher dies behauptet; ich meinerseits habe bei Pseudo-Euklides, dem getreuesten aller Aristoxenus-Excerptoren, "diese gemischte Gattung" unwiderleglich nachgewiesen, was C. v. Jan wiederum unberücksichtigt lässt.] "Auch der deutsche Herausgeber des Aristoxenus, P. Marquardt, hat diese unwesentliche Gattung so gut wie gar nicht beachtet." Er hat vielmehr der Stelle von den gemischten Gattungen, welche der Aristozenus-Text überliefert, eine hyperkritische Beachtung gewidmet, denn er halt sie der sonstigen Aristoxenischen Lehre für so widersprechend, dass er bauptsächlich um ihretwillen die gesammte uns handschriftlich überkommene Harmonik des Aristoxenus für ein Byzantinisches Machwerk erklärt.] "Allgemeiner Anerkennung erfreute sie sich also nicht." Nach Ptolemans ist sie das einzige Diatonon, welches von der Theorie des Archytas aufgeführt wird; Ptolemäus selber theilt uns mit, dass die Kitharoden und Lyroden seiner Zeit überhaupt von keinem anderen als nur von dem Diatonon tonizion (d. i. dem Diatonon des Archytas) vollständige Octaven bilden, während von dem Diatonon syntonon und dem Diatonon des Pythagoras niemals eine vollständige Octave, sondern stets nur ein einzelnes Tetrachord in einer Combination mit dem Diatonon toniaion des Archytas verwendet werde. Also von Archytas (vor Aristoxenus) bis auf Ptolemäus war das Diatonon toniaion, so viel wir sehen, in continuirlichem Gebrauche, und noch dazu in der Epoche des Ptolemäus in nahezu ausschliesslichem Gebrauche. Zudem liegt dieses Diatonon toniaion, aber nicht das Diatonon syntonon der Instrumentalnotirung durch Buchstaben des alten Dorischen Alphabetes zu Grunde. Ich verstehe Herrn C. v. Jan nicht, dass er das Diatonon des Archytas eine "untergeordnete" Stimmung nennt, eine unwesentliche Gattung, die so gut wie gar nicht beachtet sei. "Allgemeiner Anerkennung also erfreute sie sich nicht!" Nach den Musikquellen zu urtheilen gibt es keine andere Stimmung, welche sich so grosser Anerkennung wie das Diatonon toniaion erfreute, auch wenn der Grund der Vorliebe für diese Scala, welche in der modernen Musik durchaus nichts Analoges hat, uns völlig unbekannt bleiben muss. Was C. v. Jan von Aristoxenus sagt, dass dieser sie als eine untergeordnete seltene Stimmung an allerletzter Stelle anführe, verstehe ich nicht, würde aber sehr froh sein, wenn wir den Abschnitt von der Mischung der Tongeschlechter, welchen die Aristoxenische Harmonik entbielt, wieder auffänden. Dann wüssten wir, was von Arist. über die Verwendung des gemischten Diatonon gesagt war. In den uns handschriftlich erhaltenen Partien der Aristoxenischen Harmonik ist nur dies gesagt, dass sie als eine Scala έμμελής im Gebrauch war. Aber wie? ob selten? ob an allerletzter Stelle? Davon sagen die mir zugänglichen Handschriften des Aristoxenus (ich bezweifle, dass C. v. Jan noch andere kennt) nicht ein einziges Wort.

das gemischte Diatonon das geläufigere gewesen sein. Nach Archytas wird das letztere zuerst von seinem jüngeren Landsmanne Aristoxenus (als διάτονον ἐκ τριῶν) erwähnt. In der Zeit Marc Aurels wird die Anwendung dieser Scala ausführlich von Claudius Ptolemäus beschrieben. Bei ihm führt die Scala den Namen "Diatonon toniaion". Damals ist (bei den Zeitgenossen des Ptolemäus) das Diatonon des Archytas geradezu die häufigste Scala, sowohl bei den Kitharoden wie bei den Lyroden, während das ungemischte Diatonon syntonon als selbstündige Scala so gut wie gar nicht vorkommt.

Ob Polymnastus, den die άρμουποι als Erfinder des Enharmonion und des Diatonon malakon nennen, auch das gemischte Diatonon, von Ptolemäus Diatonon toniaion genannt, aufgebracht hat? Darüber fehlen directe Nachrichten. Später wird sich zeigen, dass der Erfinder der griechischen Instrumentalnoten bei der Notirung der diatonischen Scala nicht das Diatonon syntonon, sondern das Diatonon mikton oder toniaion im Auge hatte.

Den Tetrachorden des Archytas zufolge würden wir annehmen müssen, dass auch im Chroma die gemischte chromatische Scala, welche die Lichanos des Chroma toniaion mit der Parhypate des Chroma malakon verbindet, schon vor der Zeit des Aristoxenus in der praktischen Musik sehr gebräuchlich war.

## § 12.

# Platos Nomoi über die Heterophonie des distonischen und nicht-distonischen Melos.

In der zweiten unveränderten Auflage des ersten Bandes der Ambros'schen Geschichte der Musik S. 453 heisst es:

"Von einer Harmonie in unserem Sinne ist nirgends die leiseste Erwähnung. Dennoch hat die Frage, ob die Griechen eine Harmonie, wie wir sie besitzen, gekannt haben, von jeher einen Tummelplatz gelehrter Kämpfe abgegeben, bei denen es an aufwirbelndem Staube, Schlachtgeschrei und Hieben in die Luft nicht gefehlt hat. Am weitesten ging Franchinus Gafurius von Lodi, welcher in dem Werke des Bacchios Kenntniss nicht allein der Harmonie, sondern auch des Contrapunktes zu finden wähnte. Minder resolut waren Zarlino, Doni und Zacharias Tevo; sie schrieben den Griechen den Gebrauch der Harmonie, wenn auch nicht des Contrapunktes, zu; Isaak Vossius focht für die selbe Meinung mit Faust und Kolben. Noch in neuerer Zeit hat

ihnen Marpurg, in neuester August Boeckh und Casimir hter angeschlossen. Dagegen sprechen Glareanus, Salinas, one, Artusi, Keppler, Wallis, P. Martini, Burney, Forkel und ette und neuestens Friedr. Bellermann und Fétis ihnen Kenntund Gebrauch der Harmonie ab. Ueber Gafors griechischen trapunkt hat sich schon Bontempi sehr nachdrücklich aussen. Die Philhellenen blieben in der Minderzahl und haben tweilen die Schlacht verloren; es ist auch keine Aussicht da, Gegner durch irgend ein aufzufindendes antikes Lehrbuch des eralbasses und Contrapunktes in neuem Angriffe aus dem le zu schlagen, oder etwa in der Gegend des Perikleischen ions eine hellenische Partitur auszugraben. Das Hauptargut für den Gebrauch der Harmonie bei den Griechen war von er eine Stelle des Platon, durch welche sich schon Zarlino zu r solchen Ansicht bewegen liess. Sie lautet:

"Es soll also der Meister der Lyra und sein Schüler in gleicher Weise spielen wegen der Reinheit des Tones der Saiten, und sie sollen sich begnügen, getreulich die vom Tonsetzer vorgeschriebenen Töne wiederzugeben. Was die Veränderungen auf der Lyra betrifft, wenn nämlich die Lyra gewisse Züge, die in der Composition nicht vorkommen, ausführt, dass man die Symphonie und Antiphonie zwischen dem dichten und weiten (Klanggeschlecht), der schnellen und langsamen Bewegung, der Höhe und Tiefe anbringt, und so auf der Lyra alle Arten rhythmischer Veränderungen hören lässt: so ist es nicht nöthig, alle diese Feinheiten den Kindern einzuüben, welche nur drei Jahre (Zeit) haben, um so schnell als möglich zu erlernen, was die Musik Nützliches hat. Die Entgegensetzungen verwirren die Gedanken, und machen unfähig sie zu fassen: es sollen aber unsere jungen Leute im Gegentheil so leicht als möglich lernen u. s. w."

Die Stelle ist nicht gerade sehr deutlich; aber so viel (sagte ) geht doch evident daraus hervor, dass Lehrer und Schüler ifalls auch in nicht gleicher Weise spielen können, das heisst: der Lehrer eine zweite Stimme secundirend ausführt, was Anwendung der Harmonie nicht möglich ist, folglich ben die Griechen deren Gebrauch, was zu beweisen war." Soweit die erste und zweite Auflage der Ambros'schen Gehte der Musik. Der verdiente Verfasser setzt voraus, dass

eine ühnliche Stelle über die Zweistimmigkeit der griechische Musik nirgends vorhanden sei, und glaubt deshalb, dass sich au diesen Worten Platos nicht viel beweisen lasse.

Das hat sich nun aber seit der Zeit, wo Ambros dies nieder schrieb, ganz anders herausgestellt. Ambros macht namentlic dies geltend, dass von einer Zweistimmigkeit bei keinem der grie chischen Fachmusiker die Rede sei. Nun ist es aber kein geringere Fachmusiker als Aristoxenus von Tarent, also die höchste Autorität unter den Musikschriftstellern der Griechen, welcher für die archaische Musikperiode ausführt, dass zu den Klängen des Gesanges von dem begleitenden Instrumente divergirende Klänge angegeben seien. Dass also schon in der frühesten Kunstepoche die Musik der Griechen eine zweistimmige war, steht durch sichere Ueberlieferung fest. Wir werden es für etwas nicht bloss Zufülliges halten dürfen, wenn Aristoteles in den musikalischen Problemen 19, 12 sagt:

"διὰ τί τῶν χορδῶν ἡ βαρυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει." Aristoteles redet von zwei Instrumentalstimmen, von denen eine die Melodie, die andere die Begleitung ausführt, von einem Instrumental-Duette. Die Melodie werde immer von der tieferen der beiden Saiten übernommen, wie es auch nach der Aristorenischen Stelle bei Plutarch der Fall ist.

Wie jene Stelle der Aristotelischen Probleme redet auch Plato in den Nomoi von einem zweistimmigen Instrumentalduette von Schüler und Musiklehrer ausgeführt. Diese Zweistimmigtei divergirender Principal- und Begleitungsstimme bezeichnet Plate mit dem Ausdrucke Heterophonia, den wir als Terminus technicus in ähnlichem Sinne wie die erst von Lasos eingeführte Polyphonia anzusehen haben. Neuerdings hat Dr. Demetrio Sakellarios aus Athen der Stelle der Platonischen Nomoi ein sehr eingehende Untersuchung gewidmet. Er hatte die groß Freundlichkeit, von seiner bis zum heutigen Tage (1. Sept. 1884) ungedruckten Arbeit mir auf meine Bitte folgenden Auszug zu Aufnahme in die dritte Auflage der griech. Harmonik zu überlassen

Die Stelle in Platons Nomoi 7, 812 lautet:

Τούτων τοίνυν δεῖ χάριν τοῖς φθόγγοις τῆς λύρας προς χρῆσθαι σαφηνείας ενεκα τῶν χορδῶν τόν τε κιθαρική καὶ τὸν παιδευόμενον, ἀποδιδόντας πρόςχορδα τὰ φθέγμας τοῖς φθέγμας: τὴν δὲ ἐτεροφωνίαν καὶ ποικιλίαν τῆ λύρας, ἄλλα μὲν τὰ μέλη τῶν χορδῶν (εισῶν, ἄλλα ἰ

τοῦ τὴν μελφδίαν ξυνθέντος ποιητοῦ, καὶ δὴ καὶ πυκνότητα μανότητι καὶ τάχος βραδυτῆτι καὶ ὀξύτητα βαρύτητι ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον παρεχομένους, καὶ τῶν ὁυθμῶν ὡςαύτως παντοδαπὰ ποικίλματα προςαρμόττοντας τοῖσι φθόγγοις τῆς λύρας, πάντα οὖν τὰ τοιαῦτα μὴ προςφέρειν τοῖς μέλλουσιν ἐν τρισὶν ἔτεσι τὸ τῆς μουσικῆς χρήσιμον ἐκλήψεσθαι διὰ τάχους τὰ γὰρ ἐναντία ἄλληλα ταράττοντα δυςμαθίαν παρέχει.

Sie wurde ausführlich erklärt von G. Stallbaum in der Schrift: usica ex Platone secundum locum legg. VII p. 812. Lipsiae 1846. Platon spricht von dem Unterrichte, welcher den Kindern vom bis zum 12. Jahre in der Musik ertheilt werden soll. Ein Kitha-

bis zum 12. Jahre in der Musik ertheilt werden soll. Ein Kithast soll sie im Lyraspiel unterrichten. Unter der Anleitung deslben soll der Knabe auf der Lyra die Melodien eines Componisten isführen. Der unterweisende Kitharist soll dieselbe Stimme mitielen. Dies ist von Platon mit folgenden Worten ausgedrückt: ύτων δεῖ χάριν τοῖς φθόγγοις τῆς λύρας προςχρῆσθαι σαφηνείας ἕνεκα iν χορδῶν τόν τε κιθαριστήν καὶ τὸν παιδευόμενον, ἀποδιδόντας πρόςφδα τὰ φθέγματα τοῖς φθέγμασι d. i. "deshalb sollen der Reinheit ir Töne wegen sowohl Kitharist wie Zögling die Lyraklänge derstalt angeben, dass sie die Melodie in Unisono-Klängen wiederben." Der von Platon gebrauchte Ausdruck πρόςχορδα ist der usikalische Terminus technicus für unison d. i. einstimmig\*).

Dieser von Platon anempfohlenen Weise des Spieles stellt er in en darauf folgenden Sätzen eine andere Weise entgegen, welche für mes Alter nicht förderlich sein soll:

"Την δ' ετεφοφωνίαν καὶ ποικιλίαν τῆς λύφας, ἄλλα μεν τὰ μέλη ͽν χορδῶν εεισῶν, ἄλλα δὲ τοῦ τὴν μελφδίαν ξυνθέντος ποιητοῦ."

Έτεροφωνία bezeichnet unstreitig eine Art des Spieles, welche em "πρόςχορδα τὰ φθέγματα τοῖς φθέγμασι" entgegensteht, den Gegentez zur Unisonität oder Homophonie, — ein Spiel, wo die beiden himmen des Lehrers und des Schülers nicht unison sind.

Das Wort ἐτεροφωνία wird weiterhin bestimmt durch "ποιπιλία ς λύρας", wofür die Erklärung gegeben wird "ἄλλα μὲν τῶν χορἔν ἱεισῶν, ἄλλα δὲ τοῦ τὴν μελφδίαν ξυνθέντος ποιητοῦ": Das Melos, s die Saiten von sich geben, ist ein anderes als die Melodie, welche r Componist gesetzt hat. Der Componist scheint hiernach bloss y Melodie gemacht zu haben; das Saitenspiel des Kitharisten gibt vas von der Melodie des Componisten Verschiedenes.

<sup>\*)</sup> Cfr. Plut. de mus. 28, wo es von Archilochus heisst: οἴονται δὲ καὶ κροῦσιν τὴν ὑπὸ τὴν બ̞δὴν τοῦτον πρῶτον εὑρεῖν, τοὺς δ' ἀρχαίους ντα πρόςχορδα προύειν.

Mit der Partikel καὶ δὴ wird im Einzelnen ausgeführt, worin die έτεροφωνία ,, das Abweichen des Kitharisten von der Melodie des Componisten" besteht. Es besteht in folgenden vier Punkten:

- 1) καὶ πυκνότητα μανότητι.
- 2) καὶ τάχος βραδυτῆτι,
- 3) και δξύτητα βαρύτητι ξύμφωνον και αντίφωνον παρεχομένους,
- 4) και τῶν ουθμῶν ὡςαύτως παντοδαπὰ ποικίλματα προςαρμόττοντας τοίσι φθόγγοις της λύρας.

Das Verbum, welches zum Substantivum in Nr. 1 und 2 zu ergänzen ist, ist dasselbe wie Nr. 3 παρεχομένους; die Verba παρεχομένους καὶ συναρμόττοντας sind synonym. Der Sinn ist bei παρεχομένους "durch sich selber darbieten", bei προςαρμόττοντας "hinzustigen". Der Kitharist bietet in der von ihm ausgeführten Stimme gleichsam aus eigenen Mitteln zu der Melodie des Componisten etwas Neues dar, er fügt zur Melodie des Componisten etwas hinzu.

Dasjenige nun, was der Kitharist zu der Melodie des Componisten hinzubringt, ist ein Vierfaches:

- 1) Zur μανότητι des Componisten bringt der Kitharist πυπνότητα hinzu.
- 2) Zur βραδυτήτι des Componisten bringt der Kitharist τάχος hinzu.
- 3) Zur βαρύτητι bringt der Kitharist ὀξύτητα ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον hinzu.
- 4) Zu den φθόγγοις τῆς λύρας des Componisten bringt der Kitharist των δυθμων παντοδαπά ποικίλματα hinzu.

Für die drei ersten Punkte muss zur Vervollständigung des ersten und zweiten etwas aus dem dritten ergänzt werden und zwar entweder bloss das Wort παρεχομένους: Dann haben wir zu verstehen

- 1) καὶ πυκνότητα μανότητι 2) καὶ τόχος βοαδυτῆτι παοεχομένους

3) καὶ ὀξύτητα βαρύτητι

ξύμφωνον και άντίφωνον,

oder ausser dem Worte παρεχομένους die beiden Adjectiva ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον. Dann ist der Sinn

- 1) και πυκνότητα μανότητι
- 2) καὶ τάχος βραδυτῆτι

ξύμφωνον καλ αντίφωνον παρεχομένους.

3) καὶ ὀξύτητα βαρύτητι

Hierüber spricht Burette in den Mémoires de littérature tires des registres de l'académie royale des inscriptions et belles lettres tome VIII MDCCXXXIII p. 12 in dem Aufsatze Discours dans lequel on rend compte de divers ouvrages modernes touchant l'ancienne **m**usique.

#### § 12. Platos Nomoi üb. die Heterophonie des diaton. u. nicht-diaton. Melos. 105

Vor Burette hatte Pater Bougeaut folgende Uebersetzung gegeben: pour ce qui encore de savoir comparer la densité du genre enharmonique ou chromatique à la rareté du genre diatonique, connaître les rapports de la vitesse avec la lenteur, de l'aigu avec la grave, dans les concerts symphoniques et antiphoniques.

Burette sagt: "Mais cette traduction est absolument insoutenable, puisqu'elle est démentie par la construction de la phrase grecque, dans laquelle il faut indispensablement joindre les deux adjectifs σύμφωνον καὶ ἀντίφωνον αυχ trois substantifs πυπνότητα, τάχος et ὀξύτητα, et donner pour régime à ces mêmes adjectifs les trois datifs μανότητι, βραδυτῆτι et βαρύτητι, comme je le fais voir plus au long dans les pages 126 et 128 de la partie historique, imprimée à la teste du troisième volume des nos Mémoires."

Die Nachfolgenden scheinen die Stelle ebenso wie Burette aufgefasst zu haben. Professor C. D. von Münchhof "Ueber die Musik der Griechen"\*) übersetzt: "so dass man sogar enge Intervalle den weiten, das Schnelle dem Langsamen, das Hohe dem Tiefen symphonisch und antiphonisch gegenüber stellt, und dass man eben so allerhand Verzierungen den Rhythmen und Tönen der Leier hinzufügt."

Halten auch wir an Burettes Construction fest, dann stellt sich der Sinn der Stelle folgendermassen heraus:

- 1) der μανότης wird die πυπνότης,
- 2) der Langsamkeit wird die Geschwindigkeit,
- 3) dem Tiefen wird das Hohe symphonisch und antiphonisch gegenübergestellt.

In diesen drei Fällen tritt zu der von dem Componisten gegebenen Melodiestimme eine (höhere) Begleitungsstimme des Kitharisten symphonisch und antiphonisch hinzu. Dazu kommt als vierter Punkt ein Satz, welcher sein eigenes mit παρεχομένους synonymes Verbum προςαρμόττοντας hat: "καὶ τῶν ξυθμῶν ὡςαὐτως παντοδαπὰ ποικίλματα προςαρμόττοντας τοῖοι φθόγγοις τῆς λύρας.

1

,, Καὶ δὴ καὶ πυκνότητα μανότητι [sc. ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον παρεχομένους]."

Was heisst πυκνότης? was heisst μανότης?

Aristoxenus\*\*) sagt: "πυκνὸν δὲ λεγέσθω τὸ ἐκ δύο διαστημάτων συνεστηκὸς ὰ συντιθέντα ἔλαττον διάστημα περιέξει τοῦ λειπομένου διαστήματος ἐν τῷ διὰ τεσσάρων." "Pyknon heisse die Zusammensetzung zweier Intervalle, die zusammen ein kleineres Intervall bilden als das-

<sup>\*)</sup> In den Jahrbüchern der preussischen Rhein-Universität Band I (1821) S. 360.

<sup>\*\*)</sup> Erste Harmonik § 55.

jenige ist, welches nach dessen Wegnahme von der Quarte übrig bleibt". Die alte griechische Musik hatte den wesentlichen Unterschied von der neueren, dass sie zu ihren Compositionen Intervalle verwandte, welche kleiner als der Halbton waren. Der kleinste derselben war der Viertelton, die Hälfte des Halbtones, der vierte Theil des Ganztones. Wie ein Musikstück, in welchem solche kleine Intervalle vorkommen, geklungen haben mag, und wie die Zuhörer davon afficirt werden mochten, ist uns modernen Menschen, die wir kein kleineres Intervall als den Halbton musikalisch verwenden können, absolut unbegreiflich. Und doch hat diese nicht diatonische Musik der Griechen, welche bald als enharmonische, bald als chromatische, bald als diatonon mikton bezeichnet wurde, unleugbar in der Theorie der Griechen eine hervorragende Rolle gespielt. In der archaischen Periode der griechischen Musik, in der Periode des Terpander und Olympos, war nur eine diatonische Musik, gleich unserer diatonischen Musik bekannt; aber schon in der Periode des Solon waren jene kleinen Intervalle, welche dem πυκνόν zu Grunde lagen, sufgekommen. Zu Aristoxenus' Zeit ist die enharmonische Musik in ihrem Verschwinden begriffen. Aristoxenus sagt darüber bei Plutarch (de mus. 38) nach Westphals Uebersetzung: "Die jetzt Lebenden haben die enharmonische Musik, welcher das Alterthum ihrer Ehrwürdigkeit wegen den meisten Eifer widmete, ganz und gar hintangesetzt, so dass bei der grossen Mehrzahl nicht einmal das Vermögen, die enharmonischen Intervalle wahrzunehmen vorhanden ist: sie sind in ihrer leichtfertigen Trägheit so weit herabgekommen, dass sie die Ansicht aufstellen, die enharmonische Diesis mache überhaupt nicht den Eindruck eines den Sinnen wahrnehmbaren Intervalles, und dass sie dieselbe aus den Melodien\*) ausschliessen: diejenigen, so sagen sie, hätten thöricht gehandelt, welche darüber eine Theorie aufgestellt und dies in der Praxis verwandt hätten. Als sicheren Beweis für die Wahrheit ihrer Behauptung glauben sie vor Allem ihre eigene Unfähigkeit, ein solches Intervall wahrzunehmen, vorbringen zu müssen. Als ob Alles, was ihrem Gehör entginge, nicht vorhanden und praktisch nicht verwendbar sei! Die Zerlegung grösserer diatonischer Intervalle d. i. diatonischer Intervalle in kleinere (enharmonische oder chromatische) heisst πύπνωσις, die Scalen dieser Art hiessen πυπνώματα. Bei Platon\*\*) heisst es: "πυκνώματα αττα ονομάζοντες 🖼 παραβάλλοντες τὰ ώτα οίον ἐκ γειτόνων φωνην θηρευόμενοι οί μέν σασιν έτι κατακούειν έν μέσω ήγην τινα καί σμικρότατον είναι τοῦτο το διάστημα": "sie nennen es πυκνώματα (Intervallverdichtungen) und

<sup>\*)</sup> Der Uebersetzer würde jetzt έξορίζειν έκ τῶν μελφδημάτων in dem Sinne des Aristoxenischen μελφδουμένων verstehen.

<sup>\*\*</sup> Plat. resp. 531 A.

halten dabei das Ohr hin, als ob sie die Intervallgrösse dem Nachbarton ablauschen wollten, da denn einige behaupten, sie hätten noch einen Unterschied des Tones, und dies sei das kleinste Intervall, nach welchem man messen müsse; andere aber leugnen es und sagen, sie klängen nun schon ganz gleich, beide aber halten das Ohr höher als die Vernunft." Dieser Stelle der Republik zufolge hat Platon für die munvorns d. i. für die Musik mit den kleinen nicht diatonischen Intervallen keine grosse Vorliebe; er scheint derselben fast ebenso abgeneigt zu sein, wie dies Aristoxenus bei Plutarch von seinen Zeitgenossen bezüglich des enharmonischen Vierteltones sagt.

Das im Gegensatze zu  $\pi \nu \kappa \nu \sigma \eta_S$  von Platon gebrauchte Wort  $d \rho \alpha \iota \delta \tau \eta_S$ , das weite Auseinanderstehen", als musikalischer Terminus technicus Aristid. p. 14 M., hat die Bedeutung, dass die benachbarten Klänge Ganzton oder Halbtonintervalle bilden. Wir können Platons Stelle nicht anders als so verstehen, dass, während sich die eine Stimme in diatonischen Intervallen bewegte, die zweite (die Stimme des Kitharisten) zu der diatonischen Musik eine enharmonische oder chromatische Musik ausführte, welche mit den diatonischen Klängen symphonische und antiphonische Intervalle bildeten.

2.

,,Καὶ τάχος βραδυτῆτι [sc. ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον παρεχομένους]." Stallbaum sagt in seiner Dissertation S. 20: Veniamus ad illud, quod dicitur τάχος βραδυτητι παρέχεσθαι. Quod magnopere cavendum est ne ad rhythmi vel numeri mutationem et vicissitudinem referamus. Nam de hac quidem in proximis demum monetur, sicuti postmodo videbimus. Imo pertinet illud, si quid iudicare possumus, ad illam ipsam densitatem et raritatem sonorum de qua modo explicatum est. Etenim spissiores sicubi lyrae soni ad pueri cantum accedebant, iisdem servatis numeris prorsus erat necessarium, ut illi essent celeriores hi tardioribus pro illorum ratione incederent gressibus. Nec vero mirum est, quod vel in puerili institutione eiusmodi artificia ostentata sunt. Coeperat enim ars musica illis temporibus vel maxime ad dexteritatis cuiusdam laudem revocari, qua ita fiebat, ut qui intra brevissimum tempus sonos quam maxime varios e fidibus et organis elicerent, ii in illa praeter ceteros maxime excellere putarentur. Quorsum spectant quae narrantur apud Plutarch. de mus. T. II p. 441 et Aristox. Harmon. elem. II p. 53. Et pertinet huc etiam locus Platonis legg. II p. 669 B-E ubi de ea re non sine acerba quadam artificium reprehensione exponitur, addita denique hac admonitione: άλλ' ὑπολαβεῖν ἀναγκαῖον ὅτι τὸ τοιοῦτόν γε πολλῆς ἀγροικίας μεστὸν πᾶν, οπόσον τάχους τε και άπταισίας και φωνής θηριώδους σφόδρα φίλον.

Man wird das Bedenken Stallbaums, dass im Punkte 4 die Frage nach dem Rhythmus noch einmal behandelt werde, dass also, wenn

auch der Punkt 2 vom Rhythmus handle, dass dann vom Platon keine gute Disposition gemacht sei, nicht abweisen können. Wenn aber Stallbaum aus diesem Grunde die Behauptung aufstellt, die Worte καὶ τάχος βραδυτῆτι seien nicht vom Rhythmus zu verstehen, sondern seien mit πυκνότητα μανότητι synonym, so wage ich nicht dieser Interpretation beizustimmen. Von den Stellen, welche Stallbaum zur Stützung seiner Ansicht beigezogen hat, passt, so viel ich sehe, keine einzige. Am augenfälligsten ist dies von der Stelle der Aristoxenischen Harmonik, in welcher nach Westphals\*) unzweifelhaft richtiger Interpretation Aristoxenus von denjenigen seiner Vorgänger spricht, welche, ohne auf die Praxis Rücksicht zu nehmen, lediglich ihrer Theorie zu Liebe eine falsche Reihenfolge der Töne in der Scala angegeben hätten.

Vielleicht müssen wir darauf verzichten den Unterschied zu erkennen, welcher zwischen dem, was im Punkte 4 und 2 vom Rhythmus gesagt ist. Das Wichtigste ist die specielle Andeutung über zwei gleichzeitige, aber rhythmisch verschiedene Stimmen, von welchen im Punkte 4 die Rede ist. Der Punkt 2 sagt nur im Allgemeinen, dass solche Uebungen, in welchen eine langsamere Principalstimme gleichzeitig mit einer schnelleren Begleitstimme vereinigt werde, von der frühesten musikalischen Unterweisung der athenischen Jugend ausgeschlossen werden müssten.

3.

...Καὶ ὀξύτητα βαφύτητι ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον παρεχομίνους."

Aus dem Parallelismus der Sätze geht hervor, dass das "Tiefe"
der von dem Componisten gemachten Melodie, das "Hohe" dagegen
dem zur Melodie hinzukommenden Spiele des Kitharisten angehört.
In den Problemen\*\*) des Aristoteles finden wir die Parallelstelle:
"διὰ τί τῶν χοφδῶν ἡ βαφυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει"; die tiefere Saite
gibt daher den Melodieton, die höhere Saite den Ton der προῦσες
d. i. den Ton der Instrumentalbegleitung an. Wenn wir behaupten,
dass diese Stelle des Aristoteles zur Erklärung unseres dritten Punktes
in der Platonischen Stelle dient, so haben wir dazu die Berechtigung
durch eine in Plutarchs Musikdialoge\*\*\*) gegebene Ausführung über
die προῦσες, welche in der archaischen Musikperiode (bei Terpander
und Olympos) gebräuchlich war. It. Westphal hat bei seiner Besprechung dieser Stelle zugleich den Nachweis geliefert, dass hier
Plutarch aus den σύμμιπτα συμποτιπά des Aristoxenus excerpirt hat†).

<sup>\*)</sup> Aristoxenus S. 284.

<sup>\*\*)</sup> Aristot. problem. 19, 12.

<sup>\*\*\*)</sup> Piut. de mus. 18 ff.

<sup>†)</sup> Westphal, Mehrstimmigkeit oder Einstimmigkeit der griech. Musik, Berliner philologische Wochenschrift 1884 S. 4 ff.

Demnach wird eine gewissenhafte Interpretation der Platonischen omoi den dritten der in Rede stehenden Punkte nicht anders ersten als: dem tieferen Tone der Melodie wird ein höherer Ton der voots (von dem Kitharisten) symphonisch und antiphonisch gegenbergestellt. Wie die Worte symphonisch und antiphonisch zu klären sind, darüber kann im Allgemeinen kein Zweifel sein. Symhonisch ist einer der sogenannten symphonischen Accorde: Quarte, ninte, Octav oder auch Undecime (Verbindung von Quart und Octav); 1tiphonisch ist ein Octavenaccord. So erklärt dies auch Stallum S. 22.

In einem Punkte könnte man den Worten Platons eine Unnauigkeit vorwerfen, dass er nämlich sagt ὀξύτητα ξύμφωνον καὶ πίφωνον παρεχομένους. Die in der Musik des Terpander (Olympos) igewandten Accorde sind theils ξύμφωνα, theils διάφωνα. — Als ΄μφωνα wird von ihm τὸ διὰ τεσσάρων d. i. die Quarte genannt, isser dem auch als διάφωνα die Secunde (Nete synemmenon und aranete) und ferner die Septime (Nete synemmenon und Parhypate) ifgezählt. Hätte Platon also den musikalischen Thatsachen genauere echnung tragen wollen, dann hätte er schreiben müssen:

καὶ ὀξύτητα βαρύτητι ξύμφωνον καὶ διάφωνον παρεχομένους. tatt dessen lesen wir bei Platon:

καὶ ὀξύτητα βαρύτητι ξύμφωνον καὶ ἀντίφωνον παρεχομένους. Das Wort ἀντίφωνον bedeutet ein Octavenintervall. Das Octaventervall ist bereits in dem Worte σύμφωνον enthalten; denn σύμωνον ist sowohl Quarte wie Quinte, wie auch endlich die Octave. at Platon den Ausdruck ἀντίφωνον gebraucht, dann hat er eine und ieselbe Sache zweimal ausgedrückt. Dann hat er ferner eine ebenso esentliche Sache übergangen, dass nämlich die Intervalle nicht bloss 7mphonisch waren, sondern dass die alten Musiker für die Begleing auch diaphonische Accorde kannten. Platon würde sich völlig 3rect ausgedrückt haben, wenn er geschrieben hätte nicht "ξύμωνον καὶ ἀντίφωνον", sondern "ξύμφωνον καὶ διάφωνον". Ich überse es dem Leser, ob er annehmen will, dass Platon sich genau ler dass er sich ungenau ausgedrückt hat.

Dieser Interpretation, welche Dr. Demetrios Sakellarios von rüber Musik handelnden Stelle der Platonischen Nomoi geben hat, wird ein jeder Einsichtige beipflichten müssen. Ambros set seine Gewährsmänner von ihr sagen: "Die Stelle ist nicht rade sehr deutlich"; ich weiss nicht, ob nach Sakellarios sichtiger Interpretation irgend eine andere Platonische Stelle atlicher sein könnte. Für die musikalische Unterweisung der gend soll die Anwendung des heterophonen Lyra-Spieles vor

dem 12ten Jahre nicht zugelassen werden. Es besteht darin, dass vom Musikschüler (παιδευόμενος) und Musiklehrer (πιθαφιστής) gleichzeitig zwei divergirende Stimmen gespielt werden: der Musikschüler soll die Melodiestimme vortragen, die Stimme rov την μελωδίαν ξυνθέντος ποιητού, ein heterophones Melos gleichzeitig der unterweisende κιθαριστής. Plato lässt unbestimmt, ob der Kithara-Lehrer die heterophone Begleitungsstimme im betreffenden Falle selbständig zu componiren oder ob er eine bereits existirende Stimme vorzutragen hat; dem Wortlaute nach kann sowohl das eine wie das andere verstanden werden. Es ist wohl möglich, dass die Begleitungsstimme jedesmal dem Kunstsinne des πιθαριστής überlassen blieb: die Gesetze der griechisches Krusis mögen einfach genug gewesen sein. Und doch deutet die Notiz der griechischen Semantiker, dass die jedesmalige Gesangnote oberhalb der Instrumentalnote stehe, darauf hin, dass nicht bloss die Melodiestimme, sondern auch die Instrumentalstimme vom Componisten durch Noten fixirt war. Nach der vorstehenden Stelle Platos scheint es nicht, als ob dieser an den Fall denke, wo der begleitende μιθαριστής seine Stimme nach Noten spielt

Ist somit unsere Stelle der Platonischen Nomoi nicht miszuverstehen, so haben wir im Ganzen vier Stellen, welche von dem Vorhandensein einer nicht unisonen Instrumentalbegleitung reden. Die eine Stelle ist die aus Aristoxenus symikta Sympotika in Plutarchs Musikdialog erhaltene. Die zweite Stelle ist die in Rede stehende der Platonischen Nomoi. Die dritte ist die über die zweistimmigen Accorde handelnde Stelle der Aristotelische Musik-l'robleme, welche mit jener Aristoxenischen wesentlich auf dasselbe hinauskommt, dass nämlich die Instrumentalbegleitung stets den höheren, die Melodiestimme den tieferen Accordklang übernimmt. Auch noch andere Stellen über die Zweistimmigkeit der alten griechischen Musik sind in den Aristotelischen Musik-Problemen enthalten: wir werden im weiteren Verlaufe and diese Stellen zu interpretiren haben. Es ist also mit den Nachrichten der griechen Musikschriftsteller über die Mehrstimmigkeit durchaus nicht so schlecht bestellt, wie Ambros u. a. == nehmen: nicht bloss den Aristoxenus, sondern auch den Plate und Aristoteles haben wir zu den Musikquellen im eigentliche Sinne zu zählen, ja Plato ist, wie schon oben bemerkt, eine Musikquelle, die neben Aristoxenus durchaus unentbehrlich ist. Darin aber hat der neugriechische Musikforscher sich un ie Musikkunde des alten Hellas ein hohes Verdienst erworben, ass er diejenige Stelle Platos hervorgezogen hat, welche allein ber die Krusis (Begleitung) des nicht-diatonischen Melos Aufhluss gibt. Vom Plato wird das heterophone Spiel des παι-νόμενος und des κιθαριστής an erster Stelle mit folgenden Jorten charakterisirt:

"και δη και πυκνότητα μανότητι ... ξύμφωνον και ἀντίφωνον παρεχομένους [Sakellarios vermuthet mit Wahrscheinlichkeit ξύμφωνον και διάφωνον παρεχομένους]"

h. einem Melos mit enharmonischen, chromatischen Intervallen ler mit Intervallen des gemischten Diatonon wird in der hetephonen Stimme ein Melos mit den Intervallen des Diatonon ntonon verbunden, mit anderen Worten:

in der heterophonen Krusis wird ein diatonisches mit einem nicht-diatonischen Melos gleichzeitig verbunden.

ewegt sich z. B. die eine Stimme in den Klängen des Enharonion, welchem die diatonische Lichanos g und die diatonische aranete d fehlen, statt deren aber die enharmonischen Schaltne \* und \* vorkommen, so hört man jene diatonischen Klänge der gleichzeitigen heterophonen Stimme, während diese zu en enharmonischen Schaltklängen tund g keine anden Accordtone als sogenannte durchgehende Noten ommen lassen kann. Auf analoge Weise wird man sich auch n heterophonen Vortrag der verschiedenen Chromata zu denken iben, ebenso auch die im κοινον γένος gesetzten Compositionen: e eine Stimme war hier auf die constanten Klänge schränkt, der gleichzeitigen heterophonen Stimme anden auch die variabelen Klänge zu Gebote. Die oben läuterten Angaben des Aristoxenus, dass der Melodiestimme die rite oder die Nete fehlt, dass dagegen der begleitenden Stimme er im Gesange nicht berührte Klang zu Gebote stehe, besagen weiterer Consequenz dasselbe wie die hier in Rede stehenden 'orte der Platonischen Nomoi.

Uebrigens muss ich dem neugriechischen Forscher noch darin echt geben, dass Plato, welcher im Timäus nur Scalen des atonon syntonon vorführt, bezüglich der den übrigen Tonschlechtern eigenen Klänge nicht viel anders denkt, als die itgenossen des Aristoxenus, welche nach dessen Versicherung n enharmonischen Viertelton nicht gebraucht wissen wollen,

112 IV. Die unvollständigen und vollständigen Systeme des griech. Melos.

ja, denselben nicht einmal wahrnehmen zu können behaupten. Jedenfalls war Aristoxenus diesen uns modernen Menschen fremden Klängen nicht so abgeneigt als Plato, welcher in den Nomoi, wenigstens über die theoretische Bestimmung dieser Klänge, sich lustig zu machen scheint.

#### § 13.

# Die Systeme des griechischen Melos nach der Lehre des Aristoxenus.

Im Procimion seiner ersten 18theiligen Harmonik § 17 sagt Aristoxenus: "Wenn gezeigt worden ist, auf welche Art die unzusammengesetzten Intervalle mit einander zusammengesetzt warden, dann sind die aus ihnen bestehenden Systeme zu behanden, die übrigen nicht minder wie das vollständige System (σύστημε τέλειον), und zwar in der Weise, dass wir zeigen, wie viele und welche es sind, und dass wir die aus dem verschiedenen Megthos folgenden Unterschiede und wiederum bei jedem Megethos die Verschiedenheiten des σχῆμα, der σύνθεσις und θέσις argeben, dergestalt, dass bei den Melodumena Nichts, sei es Megethos, sei es Schema, sei es Synthesis, (sei es Thesis), ohne Nachweis bleibt."

Im dreizehnten Abschnitte hatte Aristoxenus die speciele Darstellung der Systeme gegeben. Aber nur der Anfang diese Abschnittes ist handschriftlich überliefert. Die Späteren haben uns die Aristoxenische Darstellung der Systeme excerpirt, aus treuesten Pseudo-Euklid p. 12 Meib. Zwar scheint Pseudo-Euklid nicht aus einer der 18theiligen, sondern aus der 7theiligen Hammonik des Aristoxenus geschöpft zu haben; doch muss hier von Aristoxenus zum Theil dieselbe Ausdrucksweise wie in der ersten Harmonik gebraucht sein; denn bei Pseudo-Euklid findet mit des § 39—42 der ersten Harmonik bisweilen nahezu wörtliche Uebereinstimmung statt.

In seiner kurzen Uebersicht der Systeme heisst es zunächt, dass es Systemata ametabola und emmetabola gibt. Nach des Megethos werden folgende Systeme unterschieden:

- das Quartensystem (τὸ ὁιὰ τεσσάρων) z. B. von der Hypate hypaton bis zur Hypate meson.
- 2. Das Quintensystem (τὸ διὰ πέντε) z. B. vom Proslamber nomenos bis zur Hypate meson.
- 3. Das Octavensystem (τὸ διὰ πασῶν) z. B. vom Proclam-

- § 13. Die Systeme des griech. Melos nach der Lehre des Aristoxenus. 113
  - banomenos bis zur Mese. Dies ist das alte oktachordische Systema diezeugmenon.
  - Das Undecimensystem (τὸ διὰ πασῶν καὶ διὰ τεσσάρων)
    vom Proslambanomenos bis zur Nete synemmenon. Bei
    Ptolemäus führt es die Bezeichnung Hendekachordon.
  - Das Duodecimensystem (τὸ διὰ πασῶν καὶ διὰ πέντε)
     vom Proslambanomenos bis zur Nete diezeugmenon. Wir haben dasselbe als Dodekachordon zu bezeichnen.
  - Das Doppeloctavensystem (τὸ δὶς διὰ πασῶν) vom Proslambanomenos bis zur Nete hyperbolaion.

Unter diesen Systemen gibt es zwei τέλεια συστήματα, das kleinere vollkommene System (έλαττον τέλειον σύστημα) und das grössere vollkommene System (μετζον τέλειον σύστημα); jenes ist das Undecimensystem, elf Klänge enthaltend, daher Hendekachordon genannt; dieses ist das Doppeloctavensystem, funfzehn Klänge enthaltend, daher Pentekaidekachordon genannt.

Das Hendekachordon bezeichnet Pseudo-Euklid als τὸ μὲν Ἰαττον κατὰ συναφὴν συμφώνφ ὁρίζεται τῷ διὰ πασῶν καὶ εσσάρων; das Pentekaidekachordon als τὸ δὲ μεῖζον κατὰ διάευξιν, συμφώνφ ὁρίζεται τῷ δἰς διὰ πασῶν.

Durch Pseudo-Euklid p. 3, durch Alypius und andere der uf Aristoxenus zurückgehenden Musiker erhalten wir Kunde von inem Oktokaidekachordon. Dieses System, achtzehn Klänge enthaltend, ist eine Combination des Hendekachordes mit dem oktachordischen Systema diezeugmenon, welches oberhalb des ersteren hinzugefügt war.

In dem Verzeichnisse des Pseudo-Euklid fehlt das heptachordische Systema diezeugmenon. Bei der Aristoxenischen Classiication der Systeme in συστήματα τέλεια und συστήματα ἀτελῆ
nüssen wir das Oktachordon und das Heptachordon der Klasse
ler συστήματα ἀτελῆ zuweisen. Erst vom μέγεθος des Hendekahordes an gehören diese Systeme zu den τέλεια; das Dodekachordon, welches früh durch das Pentekaidekachord verdrängt zu
ein scheint, wird nicht zu den τέλεια συστήματα gerechnet.

#### § 14.

#### Das Dodekachord und Hendekachord.

Sowohl das alte heptachordische Systema synemmenon, wie as alte oktachordische Systema diezeugmenon ist in der Tiefe

durch ein Tetrachord κατὰ διάζευξιν erweitert worden: durch erstere Erweiterung ergab sich das Dodekachord, durch die zwidas Hendekachord, jenes eine Duodecimen-Scala, dieses eine I decimen-Scala.

|             |          |             |            | Do       | deka          | chor            | d.          |                          |           |             |        |
|-------------|----------|-------------|------------|----------|---------------|-----------------|-------------|--------------------------|-----------|-------------|--------|
|             | lı       | ypato       | n          | j        | meson         |                 |             |                          | diez      | eugm        | enon   |
| > Proslamb. | = Hypate | e Parhypate | E Lichanos | e Hypate | Parhypate     | o v Lichanos    | a Wese      | equaint<br>h<br>Paramesc | s Sys     | es Paranete | a Nete |
|             |          |             |            | H er     | ide k         | a c h o         | rd.         |                          |           |             |        |
|             | lı       | ypato       | n          |          | mesor         | 1               |             | syn                      | emme      | non         |        |
| Proslamb.   | = Hypate | e Parbypate | - Lichanos | Hypate   | a J Parhypate | opto n Lichanos | u<br>hordis | ones<br>Lit              | Systemete | e Nrte      |        |

Bei Plutarch de mus. 19 heisst es in einer aus Aristoxe entlehnten Stelle von den Melopoioi der archaischen Periode:

Δῆλον δὲ καὶ τὸ περὶ τῶν ὑπατῶν, ὅτι οὐ δι' ἄγκι ἀπείχοντο ἐν τοῖς Δωρίοις τοῦ τετραχόρδου τούτου ἀπ ἐπὶ τῶν λοιπῶν τόνων ἐχρῶντο δηλονότι εἰδότες διὰ τὴν τοῦ ἦθους φυλακὴν ἀφήρουν ἐπὶ τοῦ Δωρίου τὸ τιμῶντες τὸ καλὸν αὐτοῦ.

"Bei Dorischer Melopöie enthielten sich die Alten der Hypat Klänge (mit Einschluss des Proslambanomenos!) aus Scheu das Ethos; in den übrigen Melopöien wurden diese tiefsten Klägebraucht." Sind mit den "übrigen" die Phrygischen und Laschen Melopöien des Olympos gemeint?

Eine Stelle bei Plutarch de mus. 29, wenn sie von mir rich restituirt ist, lautet:

Πολυμυάστω δε του θ' Υπολύδιου υῦν ονομαζόμενον το ἀνατιθέασι και τὴν εκλυσιν και τὴν ἐκβολὴν (και τὰ συ ματα> πολύ μείζω πεποιηκέναι φασιν αὐτύν.

Hiernach würde es der der zweiten Spartanischen Musikkatast angehörende Meister Polymnastos sein, welcher die alten steme viel grösser gemacht hat — durch Hinzufügung fünf tieferen Klängen das oktachordische Diezeugmenon-Sys

zum Dodekachorde, das heptachordische Synemmenon-System zum Hendekachorde —. In der That ist es von Polymnastos bei Plutarch de mus. 8<sup>b</sup> bezeugt, dass dieser ausser in Dorischer auch in Phrygischer und Lydischer Melopöie componirt hat.

Auf dem Hendekachorde lassen sich zwei vollständige Octaven in verschiedenen Transpositionsscalen nehmen: vom Proslambanomenos bis zur Mese die Octave ohne Vorzeichen (A moll)

von der Lichanos hypaton bis zur Nete synemmenon die Octave mit Einem b (d moll)

Ptolemäus Harm. 2, 6 sagt von dem Hendekachorde, es sei ein τύστημα μεταβολικόν und habe weiter keinen Nutzen als den, lass es eine Metabole des Melos zulasse (als dass man auf demielben von einer Transpositionsscala in eine andere — die nächsterwandte des Quintencirkels — moduliren könne). Dieselbe Bedeutung wie das Hendekachordon muss auch das Oktokaidekahordon des Alypius (S. 113) gehabt haben.

Die dodekachordische Duodecimenscala wird von Plato n Timäus als "triplasische Scala" deutlich beschrieben, wenn uch nicht unter der bei Pseudo-Euklid dafür vorkommenden Beennung. Ein alter Erklärer des Timäus\*) sagt zwar, dass dem lato der Proslambanomenos noch unbekannt gewesen sei; aber ir dürfen schlechterdings den Worten Platos mehr Glauben als einem Commentator schenken; denn mit den Platonischen Zahlenngaben

1, 9, 27

önnen nur die Proslambanomenoi dreier continuirlich aufeinnderfolgender Dodekachorde gemeint seien. Ohnehin sagen ja
ie beiden vorher aus Plutarchs Musikdialoge angeführten Stellen,
ass das Tetrachord hypaton, welches auch den Proslambanoenos in sich einschliesst, schon in der archaischen Musikepoche
var nicht in der Dorischen, wohl aber in der Phrygischen und
ydischen Melopöie zur Anwendung gekommen sei, mag nun
olymnastos oder ein anderer dies Tetrachord aufgebracht haben.

Es ist oben S. 77 nachgewiesen, dass das oberste der drei latonischen Dodekachorde unserem A moll, das mittlere unserem

<sup>\*)</sup> Plutarch psychogon. in Tim. p. 1029 B Francof. Boeckh Metra Pind. 206.

d moll, das untere unserem G moll entspricht. Sicherlich würde Plato diese drei verschiedenen Transpositionsscalen dem Demiurgos nicht vindicirt haben, wenn sie nicht auch in der Musik seiner Zeitgenossen bekannt gewesen wären. Freilich kannte die Musik der Platonischen Zeit Dodekachorde verschiedener Transpositionsscalen nicht anders als in der Weise, dass die Dodekachorde nicht continuirlich an einander schlossen, sondern dass die Dodekachorde neben einander standen; das eine begann mit dem Proslambanomenos A, das andere mit dem Proslambanomenos d, das dritte mit dem Proslambanomenos G.

Was wir Transpositionsscala nennen (z. B. A moll, d moll, G moll), wird in der Sprache der griechischen Theoretiker als "Tonos" bezeichnet. Dass schon lange vor Plato verschiedene Tonoi in der griechischen Musik angenommen wurden, erhellt aus der S. 114 citirten Stelle des Plutarchischen Musikdialoges, nach welcher Polymnastos "τὸν ὑπολύδιον νῦν ὀνομαζόμενον τόνον" aufgebracht haben soll.

Aus dem Berichte des Aristoxenus über die Tonoi seiner Vorgünger ergibt sich, dass der von l'olymnastus hinzugefügte Tonos, welcher jetzt Hypolydios heisst, damals den Namen Tonos Hypodorios führte.

Aristoxenus beginnt in der dritten Harm. § 18 diese seine Auseinandersetzung mit den Worten: "Bezüglich der Tonoi hat keiner der Früheren gesagt, auf welche Weise sie zu nehmen sind und nach welchen Gesichtspunkten ihre Anzahl zu bestimmen ist. Vielmehr gleichen die Angaben der Harmoniker über die Tonoi genau den verschiedenen Arten die Monatstage zu zählen, z. B. wenn die Korinther den zehnten haben, so haben die Athener den fünsten und wieder andere den achten." Genau wie diese verschiedenen Zählungen der Monatstage sind die verschiedenen Zählungen der Tonoi. Die Verderbnisse der handschriftlichen Ueberlieferung sind von Gevaert und mir aufgedeckt und entfernt worden. Vglmeine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 448—454.

Dem Aristoxenus waren sieben Tonoi überkommen, dieselben, welche Ptolemäus als die allein für die Praxis brauchbaren anerkennt, während die von Aristoxenus zu jenen sieben Tonoi noch ausserdem hinzugefügten schon von seinem älteren Zeitgenossen Heraklides Ponticus\*), dem Schüler des Plato und des

<sup>\*)</sup> Heraclid. ap. Athenaeum 14, 625 D.

Aristoteles, bekämpft wurden. In der Zeit vor Aristoxenus gab es nach dessen Berichte a. a. O. § 19 Theoretiker, welche eine Hexas, und wieder andere, welche eine Pentas der Tonoi statuirten.

| Proslamb. | Heptas der Tonoi:<br>dem Aristoxenus<br>überkommen | Hexas der Tonoi:<br>zu Platos Zeit | Pentas der Tonoi:<br>bei Polymnastus |
|-----------|----------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|
| F         | 1. Hypodorios                                      |                                    |                                      |
| G         | 2. Hypophrygios                                    | 1. Hypophrygios                    |                                      |
| A         | 3. Hypolydios                                      | 2. Hypodorios                      | 1. Hypodorios                        |
| В         | 4. Dorios                                          | 3. Dorios                          | 2. Dorios                            |
| c         | 5. Phrygios                                        | 4. Phrygios                        | 3. Phrygios                          |
| d         | 6. Lydios                                          | 5. Lydios                          | 4. Lydios                            |
| es        | 7. Mixolydios                                      | 6. Mixolydios                      | 5. Mixolydios                        |

Wir müssen darauf aufmerksam machen, dass der tiefste ilang der Platonischen Scalen, d. i. der Klang G, die Bedeuung des Proslambanomenos Hypophrygios hat, dass mithin dem l'ato die Hexas der Tonoi vorlag, von welcher bei Aristoxenus ie Rede ist, aber noch nicht die Heptas, dass mithin dem Plato er tiefe Klang F, welcher bei Aristoxenus als Proslambanomenos lypodorios gilt, noch nicht bekannt sein konnte. Dergleichen ag jener Notiz des Timäus-Scholiasten (S. 115) zu Grunde liegen, ass Plato den Proslambanomenos noch nicht gekannt habe.

Unter der Voraussetzung, dass wir diese ältere Nomenclatur, sich welcher der mit dem Proslambanomenos A beginnende Tonos icht wie bei Aristoxenus den Namen Tonos Hypolydios führte, indern noch mit dem Namen Tonos Hypodorios bezeichnet wurde, ich für Platos Dodekachorde voraussetzen müssen, haben wir latos 3 Dodekachorde das eine als Hypodorisches (in A), das idere als Lydisches (in d), das dritte als Hypophrygisches (in G) benennen. Auf den hier folgenden dodekachordischen und henskachordischen Scalen ist zu jedem Klange an erster Stelle die eiechische Instrumentalnote hinzugefügt. Die Instrumentalnoten ind jedenfalls älter als Plato. Die Entstehung der Vocalnoten ihört in die Zeit Platos. Beiderlei Noten sind S. 124. 125 angeben. Sämmtliche Noten der uns erhaltenen griechischen usikreste gehören den Platonischen Scalen an.

Das kann nicht ganz Zufall sein. Vielmehr ist diese Thatiche so aufzufassen, dass die von Plato in seinem Timäus zu runde gelegten Tonoi die einfachsten sind, und dass auch die

118 IV. Die unvollständigen und vollständigen Systeme des griech. Melos. griechischen Melopoioi sich am liebsten in diesen einfachsten Transpositionsscalen gehalten haben.

|                    | Platos Dodekachorde |                 |           |               |                          |    |  |  |  |  |  |  |
|--------------------|---------------------|-----------------|-----------|---------------|--------------------------|----|--|--|--|--|--|--|
|                    |                     | Conos<br>dorios | des l     | Fonos<br>lios | des Tonos<br>Hypophrygio |    |  |  |  |  |  |  |
| Nete               | e                   | С               | a         | ч             | ä                        | ۲. |  |  |  |  |  |  |
| Paranete           | d                   | <               | g         | Z             | ċ                        | П  |  |  |  |  |  |  |
| Trite              | e                   | ¥               | f         | ᆸ             | ь                        | ပ  |  |  |  |  |  |  |
| Paramesos          | h                   | K               | · e       | С             | a.                       | C  |  |  |  |  |  |  |
| Меве '             | a                   | C               | d         | ۲.            | g                        | F  |  |  |  |  |  |  |
| Lichanos meson . 1 | g                   | F               | e e       | П             | f                        | ~  |  |  |  |  |  |  |
| Parhypate meson    | f                   | L               | <b>. </b> | ၁             | C8                       | _  |  |  |  |  |  |  |
| Hypate meson .     | e                   | ٦               | a         | C             | d                        | F  |  |  |  |  |  |  |
| Lychanos hypat     | d                   | F               | ្ត        | F             | c                        | E  |  |  |  |  |  |  |
| Parhypate hypat.   | c                   | I               | f         | L             | В                        | ᆸ  |  |  |  |  |  |  |
| Hypate hypat       | H                   | h               | e         | Γ             | A                        | Н  |  |  |  |  |  |  |
| Proslamb           | A                   | Н               | d         | F             | G                        | ε  |  |  |  |  |  |  |

Da Plato mit diesen Dodekachorden bekannt war, so dürfer wir bei ihm auch die Kenntniss des Hendekachordes derselber Tonoi voraussetzen.

|                  |   |                  | Hendek                  |      |                          |          |  |
|------------------|---|------------------|-------------------------|------|--------------------------|----------|--|
|                  |   | l'onos<br>dorios |                         | lios | des Tonos<br>Hypophrygio |          |  |
| Nete synemm      | d |                  | g                       | Z    | c                        | ŋ        |  |
| Paranete synemm. | С | П                | f                       | N    | ь                        | 3        |  |
| Trite synemm     | b | ၁                | !<br>('8                | V    | . 28                     | u.       |  |
| Mese             | a | C                | $\overline{\mathbf{d}}$ | -    | . g                      | F        |  |
| Lichanos meson . | g | F                | · c                     | η    | f                        | <b>)</b> |  |
| Parhypate meson  | f | L                | b                       | ၁    | . 68                     | _        |  |
| Hypate meson     | е | Γ                | a                       | C    | i d                      | F        |  |
| Lichanos hypat   | d | F                | g                       | F    | c                        | E        |  |
| Parhypate hypat. | c | ı                | f                       | L    | В                        | d        |  |
| Hypate hypat     | Н | H                | 4.                      | Γ    | · <b>A</b>               | H        |  |
| Proslamb         | A | н                | d                       | F    | G                        | ε        |  |

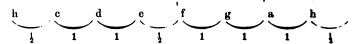
Es ist eine jetzt wohl allgemein angenommene Entdeckungerich Bellermanns und zugleich A. Fortlages, dass die gri

hische Note, welche den Proslambanomenos des Tonos Lydios ezeichnet, der Schreibung nach unserem kleinen d, die Note für en Proslambanomenos des Tonos Hypophrygios unserem grossen entspricht. So viel ich weiss, ist es unter allen Forschern ir der einzige Oscar Paul, welcher dieser weittragenden Entzekung der beiden Forscher F. Bellermann und A. Fortlage nicht eistimmen zu dürfen glaubte und noch fortwährend dagegen blemisirt.

Als das Wesentliche der Bellermann-Fortlageschen Entdeckung sst sich Folgendes angeben: Zur Notirung ihrer Melopöien beenten sich die Griechen eines doppelten Alphabetes. Für die ocalmusik dienten die Buchstaben des seit dem Ende des Peloonnesischen Krieges in Athen gebrauchten sogenannten ionischen lphabetes. Für die Instrumentalmusik dienten die Buchstaben nes alten in der Solonischen Epoche bei den Dorern des Peloonnes angewandten Alphabets. Für das letztere zeigt sich die igenthümlichkeit, dass ein und derselbe Buchstabe des Alphates je in einer dreifachen Form vorkommt, um als Zeichen r Tonhöhe zu dienen. Erstens von links nach rechts gehrieben, genannt "Gramma orthon" d. i. rechter, richtiger, hter, nicht modificirter Notenbuchstabe. Zweitens von unten ich oben geschrieben, genannt "Gramma anestrammenon", umelegter Notenbuchstabe. Drittens von rechts nach links gehrieben, genannt "Gramma apestrammenon" d. i. umgekehrter otenbuchstabe.

Folgende Reihe von Instrumentalnoten umfasst eine ganze etave; Alypius und die übrigen Musiker, welche die alte Noting überliefern, geben genau an, um welches Intervall — um nen Halbton oder um einen Ganzton — die durch die Noten zeichneten Klänge der Scala von einander abstehen. Durch e Zahlen ½ und 1 haben wir Halbton und Ganzton angedeutet, nau nach den Berichten der Musikschriftsteller; ausserdem haben r das jedesmalige Halbtonintervall durch einen schwächeren, s Ganztonintervall durch einen stärkeren Bogen unterhalb der tiken Notenreihe ausgedrückt.

Versuchen wir in der heutigen Musik innerhalb der Scala nodificirter Noten (Scala ohne Vorzeichnung) eine Tonreihe zu finden, in welcher genau derselbe Gegensatz bezüglich (Ganztöne und der Halbtöne besteht, wie in der vorstehend antiken Scala, so kann eine solche keine andere sein, als:



Hiermit ist der Schlüssel gegeben, welcher die Interpretatione gesammten Grammata ortha durch unmodificirte (nicht durch erhöhte, nicht durch berniedrigte) Notenbuchstaben unse modernen Musik ermöglicht. Durch eine zweite ebenfalls höc geistvolle Untersuchung gelangt Fr. Bellermann dahin, dass ein je griechische Notenbuchstabe um eine kleine oder grosse Terz tie ist, als die entsprechende moderne Note. Diese Verschiedenl zwischen antiker und moderner Klangstimmung vorausgese sind wir durchaus berechtigt, mit Bellermann und Fortlage griechischen Notenbuchstaben E durch unser c, I durch unser L durch unser e u. s. w. zu übersetzen.

Alypius und die übrigen Musikschriftsteller, durch wel uns die griechischen Noten überkommen sind, haben die einzel Tonoi durch alle Tonstufen hindurch, vom Proslambanome an d. i. dem jedesmaligen tiefsten Klange (der Transpositionsse mit Vocalnoten und Instrumentalnoten notirt. Beim Tonos Lyentspricht die Note des Proslambanomenos unserem d, beim To Hypophrygios unserem G, beim Tonos Hypolydios unserem Da die Scala eines jeden Tonos mit unserer Moll-Scala (o Leitton) übereinkommt, so können wir nicht umhin die Tonoi als A moll, d moll, G moll zu bezeichnen.

#### § 15.

#### Die Doppeloctav-Scalen des Aristoxenus.

Aristoxenus setzt, wie schon früher bemerkt, diejenige I stimmung voraus, welcher unserer gleichschwebenden Temper entspricht, d. h. die Octave besteht aus 12 Halbton-Interval von denen das eine stets genau so gross ist wie das an (also wie auf unserem Klavier). Beginnen wir also mit dem sten Tone F eine durch 12 Halbtöne getheilte Octave, so erha wir folgende chromatische Scala:

ristoxenus macht einen jeden dieser 13 Klänge zum προςλαμβα΄μενος eines 15 tonigen diazeuktischen Systems und ebenso eines
ltonigen Synemmenon-Systems. So entstehen 13 immer ein
albton-Intervall auseinander liegende pentekaidekachordische

'steme und ebenso viele Synemmenon-Hendekachorde, welche
ristoxenus als die 13 verschiedenen τόνοι oder Transpositionsalen bezeichnet und im Einzelnen durch folgende Namen von
nander unterscheidet:

| 1<br>F    | 2<br>Fis<br>Ges      | <b>3</b><br>G       | 4<br>Gis<br>As               | 5<br>A             | 6<br>Ais<br>B | 7<br>H            | 8<br>c           | 9<br>cis<br>des  | 10<br>d         | 11<br>dis<br>es      | 12<br>e             | 13<br>f        |
|-----------|----------------------|---------------------|------------------------------|--------------------|---------------|-------------------|------------------|------------------|-----------------|----------------------|---------------------|----------------|
| Ύποδώριος | Ύποφούγιος βαρύτερος | Ύποφρύγιος ὀξύτερος | 'Τπολύδιος βαρύτε <b>ρος</b> | Τπολύδιος όξύτερος | 5010,00       | Φρύγιος βαρύτερος | Φρύγιος ὀξύτερος | Λύδιος βαρύτερος | Λύδιος όξύτερος | Μιξολύδιος βαρύτερος | Μιξολύδιος όξύτερος | Ύπερμιξολύδιος |

einer Aristoxenischen Schrift ist das nicht überliefert. Wir iden es in dem Auszuge, welchen Pseudo-Euklid aus Aristoinus gemacht hat. Da heisst es:

"Von Aristoxenus werden 13 Tonoi statuirt:

- 1. Der Hypermixolydische Tonos, auch Hyperphrygisch genannt.
- Zwei Mixolydische, ein hoher und ein tiefer.
   Der Hoch-Mixolydische, wird auch Hyperiastisch genannt.
- Der Tief-Mixolydische, auch Hyperdorisch genannt.
  4. 5. Zwei Lydische, ein Hoch-Lydischer und ein Tief-Lydischer, welcher auch Aeolisch genannt wird.
- Zwei Phrygische, ein Hoch-Phrygischer, welcher auch Iastisch heisst.
   Ein Tief-Phrygischer.
  - 8. Ein Dorischer.
- 9. 10. Zwei Hypolydische:

  Ein Hoch-Hypolydischer.

  Ein Tief-Hypolydischer, welcher auch Hypoäolisch genannt wird.

- 11. 12. Zwei Hypophrygische, von denen der Tief-Hypophrygische auch Hypoiastisch genannt wird.
  - 13. Hypodorisch.

Von diesen ist der höchste der Hypermixolydische.

Die folgenden stehen von dem höchsten bis zum tiefsten je um einen Halbton von einander ab.

Die Parallel-Tonoi je um ein Trihemitonion.

Analog wird es sich auch mit dem Abstande der übrigen Tonoi verhalten.

Der Hypomixolydische ist eine ganze Octave höher als der Hypodorische."

Mit anderen Worten überliefert das Nämliche Aristides Quintilian:

"Nach Aristoxenus gibt es dreizehn Tonoi, deren Proslambanomenoi in einer Octave enthalten sind, nach den Neueren fünfzehn.

Nach Aristoxenus' Benennung sind es folgende:

- 1. Ein Hypodorischer.
- 2. 3. Zwei Hypophrygische, der eine Tief-Hypophrygisch, auch Hypoiastisch genannt, der andere Hoch-Hypophrygisch.
- 4. 5. Zwei Hypolydische, der eine Tief-Hypolydisch, auch Hypoïolisch genannt, der andere Hoch-Hypolydisch.
  - 6. Ein Dorischer.
- 7. 8. Zwei Phrygische, der eine Tief-Phrygisch, auch lastisch genannt, der andere Hoch-Phrygisch.
- 9. 10. Zwei Lydische, der eine Tief-Lydisch, jetzt Aeolisch, der andere Hoch-Lydisch.
- 11. 12. Zwei Mixolydische, der eine Tief-Mixolydisch, jetzt
   Hyperdorisch, der andere Hoch-Mixolydisch, jetzt
   Hyperiastisch.
  - 13. Hypermixolydisch, auch Hyperphrygisch.

Diesen werden von den Neueren noch hinzugefügt:

- 14. Hyperäolisch.
- 15. Hyperlydisch.

Ein jeder von diesen Tonoi ist um einen Halbton höher als der vorausgehende; will man aber von dem höchsten Tonos mat beginnen, so ist der folgende um einen Halbton tiefer als der vorausgehende."

Bei Pseudo-Euklides beginnt das Aristoxenische Verzeichniss es Tonoi mit dem höchsten (von oben nach unten), bei Aristides mgekehrt mit dem tiefsten Tonos (von unten nach oben).

Pseudo-Euklides führt bloss die 13 Aristoxenischen Tonoi auf. Aristides nennt auch noch die zwei von den νεώτεροι hinzusfügten Tonoi.

Die Tabelle auf S. 124 und 125 enthält die 13 Aristoxeschen Tonoi nebst den beiden von den veröregot hinzugefügten.

Es folgt die Uebersicht der 15 Tonoi mit den Vocal- und istrumentalnoten des Diatonon syntonon für die von Alypius asgeführten oktokaidekachordischen Systeme (vgl. S. 113), nur ass bei Alypius das Tetrachord synemmenon unmittelbar auf ie Mese folgt, und sich die Paramesos und Tetrachord diezeugienon an das Tetrachord synemmenon anschliesst.

|                                             |        | ji.         | ١,      | ypula |        |        | 12810 |       |
|---------------------------------------------|--------|-------------|---------|-------|--------|--------|-------|-------|
| 1. Hypodorisch.                             | (4,10) | d<br>d<br>F | 9 6 0   | 1     | N St   | 1      | 6 H   | 4 4   |
| 2. Tief-Hypophryginsk<br>ed. Rypolastisch   | 24     | 7<br>Fin    | a<br>Oh | H     | 7.8    | Em d   | 7     | 7     |
| 3. (Heck-) Hypophry-<br>gisch.              | 9.0    | 8 0         | OH A    | H     |        | 7      | 1     | 2 7   |
| 4. Ticf-Hypotydisch<br>ol. Hypotolisch.     | 944    | i a cir     | H Z     | 82.2  | . a.z. | 47     | 17    | × ~ 4 |
| 8. (Hoch-) Hypriy-<br>direb.                | 9      | OH A        | 27.2    | o he  | 7      | 7      | E La  | -     |
| 6. Darieds.                                 | 95%    | N. B        | Ē       | e u   | 77     | 97.    | 14    | -     |
| 7. Tief-Parygisch od.<br>Instinch.          | 94     | ZZZ         | 100     | 7     | 7      | ×      | Ĭ     | · uu  |
| r. (Hosto) Phrygieth.                       | 994    | ē           | 27.4    | 1     | 97.4   | Ÿ      | ě.    | 1     |
| B. Tief-Lydisch oder<br>Acolisch.           | 944    | 100         | Š       | ?     | ×7.8   | 1      | 000   | OK    |
| 10. (Hoch-) Lydisch.                        | 95     | 7           | 7       | 1     | Y.     | 000    | 0.0   | 25    |
| 11. Mizelydisch oder<br>Hyperdesisch.       | 900    | 94          | 92.     | 4     | 1      | 100    | O K   | 17.8  |
| 12. Hoch Misslydisch<br>od. Hyperiastisch,  | 19:1   | 7           | 1       | 1     | 00 6   | O K    | M I   | YA-   |
| 13. Hypermisslydisch<br>od. Hyperphrygisch. | 1800   | 97.4        | Ĭ       | ¥     | р<br>П | 100    | Δ     | E A E |
| 18. Hyperkelisels.                          | 24     | ×           | 3       | 9     | O<br>K | Y<br>K | - 4-  | ž     |
| 11. Hypodydiach.                            | 1      | T<br>F      | C       | P 0 b | 77 .   | A.     | , e   | 7     |



#### § 16.

# Die Tonoi in ihrer κοινωνία κατὰ τετράχορδα und in ihrer . praktischen Verwendung.

Wir haben oben, den Quellen folgend, die Transpositionsscalen nach den chromatischen Halbtönen, in welche die Octave F bis fzerfällt, geordnet. Manche der alten Musiker liessen, unter ihnen Ptolemaios, die Kreuz-Tonarten unberücksichtigt: in dem System der von ihnen anerkannten (b-)Tonarten kam es daher mehrmals vor, dass 2 benachbarte Scalen nicht um ein Halbton, sondern um ein Ganzton-Intervall auseinander lagen (z. B. die Dorische, Phrygische, Lydische; die Hypodorische, Hypophrygische, Ilypolydische).

Die Ordnung in welcher die Transpositionsscalen auf einander folgten, war also entweder durch Halbton- oder Ganzton-Intervalle bestimmt. Man kannte aber noch eine andere Art der Anordnung, welche man die κατὰ τετράχορδα κοινωνία nannte und welche genau dasselbe war wie unsere Anordnung der Scalen nach dem Qintencirkel. Aristid. p. 25: γίνονται δὲ αὐτῶν (sc. τῶν τόνων) καὶ κατὰ τετράχορδα κοινωνίαι. οἱ μὲν γὰρ ἡμιτονίρ ἀλλήλων ὑπερέχουσιν, οἱ δὲ τόνω, οἱ δὲ τοῖς τούτων μείζοι διαστήμασιν, ῶστε συμβαίνειν τὰς τοῦ κοιλοτέρου (des tieferen τόνος) μέσας ὑπάτας γίνεσθαι τοῦ ὀξυτέρου ἢ ἀνάπαλιν, καὶ κατὰ τὰς ἐξῆς ὁμοίως. Vgl. Bryenn. p. 481 ff.

Die Proslambanomenoi zweier in einer "Tetrachord-Gemeinschaft" (κατὰ τετράχορδα κοινωνία) stehenden Scalen liegen ein Quarten-Intervall auseinander. "Die Mese der einen dieser beiden Scalen bildet zugleich die Hypate meson der um eine Quarte höher stehenden Scala." Beispiel: der Ton c a ist die Mese der Hypolydischen Scala und zugleich die Hypate meson der um eine Quarte höher stehenden Lydischen Scala.

Warum ist hier die Mese und nicht der Proslambanomenes genannt? Auch sonst finden wir immer die Mese vor dem Proslambanomenes bevorzugt. Erinnern wir uns daran, dass man wenn eine Melodie nach alter Weise in der Dorischen Octavergattung ausgeführt wurde, den Proslambanomenes mit den Tones hypaton unbenutzt liess S. 114. Die Bevorzugung zeigt sich auch darin, dass der Erfinder der Vocal-Noten den Mesai der Transpositionsscalen die unveränderten Buchstaben des neueren Alphs-

ets angewiesen hat. (Es wird angemessen sein, dass auch wir ir die im Folgenden anzuführenden Mesai der verschiedenen ranspositionsscalen diese ihre Vocal-Noten herbeiziehen.) Dies id Anderes, was erst später angeführt werden kann, weist darauf n, dass die Mese des Systema pentekaidekachordon derjenige in war, welcher die Function der Tonica hatte; der Prosinbanomenos ist die untere, die Nete hyperbolaion die obere stav der Tonica: die Mese als mittlere Tonica ist ein Ton, elcher nothwendig vorhanden sein muss, ihre beiden Octaven irden häufig weggelassen. Wir können demnach die Mese des össeren diazeuktischen Systems schlechthin als die Tonica der lesmaligen unserem Moll ensprechenden Scala bezeichnen.

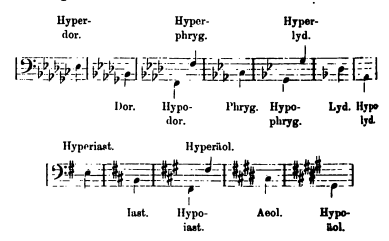
Ist die Mese die Tonica, so ist die bei der κοινωνία κατὰ τράχορδα neben ihr in Betracht kommende Hypate meson als rjenige Ton zu fassen, welcher die Function der Unterquart t. Wir können nun jenen von Aristides überlieferten Satzlgendermassen in Worte fassen:

Von zwei in der κοινωνία κατὰ τετράχορδα stehenden Scalen idie Tonica der einen zugleich die Unterquart der anderen. Ithin ist die antike κοινωνία κατὰ τετράχορδα dasselbe, wie r moderne Quinten-Cirkel. Wir sagen Quinten-Cirkel, weil ir dabei an Tonica und Ober-Quinte denken, thatsächlich aber es ganz dasselbe, ob wir Ober-Quinte oder Unter-Quarte gen, denn das eine wie das andere ist die Ober-Dominante der mica.

|          |                                                          |                          | se Hy <sub>l</sub> | pate hypat.                              |
|----------|----------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------|------------------------------------------|
| L b b 1  |                                                          | d. i, T                  | onica d. i. l      | Unter-Quarte                             |
| 999      | Hyperdorisch                                             | es                       | H                  | <u>ь</u> п .                             |
| b b b    | Dorisch                                                  | b                        |                    |                                          |
| b b   [  | Hypodorisch                                              | f                        | Ω                  | c — tiefere Doppel-<br>c M höhere octave |
| b b    ( | Hyperdorisch<br>Dorisch<br>Hypodorisch<br>Hyperphrygisch | $\overline{\mathbf{f}}$  | Γ                  | c M höhere octave                        |
| b b      | Phrygisch                                                |                          | M                  | дφ                                       |
| bb   {   | Hypophrygisch<br>Hyperlydisch                            | $\widetilde{\mathbf{g}}$ | φ                  | d / tiefere Doppel-<br>d   höhere octave |
| 11       | Hyperlydisch                                             | g                        | V                  | d I höhere octave                        |
| b        | Lydisch                                                  | d                        | T                  | a C                                      |
| ļi       | Hypolydisch                                              | ā                        | C                  | eП                                       |

|                    | ı                          | Mee<br>d. i. To | _        | Hypate<br>d. i. Unt | hypat.<br>er-Quart | æ                       |
|--------------------|----------------------------|-----------------|----------|---------------------|--------------------|-------------------------|
| H                  | ypolydisch                 | a               | <b>c</b> | в                   | ר                  |                         |
| #∥ н               | yperiastisch               | ē               | Z        | h                   | 0                  | •                       |
| ##   Ta            | stisch                     | h               | 0        | fis                 | ×                  |                         |
| H ا ا ا ا          | ypoiastisch<br>yperäolisch | fis             | x        | сів                 | rl tiefer          | Te Doppel-<br>re octave |
| ##"∥\ <sub>H</sub> | yperäolisch                | fis             | A        | cis                 | K höher            | re octave               |
| #### A             | eolisch                    | cis             | К        | gis                 | Т                  |                         |
| ##### ! H          | ypoäolisch                 | gis             | T        | dis                 | ∇                  |                         |

Bezeichnen wir die jedesmaligen Proslambanomenoi, so läs sich die dem Quinten-Cirkel folgende Ordnung der Transposition scalen folgendermassen darstellen:



Die Griechen haben also 12 Transpositionsscalen von 6 bizu 5 Kreuzen, eine jede aus einer Doppeloctave bestehend: die Tonarten mit 4 b, 2 b, 3 Kreuzen kommen je zwei Scalmit verschiedenen Namen vor, die eine in einer tieferen, die and in einer höheren Octavenlage. Die b-Scalen, zu denen wir anch in einer höheren Octavenlage. Die b-Scalen, zu denen wir anch in einer höheren Octavenlage. Die b-Scalen, zu denen wir anch in Scalen ohne Vorzeichen rechnen müssen (vgl. das hier für die Dtonik zweimal angewandte γράμμα ἀνεστραμμένου), werden der die Namen Dorisch, Phrygisch, Lydisch und deren Zusammensetzung mit Hyper und Hypo bezeichnet; die Kreuz-Scalen gleicher Weise durch die Namen lastisch und Aeolisch. Uzwar bezeichnet in der späteren Terminologie, von der wir je

die Silbe Hyper und Hypo dem Namen Tonos vorangesetzt ejenige Transpositionsscala, welche ihm dem Quinten-(Quarkel nach zunächst liegt: zu einer b-Tonart vorangesetzt bet das "Hypo" die Tonart, welche in ihrem Vorzeichen 1 b hat, das "Hyper" die Tonart, welche 1 b mehr hat, — in euz-Tonarten natürlich umgekehrt. Die zwischen Dorisch rygisch ( b height und b height liegende Tonart ( b heisst Hypoin der tiefern, Hyperphrygisch in der höhern Doppeloctave; die zwischen Phrygisch und Lydisch, zwischen Iastisch olisch liegende Tonart.

I. B-Tonarten.

| perdorisch                      | Dorisch   | Tieferes f moll               |
|---------------------------------|-----------|-------------------------------|
| Höheres  p. f-mell  erphrygisch | Phrygisch | Tieferes g-moll Hypophrygisch |
| Höheres g-molt                  | Lydisch   | a-moll Hypolydisch            |

II. Kreuz-Tonarten. ·

| e-moll                      | h-moll  [astisch | Tieferes fis-moll Hypoiastisch |
|-----------------------------|------------------|--------------------------------|
| Höheres fis-moll peräolisch | 2 cis-moll       | gis moll  Hypokolisch          |

Sinne der Alten, die von der κοινωνία κατὰ τετράχορδα würden wir kurzweg sagen: Mit "Hypo" kennzeichnen wir eine Quarte tiefere, mit "Hyper" die um eine Quarte Tonart — tiefer oder höher als diejenige, welcher jenes praefigirt wird. Die Tonoi-Verzeichnisse bei Alypiüs und stehal, Theorie der griech. Harmonik u. Melopoie.

Gaudentius sind so geordnet, dass auf jede Tonart die zu gehörende Hypo- und Hyper-Tonart folgt:

Lydisch, Hypolydisch, Hyperlydisch, Aeolisch, Hypolydisch, Hyperlydisch, Phrygisch, Hypophrygisch, Hyperphrygisch, lastisch, Hypolastisch, Hyperlastisch, Dorisch, Hypodorisch, Hyperdorisch.

Die die Grundlage bildenden Tonarten (ohne Hypo und Hyper) a dabei chromatisch nach der Reihenfolge der Halbtöne, die ihre Pr lambanomenoi bilden, geordnet: von der Höhe nach der Tief

|   | Ποοςλαμβανόμενος |       |       |       |      |  |  |  |  |  |  |  |  |
|---|------------------|-------|-------|-------|------|--|--|--|--|--|--|--|--|
|   | Avô.             | Alol. | Фреу. | Jass. |      |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 9 |                  | #_    | je.   |       | -64- |  |  |  |  |  |  |  |  |

Mit der vorhin ausgeführten Ordnung der Transpositio scalen nach dem Quinteneirkel (der κάτὰ τετράχορδα κοινων steht die praktische Anwendung derselben in Zusammenha Der in der Kaiserzeit lebende Aristoxeneer, aus dessen uns ni mehr erhaltenem Werke die meisten der uns vorliegenden Musikmehr oder minder genau compilirt und excerpirt haben, hatte seinem Abschnitt von der Melopöie den Gebrauch der Transsitionsscalen nach den verschiedenen Gattungen der Musikgegeben. Nur einer der Compilatoren, der Anonymus I fin., uns diese Stelle überliefert und sein dürftiges Excerpt ert gerade hierdurch für uns eine hohe Wichtigkeit\*). Ausserdem ein Theil dieser Darstellung in den Commentar des Porphyzun Ptolemäus p. 332 übergegangen. Die an der ersten Stunterschiedenen Gattungen der Musik sind folgende:

\*) Αποπητι. § 28: 'Π Φρύγιος άρμονία πρωτεύει ἐν τοῖς ἐμπνενε ὀργάνοις μάρτισες οἱ πρώτοι εὐρεταὶ Μαρσύας καὶ Ταγνις καὶ Όλυμπυ Φρύγες. Οἱ ὑδραῦλοι μόνοις τούτοις τοῖς τρόποις κέχρηνται οἶπερ εἰσις Τπεριάστιον, Λύδιον, Φρύγιον, Τπολύδιον, Τποφρύγες. δὲ κιθαρφδοὶ τέτρασι τούτοις άρμοζόνται Τπεριαστίω, Αυδίω, Τπαλνί Ἰαστίω Οἱ δὲ αὐληταὶ ἐπτά Τπεραιολίω, Τπεριαστίω, Ανόλω, Ανόλω, Τποφρυγίω, Οἱ τοῖς ὀργηστικοῖς προςήκοντες μενε ἐπτὰ τούτοις χρώνται Τπερδωρίω, Ανόλω, Φρυγίω, Δωρίω, Τποδωρίω. Τποροφίω, Ανόλω, Φρυγίω, Δωρίω, Τποδωρίω. Im Anfange der Stelle ist von den εἰδη διὰ πακών Rede; im zweiten Satze lässt sich zu dem Neutrum Τπερλύδιον kann et anderes als εἰδος ergünzen. Daher erklärt sich Bellermanns Anmerkung dieser Stelle p. 39—45, in welcher die Octavengattungen besprochen ward

I. Die Componisten orchestischer Musik (zu der auch die lyrischen und dramatischen Chorgesänge gehören) wandten die Scala ohne Vorzeichen und sämmtliche beScalen an, so jedoch, dass, wenn eine dieser Scalen zugleich in einer tieferen und höheren Octavenlage vorkam (Hypodorisch F-moll und Hyperphrygisch f-moll; Hypophrygisch G-moll und Hyperlydisch g-moll), sie von beiden nur die tiefere gebrauchten. Für jeden τόνος gebrauchten sie beide Systeme: das pentekaidekachordische und das nendekaidekachordische System, welches letztere in der unteren Hälfte dieselbe Transpositionsstufe wie das erstere enthielt, in der oberen aber die darauf folgende Transpositionsstufe des Quintencirkels, welche in ihrem Vorzeichen Ein benehr hat. Ob auch bei der Mixolydischen Scala dieses hendekachordische Synemmenon-System angewandt wurde, kann fraglich erscheinen.

```
1. Mixolydisch (Hyperdorisch):
```

```
7 p | es as b ces des es fes ges as ces des es fes ges as b ces des es f ges as b ces des es
```

#### 2. Dorisch.

```
6 p B to des es f ges as b ces des es 5 p B c des es f ges as b c des es f ges as b
```

3. Hypodorisch.

5 p F Ag as b c des es f ges as b
4 p F g as b c des es f g as b c des es

4. Phrygisch.

4 p | c | d es f g as b c des es f

3 b c d es f g as b c d es f g as b c

5. Hypophrygisch.

3 | G | a b c d es f g as b c

2 p G a b c d es f g a b c d es f g

6. Lydisch.

2 p | D he f. g a b c d es f g

12 Defgabed efgabed

7. Hypolydisch.

1 p A h c d e f g a b c d • A h c d e f g a h c d e f g a

\* Auf diese Scalen und Töne war die Orchestik beschränkt, die Treuzscalen waren von ihr sämmtlich ausgeschlossen. Auch Ptolemäus, welcher im Gegensatz zu Aristoxenus nur die rovot Alten" geben will, schliesst die Kreuz-Tonarten von se System der rovot aus. Und da müssen wir denn den Satz stellen, dass die orchestische Musik, d. h. der Chorges von allen Zweigen der Musik das eigentliche Erbstück der griechischen Zeit, der von der Zeit des Aeschylus und Pind das Schicksal hatte, immer mehr und mehr in seiner Beden beschränkt zu werden, und dem namentlich in der nacharunischen Zeit keine Gelegenheit zu weiterer Entwickelung gewar, dass gerade dieser sich auch späterhin in seinen Scalen die der alten Zeit beschränkt und die Kreuz-Tonarten von fern gehalten hat, die vielmehr in den Zweigen Eingang fa welche auch noch in der späteren Zeit eine weitere Entwick erfuhren.

II. Die Auleten gebrauchten sieben τόνοι, nämlich a der Scala ohne Vorzeichen die Scalen von 1 bis 3 p und 3 Kreuzen.

```
1. Phrygisch.
```

4 b c d es f g as b c dés es f 3 b c d es f g as b c d es f g as b e

## 2. Hypophrygisch.

3 b | G tahe des fgas be 2 b | G ahe des fgabe des t

#### 3. Lydisch.

#### 4. Hypolydisch.

1 b | A H c d e f g a b c d . A H c d e f g a h c d e f g a

5. Hyperiastisch oder Hoch-Mixolydisch.

e #fgahcde fga 1 # e fis gahcde fis gah**cde** 

#### 6. Iastisch.

1 H H c d e fis g a h

#### 7. Hyperäolisch.

2 # fis #g ah cis de fis g ah. 3 # fix gis ah cis de fis gis ah c de fis. Im obern Theile des Hendekachord-Systems des Phrygischen lonos stand den Auleten, wie wir sehen, auch noch eine Scala nit 4 ½ zu Gebote. — Ausser den Tonoi der Auleten führt unsere uelle auch die Tonoi der Hydrauleten auf, Componisten für ein erst der alexandrinischen Zeit aufgekommenes Instrument, welches der Kaiserzeit sehr beliebt wurde. Es sind hier die Transsitionsscalen dieselben, wie die fünf ersten der Auleten (vom hrygischen bis incl. dem Hyperiastischen); ausserdem wandten e Hydrauleten auch noch die höhere Octave des Hypophrygihen, das sogenannte Hyperlydische, an\*).

III. Die Kitharoden bedienten sich der 3., 4., 5., 6. der i den Auleten gebräuchlichen Scalen mit Ausschluss der übrigen, so von Lydisch bis Iastisch, d. h. der Scalen von Einem b (oder ie wir richtiger mit Berücksichtigung des Hendekachord-Systemes is Lydischen Tonos sagen müssen, von zwei b bis zu zwei Kreum). Porphyrius gibt in einer falschen Erklärung zu einer Stelle is Ptolemäus, in welcher dieser von den Octavengattungen, aber icht von den Transpositionsscalen der Kitharoden gesprochen atte, die Notiz (p. 332): Εἰδέναι δὲ καὶ τοῦτο ὅτι οἱ κιθαρφοὶ τέτρασι τόνοις ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ἐχρῶντο, τῷ Ὑπολυδίω, ῷ Ἰαστίω, τῷ Λιολίω καὶ (Ὑ)περιαστίω, während unser Anoymus sagt: οἱ δὲ κιθαρωδοὶ τέτρασι τούτοις ἁρμόζονται Ὑπεριαστίω, Λυδίω, Ὑπολυδίω, Ἰαστίω; sie hat also Λυδίω, wo wir m Porphyrius Λιολίω lesen. Es kann keine Frage sein, dass ΙΟΛΙΩΙ nur ein Schreibfehler für ΛΥΔΙΩΙ ist.

Wir bemerken, dass sich aus dem hier besprochenen Gerauch der Tonarten in den einzelnen Zweigen der Musik eine Irdnung der Scalen ergibt, welche völlig dieselbe ist, wie die

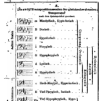
<sup>\*)</sup> Die võçavMs, ein mit einer Claviatur versehenes, unserer Orgel verandtes Instrument (Athen. 4, 174; Vitruv. 10, 13; Hero Spirit. p. 227) rd bald auf Archimed (Tertull. de an. 14, de spect. 10; Claud. de conf. Ill. Theod. 315), bald auf den Alexandriner Ktesibius zurückgeführt, einen itgenossen des Ptolemäus Euergetes I, 241—221 (Aristox. ap. Athen l. l., ttmann in den Abhdl. der Berl. Akad. 1811, S. 169), der mit seiner Frau ersten Concerte auf diesem Instrumenta gab. Es kam bald sehr in Aufmen und stand besonders unter den römischen Kaisern in grossem Anten (Vitruv. l. l.; Sueton. Nero 4, 54; Ael. Lamprid. 27). Die bei dem onymus de mus. erhaltenen Angaben über den Gebrauch der Tonoi in a einzelnen Kunstzweigen, unter denen dem Spiele auf der Hydraulis die te Stelle eingeräumt ist, gehören sicherlich erst der nachristoxenischen tan. Nichts desto weniger sind sie von der grössten Wichtigkeit.

Ordnung unseres Quintencirkels: die Hydrauleten gehen von 3! bis zu 1 Kreuz, die Kitharoden von 1 ½ bis zu 2 Kreuzen, die Auleten von 3 ½ bis zu 3 Kreuzen, die Orchestiker von 6 ½ bi zur Scala ohne Vorzeichen. Wir können also sagen: wenn aud nicht die Theorie des Aristoxenus, so geht doch die Praxis von Quintencirkel aus — in der That ist er so sehr im Wesen de Musik begründet, dass es unerklärlich sein würde, wenn die grie chische nicht der Ordnung des Quintencirkels folgte. Es ist die zugleich der Beweis für die Richtigkeit der Mittheitungen, welch unsere Quelle über den Gebrauch der Transpositionsscalen enthält Darin liegt auch die Garantie, dass die griechischen Noten durch F. Bellermann und Fortlage richtig gedeutet sind.

Die Tabelle auf S. 135 gibt eine Uebersicht über die An wendung der Tonoi.

Nur zwei Tonoi kommen, wie diese Tabelle zeigt, in alle Zweigen der Musik vor, im Chorgesang, in den Monodien de Kitharoden und in der Musik der Auleten und Hydrauleten: die sind der Lydische und Hypolydische. Diese beiden stellen sie also als die häufigsten und vulgärsten heraus. Damit stimm überein, dass die Musikfabellen der Alten die Lydische un Hypolydische voranstellen, oder dass, wenn sie nur eine einzig Scala vorführen, diese eine die Lydische ist. Wir haben obe schon darauf aufmerksam gemacht, dass sämmtliche erhalten Musikreste der Alten Lydisch gesetzt sind. Von den sechs Scalen, durch welche Aristides eine Erklärung der Harmonien der Platonischen Staates gibt, ist eine in dem Hypolydischen, die fünf anderen sind in dem Lydischen Tonos gehalten. Vgl. unter

#### der griechtschen Transposi oder Conci.







# Fünftes Capitel.

# Die Octavengattungen (Harmonien) und die Ton Scalen thetischer Onomasie.

#### § 17.

## Die σχήματα oder είδη τοῦ διὰ πασῶν.

Auf dem Doppeloctaven-Systeme sind der Lehre des Aristoxenus zufolge 7 verschiedene Schemata oder Eide der Octave enthalten, eine jede mit einem besonderen von einem der grechischen Völkerstämme oder ihrer kleinasiatischen Nachbarvölker entlehnten Namen: Mixolydisch, Lydisch, Phrygisch, Dorisch u. s. w.; die verschiedenen Schemata der Octave unterscheiden sich von einander durch die verschiedene Reihenfolge, in welcher die zu einer Octave gehörenden 2 Halbtöne und 5 Ganztöne sich an einander schliessen. Die Theoretiker der Aristoxenischen Schulegeben diese 7 Octaven Schemata von der Hypate hypaton bis zur Nete hyperbolaion in folgender Weise an:

|              | hypaton |       | meson |      | •     | diezeug. |      |        | hyperbol.  |        |            |       |        |     |
|--------------|---------|-------|-------|------|-------|----------|------|--------|------------|--------|------------|-------|--------|-----|
| •            | Hyp.    | Parb. | Lich. | Hyp. | Parh. | Lich.    | Mese | Param. | Trite      | Paran. | Nete       | Trite | Paran. | X . |
| 1. Mixolyd.  | Ή       | , c   | d     | e    | , f   | g        | a    | h      |            |        |            |       |        |     |
| 2. Lydisch * | •       | , c   | d     | e    | f     | g        | a    | h      | , с        |        |            |       |        |     |
| 3. Phrygisch | •       |       | d     | e    | f     | g        | a    | 'n     | , c        | d      |            |       | ٠      | ,   |
| 4. Dorisch   | •       |       | •     | e    | f     | g        | a    | h      | , c        | d      | <b>e</b> _ |       |        |     |
| 5. Hypolydis | ch      |       |       |      | f     | g        | a    | h      | , c        | d      | e          |       |        | ٠   |
| 6. Hypophry  | gisch   | 1     |       | •    | •     | g        | a    | h      |            | ď      | e          | , t   | g.     |     |
| 7. Hypodoris | ch      |       | •     |      |       |          | ·a   | h      | <u>*</u> с | d      | e          | ¹ f   | 8      |     |

Dies sind, wie Aristoxenus sagt (zweite Harm. § 104), is verschiedenen σχήματα oder εἰδη τῶν τοῦ διὰ πασῶν; d. i. die verschiedenen Formen oder Arten der Octaven-Scale. In unsere moderneu Musik besteht zwischen der Moll- und der Dur-Scale eine solche Verschiedenheit der Octaven-Gattung. In unsere Dur-Scala folgen beim Absteigen folgende Intervalle aufeinander: Halbton, Ganzton, Ganzton,

on; in unserer Moll-Scala steigen die Intervalle in folgender Ordung abwärts: Ganzton, Ganzton, Halbton, Ganzton, Ganzton,
lalbton, Ganzton. In den sogenannten Modi ecclesiastici oder
urchentönen, die den früheren Jahrhunderten unserer christlichodernen Musik so geläufig waren und auch noch heut zu Tage
in und wieder zur Anwendung kommen, bieten sich dieselben
urten der Anordnung von Ganz- und Halbtönen, wie in den altriechischen Octavengattungen.

Uebersicht der griechen Octavengattungen und der mittelalterlichen Kirchentöne für die Transpositionsscala ohne Vorzeichen.

| •                                | Schlusston                      |                                |                     |                    |                     |                   |                              |
|----------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|---------------------|--------------------|---------------------|-------------------|------------------------------|
| Antike<br>Nomenclatur:           | p (Hypodorischer)               | = Mixolydischer                | ··· a ··· Lydischer | ۰۰۰ م. Phrygiseher | ··· a ··· Dorischer | ··· Aypolydischer | Iastischer (Hypophrygischer) |
| Mittelalterliche<br>Nomenclatur: | . Aeolischer<br>(Hypodorischer) | Ionischer<br>(Hypophrygischer) | Hypolydischer       | Derischer          | Phrygischer         | Lydischer         | Mixolydischer                |

Mit unseren Kirchentönen sind die verschiedenen σχήματα τῶν τὰ πασῶν, oder wie Plato und die Aelteren sagen, die verschieenen ἀφμονίαι des griechischen Melos, im Allgemeinen identisch.

Ausser diesen sieben Benennungen von Octavengattungen ib es noch andere, z. B. Ionisch oder Iastisch als gleichbedeund mit Hypophrygisch — Aeolisch als gleichbedeutend mit ypodorisch. Pseudo-Euklides p. 16 sagt von der siebenten stavengattung ἐκαλείτο δὲ κοινὸν καὶ Λοκοιστὶ καὶ Ὑποδώριον. r ursprüngliche Sinn muss hier wohl gewesen sein: κοινὸν , Λοκοιστὶ καὶ Ὑποδωρίου, d. i. der Lokrischen und Hyposischen Harmonie gemeinsam. Plato gebraucht noch andere nennungen, vgl. unten.

Bei Aristides p. 18 heisst es von den είδη τῶν τοῦ διὰ πασῶν

, α και ἀρχὰς οι παλαιοί των ήθων εκάλουν", wonach die C vengattungen bei den Alten als die Fundamente der ethisc Wirkung, welche die Musik auszuüben im Stande ist, angese wurden. Aristides hatte hier, wie aus p. 22 hervorgeht, be ders den Plato im Auge, der in der Republik die verschiede Harmonien nach dieser ihrer ethischen Wirkung erörtert.

Im Allgemeinen, sagt Plato Laches p. 188:

άρμονίαν καλλίστην ήρμοσμένος οὐ λύραν οὐδὲ και τον βίον σύμφωνον τοξς λόγοις προς τὰ έργα, άτες Δωριστί, άλλ' οὐκ Ἰαστί, οἴομα δὲ σὐδὲ Φρυγιστὶ a Αυδιστί, αλλ. ήπες μίνη Ελληνική έστιν άφμονία.

Mit Ausnahme der Dorischen Harmonie erscheinen ihm übrigen als ungriechisch, als barbarisch.

Sind die griechischen Octavengattungen (Harmonien) et Analoges wie unsere Kirchentöne oder wie unser modernes und moll, so muss auch für jede griechische Octavengattung Tonica vorausgesetzt werden. Die Function der Tonica v deutlich in einem Problem des Aristoteles beschrieben. Dies von Helmholtz unwiderleglich nachgewiesen: Was.dort von Mese gesagt wird, kann nur vom einem Klange gelten, welt die Function der Tonica hat. Helmholtz bezieht dies auf Mese des pentekaidekachordischen Systemes, des grösseren over τέλειον. Stellt dieses System den Tonos Hypolydios dar, so v die Mese durch den Klang a gebildet; stellt es den Tonos Lyc dar, so ist es der Klang d, welcher als Mese gilt. Das sind jedesmaligen Mesai der Dorischen Octaven. Daher Jehrt l manns musikalisches Lexikon, die alte griechische Musik h sich stets in der Dorischen Octavengattung bewegt. Dann wi also die griechische Musik keine andere als nur die Dozi · Harmonie gekannt haben. Plato bezeichnet zwar die δωριστί άρμονίαν καλλίστην, stellt sie über die lagel, λυδιστί, φριγι nennt die δωριστί die einzige hellenische Harmonie; jedens war also die δωριστί die vornehmste unter allen griechisc Harmonien. Aber in seinem Werke vom Staate widmet P den übrigen Harmonien eine ausführliche Erörterung ihres Et um darzuthun, aus welchem Grunde sie in dem Idealstaate Sokrates für die Jugenderziehung ausgeschlossen sein sollt ausser der δωριστί gesteht er hier namentlich auch der φρυγ eine bedingte Zulässigkeit zu; dem Plato, sagt Plutarchs Mu

ialog bei der Erläuterung jener Stelle der Platonischen Reıblik, war es wohlbekannt, dass z. B. in der Trägödie ausser r δωριστί auch die λυδιστί und laστί angewandt wird, Plut. : Mus. 17 και περί της ιάδος, ηπίστατο γαρ ότι ή τραγωδία τη τη μελοποία κέγρηται. Damit ist für die griechische Musik e Thatsache gesichert, dass nicht bloss die Dorische, sondern ich die übrigen Octavengattungen zur Anwendung kamen, etwa ie in der christlichen modernen Musik ausser der Dur- auch die olltonart, in der Musik der Kirchentöne ausser dem Dorischen ich der Phrygische, Aeolische und Ionische. Wie es bei uns ne Tonica der Moll- und eine Tonica der Durtonart gibt, wie m den Kirchentönen ein jeder seine besondere Tonica hat, so onnte von den alten griechischen Harmonien unmöglich die Dosche die einzige sein, welche ihre Tonica hatte, vielmehr musste uch eine Phrygische, eine Lydische Tonica vorhanden sein ich die φουγιστί, die λυδιστί musste ebensogut wie die δωριστί ne eigene als Tonica fungirende Mese haben. Riemanns Lehre, ass bei den alten Griechen die Melopöie stets die Dorische war, isst sich mit den überlieferten Thatsachen nicht vereinigen.

Die Bedeutung, welche Plato der Dorischen Harmonie vor den übrigen Harmonien beilegte, dergestalt, dass er die Doristi llein als Hellenische gelten lassen wollte, diese hohe Bedeutung urde ihr auch von den Anderen zuerkannt. Bei den alten Musikeoretikern Griechenlands ward daher die Dorische Harmonie geissermassen als Mustertonart den übrigen Harmonien zu Grunde elegt. Wollte man die Klänge der übrigen Harmonien bezeichen, so übersetzte man sie gleichsam ins Dorische, man gab an, elche Stelle der betreffende Klang haben würde für den Fall, iss er einer Dorischen Melopöie angehöre, dass er Dorische ese (Tonica), dass er Dorische Hypate meson (Tonica), oder gend ein anderer Klang der Doristi sei.

## Transpositions scala (Tonos) ohne Vorzeichnung.

Dor. Oberquinte, Oberdominante Δωρία νήτη διεζ. Δωρία παρανήτη διεζ. d Dor. Oberquarte Δωρία τρίτη διεζ. o Dor. Oberterz, Mediante Δωρία παράμεσας h Dor. Obersecunde a Dor. Prime, Tonica Δωρία μέση g Dor. Untersecunde **Ιωρία λιχανός μέσ.** Δωρία παρυπάτη μέσ: Dor.. Unterterz e Dor. Unterquarte, Oberdominante. Δωρία υπάτη μέσ.

Bezeichnete man die Klänge so, dass man die harmonische Function angab, welche sie als Klänge der Dorischen Octavengattung hatten, durch die Klangnamen μέση, ὑπάτη u. s. w., wobei der Zusatz δωρία gewöhnlich ausgelassen wurde, so nannteman dies die dynamische Klangbezeichnung "τῶν φθόγγων ὀνομασία κατὰ δύναμιν", wie wir aus Ptolemäus wissen. S. unten. Die griechischen Musiktheoretiker wenden in ihrer Einleitungen zur Harmonik, wo sie über Intervalle und Systeme im Allgemeinen sprechen, stets die dynamische Onomasie an. Der Klang a in der Scala ohne Vorzeichen wurde schlechtweg μέση genannt, wenn es nicht darauf ankam eine bestimmte Art der Melopöie zu bezeichnen.

Redeten aber die alten Theoretiker von bestimmten Melopöien. von Phrygischen, Lydischen Melopöien u. s. w., so benannten sie den Klang nach der harmonischen Function, die er in der Phrygischen, Lydischen Octavengattung als Tonica, Dominante u. s. w. hatte, indem sie zu den Tonnamen ufon, intarn die Ausdrücke φουγία, λυδία u. s. w. hinzusetzten. War die in der Transpositionsscala ohne Vorzeichen geschriebene Composition eine Phry. gische Melopoie, so bildete der Klang g die Tonica, genant φριγία μέση; bei einer Lydischen Melopöie bildete der Klang f die Tonica, genannt λυδία μέση. Wir erfahren dies aus Ptolemäus, welcher uns überliefert, dass diese Art der Klangbezeichnung, welche den Klang nach seiner Function in der Octavengattung, welcher er angehört, bezeichnet, im Gegensatze zur ονομασία κατὰ δύναμιν den Namen ονομασία κατὰ θέσιν führte. Schon die erste Auflage meiner griechischen Harmonik und Melopöie gab nach Ptolemäus eine Darstellung der dévapers und der θέσεις für die Transpositionsscala ohne Vorzeichen; mit den Audrücken δυνάμεις und θέσεις bezeichnet Ptolemans die Klengnamen der dynamischen und thesischen Onomasie.

#### Die sjeben evergaans voo die dab maane bei Ptobleskna Marse. 2, 6 G



Bo gluibte ich in der eisten Auflage das Ergebniss der in Pfolentlischen Harmanik 2, 6 ff. ther die gegebnis Darkeng der dynamischen und thetlischen Otsmanie in kitzester vs skinzirt zu haben, und mass dies unch für die gegenwis-Auflage aufrecht erhalten.

#### Die sleben σύστηματα του die die merdibei Piolemkus Harm, S, 5 ff.

Pedessino will bries endem's Justi als ner jere gibten basses, the Articiposuse breits vergelenden beits; des wesen diese, wohlt soch der glachsnitig vom Fr. Bellermann und Fertlige generhete Batischwag mit Bleichields auf die geforden Notlandsfül unseren sicheren F-Staten deschließlich Tamporotiposusch dem Vererhäusen gestspecken. Die Articiposus beitregeffigier Teori, also massenlich der mes Schoten ontgenerheigten, erwert Pedessina als studiet, Valle beiden von der printippen in der mehrbertenischen von der beitregeffigier, betreut Pedessina des studiet, Valle beiden von der printippen in der mehrbertenischen des leutzgeffigiers, Jehren der nieden Tusse führt Federisch untergeffigier, Jehren der nieden Tusse führt Federisch untergeffigier, Jehren der nieden Tusse führt Federisch und der Schote der Schote der Schote Federische Tusse führt Federisch und der Schote der Schote der Schote Tusse führt Federisch und der Schote der Schote

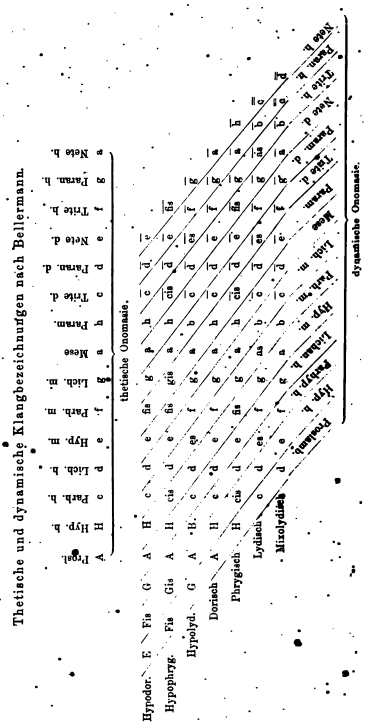
Doppeloctavensystemes aus. J. Wallis, der erste und bishe zige Herausgeber der Ptolemäischen Harmonik, hat dem dinamischen und thetischen Scalen behandelnden Abschnitte üt grosse Sorgfalt zugewandt, nach 11 Handschriften hat e. Text der Tabellen völlig sichergestellt, so dass hier kaun bedeutende Einzelheiten nachzutragen sein möchten.

Von den neueren Forschern war vor mir zuerst Fr. Beller auf diesen Gegenstand eingegangen. Im Anonymus sagt er · Θέσις et δύναμις quid apud musices scriptores significent, s forte lectorum non statim meminerit, breviter exponam. Nomi hypate hypaton, lichano meson, paramese, ceteris gradus tummodo, quos in scalis singuli soni obtinent, sive ration primarium systematis sonum sive proslambanomenos not non ipsa per se spectata tensio, quam veteres scribendo qu ut nos nostris, ita suis notis musicis indicare poterant, logi tamen non aliter, nisi ut illis intervallorum nominibus no modorum, Phrygii, Lydii, ceterorum adiicerent. plices, certi alicuius systematis ratione non habita, sor tensiones significarent, unius Dorii modi nominibus utebantu ditis vocibus κατά θέσιν, sive παρά θέσιν, sive θέσει, oppositae sunt voces κατά δύναμιν, παρά δύναμιν, δυνάμει, solum systematis gradum, omissa tensionis ratione, ind Euclid. p. 22: Δύναμις δέ έστι τάξις φθόγγου έν συστήματι enim postrema duo verba e codd. Barociano et Lipsiensi ad sunt), δι' ής γνωρίζομεν των φθόγγων εκαστον. Est igitur υπάτη μέσων κατά θέσιν sonus des, tensione sola consid contra παρυπάτη μέσων Δωρίου est idem illud des, sed tenus est sextus sonus Dorii modi; ita παρυπάτη μέσων [Υπολ sive sextus sonus Hypolydii κατά δύναμιν, est ὑπάτη μέσων θέσιν, sive sonus c. Rem Ptolem, libro II c. 5 sic ex τοὺς δὲ τοῦ τῷ ὄντι τελείου και δίς διὰ πασῶν συστή φθόγγους, πωτεκαίδεκα συνισταμένους (non enim duoder sonos statuit esse Ptolemaeus, quippe qui tetrachordum ou νων expunxerit) - ποτε μεν παρά αυτήν την θέσιν, το όξι άπλως η βαρύτερου ονομάζομεν, ποτε δε παρά την δύναμεν ε τὸ πρός τι πως έχου. - Manuel Bryenn lib. I c. 4: Δυ ταυτό δ' είπειν, τη έν δργάνω έκφωνήσει και τάξει. Αι θέσιν idem fere esse, quod τάσιν, und Euclid. p. 3: φθόγι είσι τη μεν τάσει άπειροι τη δε δυνάμει καθ' εκαστον δεκασκτώ. Aristid. Quint. p. 12: δμόφωνοι δε (φθύγγοι ε et qui eum latine vertit Martianus Capella lib. IX sect. 947 (pag. 185 Meib.): ὁμόφωνοι, qui vocis quidem aliam significatio nem gerunt, eundem tamen impetum servant. Ceterum comparari huic veterum usui potest contrarius ille hodiernus, quo notis nostri C duri modi, quae sonos κατὰ θέσιν proprie significant, ad sonos κατὰ δύναμιν significantes utimur. Melodias enim buccinis et nonnullis aliis instrumentis canendas notis modi C. duri scribere κατὰ δύναμιν solemus; illa vero aliis eas κατὰ θέσιν canunt tensionibus, quae praescriptis verbis: Trombe in D, Clarinetti in B, aliis indicantur.

Damit glaubt F. Bellermann die Stelle der Ptolemäischen Harm. 2, 5 erläutert, zu haben:

. Έκλαμβανομένου γὰο τοῦ διὰ πασῶν κατὰ τοὺς μεταξύ πως οῦ τελείου συστήματος τόπους, τοὖτ' ἔστι, τοὺς ἀπὸ τῆς τῆ τίσει τῶν μέσων, ὑπάτης ἐπὶ τὴν νήτην διεζευγμένων (ἔνεκα ου την φωνην έμφιλοχώρως άναστρέφεσθαι και καταγίγνεσθαι τερί τὰς μέσας μάλιστα μελωδίας, όλιγάκις έπι τὰς ἄκρας έκβαίνουσαν, διὰ τὸ τῆς παρὰ τὸ μέτρον χαλάσεως ἢ κατατάσεως. πίπονον και βεβιασμένου) ή μεν τοῦ Μιξολυδίου μέση (b), κατά ήν δύναμιν, έφαρμόζεται τῷ τόπῳ τῆς παρανήτης τῶν διεζευγιένων (b), εν' ο τόνος το πρώτον είδος έν τω προκειμένω ποιήση του δια πασών ή δε του Αυδίου (a) τῷ τόπῳ τῆς τρίτης τῶν διεξευγμένων (as), κατά τὸ δεύτερον είδος ή δὲ τοῦ Φουγίου (g) φ τόπω της παραμέσης (g), κατὰ τὸ τρίτον είδος ή δὲ τοῦ Δωρίου (f), τῷ τόπῳ τῆς μέσης (f), ποιοῦσα τὸ τέταοτον καὶ ιέσον είδος τοῦ διὰ πασῶν ἡ δὲ τοῦ Τπολυδίου (e) τῷ τύπω ης λιχανοῦ τῶν μέσων (es), κατὰ τὸ πέμπτον είδος ή δὲ τοῦ Γποφουγίου (d), τῷ τόπᾳ τῷ παρυπάτης τῶν μέσων (des), κατὰ ο έχτον είδος ή δε τοῦ Υποδωρίου (c) τῷ τόπῳ τῆς τῶν μέσων πάτης (c) κατὰ τὸ ξβδομον είδος\*).

<sup>\*,</sup> Hierauf lässt F. Bellermann in seinem Anonymus die für die Ptoleläischen δυνάμεις und Θέσεις von ihm entworfene Tabelle folgen. Es ist
e umstehende Tabelle. Nur mussten hier die Ptolemäischen Klänge auf
eselbe Benennung wie bei Wallis gebracht werden. Denn Bellermann
lber drückt im Anonymus den dynamischen Proslambanomenos des Tonos
ppodorios durch E, in einem späteren Werke durch F aus.



Zu dieser Bellermann'schen Tabelle fügt Dr. Sakellarios hinzu: "Wer die Anmerkung in Bellermanns Anonymus p. 10 liest, der wird glauben müssen, die thetische und dynamische Onomasie sei eine längst allgemein bekannte Nomenclatur der alten Musiker, welche Bellermann an dieser Stelle kürzlich dem Leser in Erinnerung bringen wolle. Weshalb der verdiente Forscher sich in lieser Weise ausdrücken mag, lässt sich schwer begreifen. Schon lie von ihm gebrauchte Mehrzahl 'apud musicos scriptores' wird uffallen müssen. Ist es doch von allen alten Musikschriftstellern ur der einzige Ptolemäus, von welchem der Unterschied der lesis und Dynamis behandelt wird. In den der Anmerkung vorusgehenden Worten Bellermanns wird zwar Ptolemaeus lib. II, ap. 11 citirt, aber kein Wort sagt Bellermann von den sieben abellen der Theseis und Dynameis, welchen Ptolemäus jene Vorte als Einleitung vorausschickt -; kein Wort auch von den 4 kanonia der sieben τόνοι ἀπὸ νήτης und ἀπὸ μέσης, welche tolemäus im 15. Cap. des II. Buches gegeben hat, und welche ei einer Interpretation jener sieben Tabellen unmöglich ausser icht gelassen werden können -; kein Wort auch von der Erlärung, welche J. Wallis, der erste und bis jetzt einzige Herauseber der ptolemäischen Harmonik, von der thetischen und dynanischen Onomasie und den hierauf bezüglichen sieben Tabellen m 11. Cap. des II. und den 14 Tabellen im 15. Cap. desselben Buches gegeben hat. Es erweckt Alles den Anschein, als ob ler verdiente Forscher F. Bellermann, welcher den von ihm lerausgegebenen Anonymus de musica mit so vielen gelehrten und nützlichen Anmerkungen begleitet hat, gerade auf die Ptolenäischen Theseis und Dynameis als minder wichtig nicht dieselbe Jundlichkeit verwandt habe. Denn wie wäre es möglich, dass ein o scharfsinniger Mann wie F. Bellermann die Tabellen des Ptoemäus gründlich studirt, dabei aber nicht gesehen haben sollte, ass aus ihnen etwas ganz Anderes sich ergibt, als was Bellerlann den Ptolemäus über die thetische und dynamische Onoasie sagen lässt? Wie wäre es ferner möglich, dass Bellerann die von Wallis in der Ptolemäusausgabe hinzugefügten nmerkungen gründlich durchgenommen, aber dabei nicht gesehen ben sollte, dass der Herausgeber des Ptolemäus von der Thesis d Dynamis eine ganz andere Erklärung gegeben hat als diejenige. lche Bellermann den Lesern des Anonymus vorführt? Hätte sich nicht wenigstens verlohnt, dem Leser nicht vorzuenthalten,

dass J. Wallis über die thetische Onomasie eine durchaus abweichende Auffassung aufgestellt hat? F. Bellermann begr sich damit, aus der Harmonik des Ptolemäus das 11. Capitel II. Buches mitzutheilen. Dort sagt Ptolemäus, dass die di mische Mese des Mixolydischen Tonos dem 'topos' nach mit Paranete diezeugmenon des Mixolydischen Diapason stimme, die dynamische Mese des Lydischen Tonos mit der Trite diezeng non ..., - die dynamische Mese des Hypophrygischen Tonos der Parhypate meson des Hypophrygischen Diapason. Bei der Wallis gegebenen Erklärung der Thesis findet die von Ptolen verlangte Uebereinstimmung des dynamischen mit dem betreffer thetischen Klange auf's allergenaueste statt. Nach der Be mannschen Tabelle der Theseis, wenn in derselben die griechis Noten auf gleiche Weise mit Wallis in moderne Noten umschrie werden, besteht die dynamische Mese des Hypophrygischen Te in dem Klange fis, die thetische Hypate aber, die nach P mäus Forderung mit jenem dynamischen Klange bezüglich 'τόπος' stimmen soll ('άρμόζεται'), besteht nach Bellerm Auffassung in dem Klange f. Nach Bellermann würde I4 mäus den Ausdruck άρμόζεσθαι von zwei Klängen gebrauc deren einer ein Halbtonintervall höher als der andere ist. den grossen Mathematiker und Akustiker Ptolemäus für fi hält, dass er von den beiden um einen Halbton differirer Klängen f und fis den Ausdruck 'άρμόζεσθαι' gebrauchen 1 der wird aus den 14 kanonia im 15. Cap. des II. Buches Ptolemäischen Harmonik sich überzeugen können\*), dass j Ausdruck 'άρμόζεται' nicht anders als von der genauen Iden der beiderseitigen Klänge zu verstehen ist."

"Noch ein anderes äusseres Indicium ist gegen die Bemann'sche Deutung der Ptolemäischen Onomasie geltend zu mac Auf welche Weise — so fragen wir — lässt sich bei der Bemann'schen Deutung erklären, dass Ptolemäus im Tonos Hylydios, Hypophrygios, Hypodorios die dynamische Nete hybolaion zugleich als dynamische Proslambanomenos bezeich Und dass er im Tonos Phrygios, Lydios und Mixolydios dynamischen Proslambanomenos zugleich den Namen Nete hybolaion gibt? Dem alten Erklärer Wallis ist diese doppelte zeichnung der drei höchsten und der drei tiefsten Dynameis in

<sup>\*)</sup> Ein Auszug aus Ptol. harm. 2, 15 ist in dem Vorworte dieses B S. XVIII ff. enthalten.

genannten Tonoi durchaus erklärlich. Wie aber würde verständlich Bellermann diese höchst eigenthümliche Thatsache erklären? Am wahrscheinlichsten ist es, dass dem Herausgeber des Anonymus die Thatsache von der zweifachen Benennung der drei höchsten und tiefsten Dynameis des Tonos Hypodorios, Hypophrygios, Hypolydios, Phrygios, Lydios, Mixolydios gar nicht zur Kenntniss gekommen ist, da er den sieben Tabellen im 11. Cap. des II. Buches der Ptolemäischen Harmonik schwerlich ein gründliches Studium gewidmet haben kann."

So weit Herr Dr. Demetrios Sakellarios in seiner dem Herrn Prof. O. Paul gewidmeten Promotionsschrift: "Die musikalische Jugendbildung im griechischen Alterthume nebst einer Revision der Ptolemäischen Onomasia kata Thesin und kata Dynamin." Athen, Verl. P. D. Sakellarios 1885. Aus Bellermanns Tabelle im Anonymus p. 10 ist ersichtlich, dass nach Bellermanns Auffassung die Klänge z. B. einer Dorischen Melopöie

kata Thesin benannt seien, wenn die Dorische Melopöie im Tonos Dorios geschrieben ist;

ist sie dagegen in irgend einer anderen Transpositionsscala, z. B. in der Lydischen, Fhrygischen, Mixolydischen, gesetzt, so ist dies die Onomasie. kata Dynamin Phrgyiu, Lydiu, Mixolydiu.

Den soeben mitgetheilten Auseinandersetzungen des Herrn Dr. Sakellarios, welche auch in die neue von B. Sokolowsky besorgte Ausgabe der Ambros'schen Musikgeschichte aufgenommen sind, bin ich im Stande in allen Stücken beizupflichten. Schon in der 1863 erschienenen ersten Auflage meiner griechischen Harmonik und Melopöie hatte ich eine Darstellung der Ptolemäischen Onomasie der Klänge gegeben, welche zu denselben Resultaten wie Johannes Wallis gelangt war. Ich habe die dort von mir gegebene Tabelle, welche meine Auffassung der Ptolemäischen Onomasie im Gegensatze zu F. Bellermann erläuterte, oben auf S. 141 wiederholt.

Gegen diese meine Auffassung wandten sich A. Zieglers "Untersuchungen auf dem Gebiete der Musik der Griechen: über die ὀνομασία κατὰ θέσιν des Ptolemaeus", Programm des Gymnasiums zu Lissa 1866. Unbedingt müsse an Bellermanns Auffassung der Ptolemäischen Onomasie festgehalten werden; die von mir gegebene Interpretation der Stelle sei völlig verfehlt, verfehlt auch die neue Lehre, die auf Grund meiner Interpre-

tation von mir aufgestellt sei, dass nämlich die griechischen Tonarten (Harmoniegattungen) entweder in der Tonica oder in der Terz oder in der Quinte schliessen konnten. Nach Ziegler ist dies "eine vollständig neue Lehre, die zunächst den Schein erweckt, als sei die mittelaltrige Lehre von den authentischen und plagalischen Tonarten in einer noch grösseren Ausdehnung durch Hinzufügung ganz neuer, weder in der alten noch in der neuen Musik bisher bekannter Terztonarten auf des Alterthum übertragen worden." In diesen Worten meines Gegnen zeigt sich dessen gänzliche Unbekanntschaft mit den Cadenzen unserer christlichen Kirchentöne, von denen in den Musiktheories gelehrt wird, dass sie theils vollkommene, theils unvollkommene Schlüsse haben und dass im letzteren Falle die Oberstimme auf die Terzlage oder auf die Quintlage des tonischen Dreiklanges ausgeht. In der älteren christlichen Musik sind sogar die Terzenschlüsse noch häufiger als die Quintenschlüsse, und auch heute noch spielen sie im deutschen Volksliede eine nicht unbedeutende Im Vorworte dieses Buches sind die unvollkommenes Schlüsse der Kirchentone im Vergleich mit den Terzen- und Quintenschlüssen der griechischen Tonarten eingehend besproches Wäre es mir vergönnt gewesen, diesen Vergleich zwischen antike und christlicher Musik schon früher ziehen zu können, so würde dies, denke ich, die beste Entgegnung auf die Angriffe Zieglen und seiner Anhänger gewesen sein.

Uebrigens darf ich meinem Gegner Ziegler zugestehen, des wenn man lediglich die zur Erläuterung der Thesis dienende Textesworte des Ptolemäus ins Auge fasst, dass dann bei de von mir gegebenen Interpretation nicht Alles gehörig erledis zu sein scheinen könnte. Ptolemäus ist zwar ein durchaus klare Schriftsteller, aber das Verständniss gerade unserer Stelle wir dadurch erschwert, dass l'tolemaus die thetische Onomasie die seinen Lesern bekannte voraussetzt und dass er mit Hab der thetischen Onomasie seinen Lesern die dynamische Onomasie erläutern will. Hätte Ptolemäus das umgekehrte Verfahren die geschlagen, hätte er die dynamische Onomasie als die allgemis bekannte vorausgesetzt und von dieser aus die thetische Onomait erläutern wollen, dann würde vermuthlich seine Darstellung verständlicher gewesen sein, es würde alsdann von seiner Seite nicht der Hinzufügung der mit Akribie ausgeführten Tabellen bedurk haben. Ohne diese Tabellen, von denen der Herausgeber Johanns

Wallis ein volles Verständniss besass, wäre der Ptolemäische Worttext, welcher ohnehin nur als Einleitung zu den Tabellen dienen soll, von den Missdeutungen der Bellermannschen Interpretation niemals zu befreien gewesen. Gerade die Tabellen des Ptolemäus, in denen dieser die dynamische und thetische Onomasie für jeden der 7 Tonoi ausführt, sind die Hauptsache, ohne deren sorgfältige Beachtung ein richtiges Verständniss dieser an sich schon gar nicht leichten Theorie unmöglich ist. Mein Gegner F. Ziegler, welcher nun einmal an der Bellermannschen Interpretation festgehalten wissen wollte, konnte nicht anders, als dass er gleich Bellermann die von Ptolemäus aufgestellten Tabellen unbeachtet liess; er desavouirt diese Tabellen, als angeblich durch den Herausgeber oder gar den Drucker in wunderlicher Weise verunstaltet. In meiner Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 369 habe ich die Ausgabe des Wallisius gegen diese Vorwürfe Zieglers zu rechtfertigen gesucht.

# § 19.

# Die Ptolemäischen Verzeichnisse der dynamisch-thetischen Scalen nach Dr. Sakellarios.

Die im Folgenden durch gesperrte Schrift ausgezeichnete Namen sind diejenigen, welche Ptolemäus als constante Klänge (ἐστῶτες) bezeichnet (vgl. oben S. 58).

Ptolemäus legt seinen Scalen nicht das Syntonon diatonon (unsere moderne Diatonik), sondern eine Stimmung zu Grunde, in welcher das nicht-diatonische Intervall 27:28 vorkommt (vgl. oben S. 96). Der Vereinfachung wegen sind im Folgenden die Scalen des Ptolemäus auf die reine Diatonik zurückgeführt.

Den griechischen Klangbenennungen ist eine fünffache Uebersetzung in modernen Notenbuchstaben beigegeben: zwei Kolumnen auf der linken, drei Kolumnen auf der rechten Seite.

Die erste und die zweite Kolumne mit den Ueberschriften: "Nach der Scala ohne Vorzeichnung" und "Nach der Scala mit Einem b" repräsentiren die erste den Tonos Hypolydios (zu Platos Zeit noch Hypodorios genannt) und den Tonos Lydios (vgl. oben S. 118). In diesen beiden Scalen sind die von Aristides überlieferten sechs Harmonien der Platonischen Republik geschrieben. Ausserdem sind alle uns überkommenen Melodieeste der griechischen Musik im Tonos Lydios gehalten. Wir

haben überhaupt keine griechische Melodie, welche in einem anderen Tonos geschrieben wäre. Auch der Dorische Hymnos auf die Muse und auf Helios von Dionysios und Mesomedes (aus der Zeit des Ptolemäus) stehen im Tonos Lydios.

Die fünfte Kolumne mit der Ueberschrift, Nach Westphal, Gevaert und C. Lang" stellt diejenigen modernen Noten dar, welche nach Bellermann und Fortlage dem jedesmaligen Tonos des Ptolemäus entsprechen würden. Zuerst gab die zweite Auflage der griechischen Harmonik von Westphal die Ptolemäischen Tabellen in dieser Uebertragung; von dort aus sind sie in Gevaerts Histoire et Théorie de la Musique l'antiquité, I. (1875), vorber schon in Carl Langs Ueberblick über die griechische Harmonik (1872) herübergenommen.

Da Ptolemäus sich nachweislich einen Irrthum hat zu Schulden kommen lassen — die Dorische Octavengattung wird keineswegs immer im Tonos Dorios geschrieben, sondern auch, sogar von seinen Zeitgenossen Dionysios und Mesomedes — im Tonos Lydios, so hat die fünfte und letzte Kolumne (nach Westphal, Gevaert und C. Lang) keineswegs eine praktische Bedeutung für die Musk der Griechen. Es würde am passendsten sein, wenn jede der sieben Ptolemäischen Tabellen in sieben verschiedenen Tranpositionsscalen übertragen wäre, wie bereits Forkel bemerkt und wie dies durch Oscar Paul in neun und vierzig Tabellen richtig ausgeführt ist.

Die dritte Kolumne der Notenbuchstaben mit der Ueberschrift "Thetisch-dynamische Klünge nach Wallis" enthält der von dem Herausgeber der Ptolemäischen Harmonik in den Antationes hinzugefügten Notenscalen, aus dem Tenorschlüssel in unsere allgemein bekannten Notenbuchstaben übertragen.

Die vierte Kolumne mit der Ueberschrift "Eyles Stile, Burney, Chapell, v. Jan" repräsentirt die Art und Weise, widie griechischen Klangnamen von Burney übertragen sind. Die selbe rührt von Eyles Stiles\*) her, welcher auf diese Weise Scalen seines Vorgängers Wallis zu verbessern vermeinte.

Die jedem der acht Tonoi gleichnamige Octavengattung ist durch fettere Schrift der zu ihr gehörigen acht Klänge gekennzeichnet.

<sup>\*)</sup> Vgl. über ihn die oben angeführte Abhandlung des Herrn Dr. Demetrios Sakellarios.

Trite breech Nete diesecuranes Personale diles Tritte Nonl'avames: Meso

a of t Money a ( Lisburgs towns Lichanna manna & Partworks menus Parkyrate meers e a livrate mores. Hypate masses A | a | Lichages broaden Lichagos bountas f Portugate hypates. Perhygate hypaton. Il a Byyate hypoten Hypato bypaton

A. of Perceland Physpircher Tonce des Pholeschus

Mara taranta

Make diss

Paranete dira.

Purhyunta mesor

Parlypate hypaton. A of Note byough on Perol. Ryonte byenten Produntantiones

Denata moses Lichance happion.

Trite dies.

Parameter.

Meer Lichanos sceses.

Decumela hymerly.

g e Passocte hyperte.

F. D. | Tribe househ.

. . I Nato dice A. or Domesta dice.

e . f Telle fies.

h. e (Parameter

g e Lithaus merce.

a o Hypate mases

A at Stebanos broates

H c Hypate hypaton.

ald Mess

Paranete bybech

d as Bernanda dina # / Trite dies h e Paramore

Klasgbrorennegon a d Note byperbelaise e Personia byporb à : Trite hayerb e a Note dimenuments

abesenveges. Nete hyperbolaion.

Verzeichnisse der dyn. thet, Boalen nach Dr. Sakelbeien, 151

a e da

B H e

4 4 -

h A A

B 0 44

On Gr #

d . Note dictoraguence. Persuate barrent

a Paraceta dica. Trite hyperla e & Yelle dies. Note dissugments h or Parameter Parenete dies. or Mone Tribe dies

Parausaus R | F (Lichance moon. d Purtresses meses. d Hausto mouse. Lightness weeks

Perference mason. & Purhasule handon Hypoto service. a literate breaten Lishanes hypoton

g Nete hyperh - Prest. Parlypate hypoten. / (Paramete hyporh. Manute beneton B #1. e 1 (Trite hyperb.)

once des Ptolemius, Lichanas hanaten Mete tomobolston Parkryate hypater Percente hypothesi.

Hyuate byeaten Yeite brugghal. Nete discourance. Paraunta dies Trite hyperty Trite dies.

Parameso. Person's dies Tolke dies Parkyrate mesos

of Moor Hypate mases.

Lichards wowen b. Budanets much Deskripte branton 1. e. Hapate meson Brunte byrates

endambasemen.

e Liebane bysutor

Hypophyratischer Topos des Pholomica Elaagheneonymero (Parkyrate hypaton) Neto Ivroech

| Trite hyperh.  | Personte dies.  | - 14 |
|----------------|-----------------|------|
| Note dies.     | Trite dies.     | - 10 |
| Parasete dies. | Paracesso.      | - 1× |
| Tribe dies.    | Mese.           | - le |
| Paramess.      | Lichance meson. | let. |
|                |                 |      |

Heyale meson. Lichages hypaton Paraynate hypaton

> Trita broach West The

Tribe dies

Palament.

Meso

Paranete dies

Lichagos masta.

Lichanna hypothes

Parhypate hypaton.

Hypate hypaton. Penalambarra

Paranete mason.

Myrada wasan

Lichance masses. Parkyrale meson. Strate meson Lichages bypaten Hypate kypaton Perbroote hypaten Hypolydischer Tonos des Piclemins. Note hyperb .- Prost. Paranete hyperb

Paranete hyberly

Nato dies

Vote dies.

Faramese

Liebanos mesos.

Pudryale mese.

Hunate meser

Licharos hypaton.

Parhypute hypaton

Hypate bypaton

Mess

Parasolo diss

Paranele hyperh

(Hypate hypatem)

Note hyberh - Prost. Trite hyperb.

Paranete hyperb

à. 4 m

. A 4

h late a

A ofe h

1 0 160 A

00 0 0

Se A

- 2 44 4 - A 4 1 8 min 4 the late of

| Transfeldant. | Mary Late By | Mixolytisoher Too<br>Dynamiche<br>Klanderennann | Thetische              | Mary Spirit Side | Can lates, Sumer. | Name Woman |
|---------------|--------------|-------------------------------------------------|------------------------|------------------|-------------------|------------|
|               | n.           | Nete diescrgmenen.                              | Note hyperbolaica.     | 1                | 100               | ĺ          |
| ı             | 0            | Paranete dice.                                  | Paranete hyperbolaisz. | is.              |                   |            |
| e             | 1            | Trite dies                                      | Trite hyperbolaice.    | 14               |                   | ķ          |
| ï             |              | Paramere.                                       | Note diszesgwonen.     | 10               |                   |            |
|               | d            | Mesc.                                           | Personte dies.         | 14               | 4                 | ŀ          |
| r             |              | Lichages torson.                                | Trite dies.            | 10               |                   | ķ          |
| r             | 4            | Parkypale meen.                                 | Paramere.              | 18               | ٠                 | k          |
| e             | 44           | Hypate meson.                                   | Meso.                  | 20               |                   |            |
| ä             | 0            | Lichence hypotes                                | Lichards moson.        |                  |                   | ķ          |
| ô             | 1            | Parkypale hypoton.                              | Pottypule messe.       | 10               | 1                 | k          |
| 6             |              | Hypate bypaton                                  | Hypate muses.          |                  |                   | ı          |
|               | l ir         | Note hyperds - Prost.                           | Lickanos hypaton.      | à                |                   | ī          |
| ı             |              | (Parascio kyperts)                              | Purhypate hypoten.     |                  |                   | 4          |
| r             | 4            | Trita hyborh.)                                  | Hypato hypaten.        | į u              |                   |            |
|               | 100          | (Nete dies)                                     | Preslambanouvega.      | I.A.             |                   |            |

#### § 20. De Ptolemiischen Thooris in Drer Bedentung als Obert

En Friedrichtere Franct in Berr Beiering ab Gereife.

Von der Verleichnichter Tabellen, wiede in dem Vernegebenden vergelicht eine Jung Zeigere Allendung R. bit "Jugetragen der Verleichte Auf der Verleichte Gereifen der

Leiter der Verleichte Auf der Verleichte Auf der

der geleicht, ab seine in R. auf der Stindplichter Park der

den geleicht, ab seine in R. auf der Stindplichter Park der

der geleichte, der seine in Rein der Stindplichter Park der

der Stindplichter der Verleichte Auf der Stindplichter Park der

der Stindplichter der Verleichte Stindplichter Park der

der Stindplichter der Verleichte Stindplichter Park der

der Stindplichter der Verleichter der der Stindplichter Park der

der Stindplichter der Verleichter der Stindplichter der

der Stindplichter der Verleichte in der Verleichter der Verleichter in der Verleichter der

der Gereichter der Gereichte in der Verleicht gestellt beiden

der Gereichter der Gereichte in der Verleicht gestellt beiden

der Gereichter der Gereichte der Verleichte der Verleichter der

der Gereichter der Gereichter der Verleichter der Verleicher der Verleichter der Verleichter der Verleichter der Verleichte

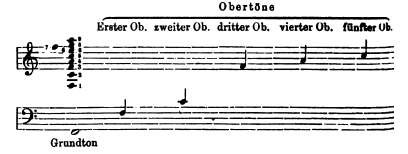
und dass nur der ziemlich grobe und ungeschickte Druck & Tabellen in der Wellichaben Ansenben sowohl vom Jahre 160 als auch von 1699 durch an sich ganz unbedeutende Ungenauigkeiten jene missverständliche Auffassung verschuldet habe."

Dem habe ich in der Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus S. 279 folgendes entgegnet: "Ein jeder, der sich auf alte Drucke versteht, weiss, dass mein Gegner durch die angebliche 'Grobheit und Ungeschicktheit' (!) der Oxforder Drucke seine Umänderung des Textes nicht motiviren durfte. Er musste sich auf die Notiz des Herausgebers verlassen, dass er die Varianten-Discrepanz der 11 von ihm zu Rathe gezogenen Handschriften mitgetheilt habe, dass z. B. neben τετράχορδον die Lesart διὰ τεσσάρων vorkomme, dass er in der Tabelle des Δώριος τόνος dem τετράχορδον, für welches er sich als die ihm besser scheinende Lesart entscheidet (ich hätte mich für διὰ τεσσάρων entschieden) noch die Zusätze ὑπάτων διεζευγμένων hinzugefügt habe, was ziemlich verkehrt und überflüssig ist. So können wir uns wohl gestatten, die oben rechts in der Columne von Wallis gesetzte Lesart 'τετράχορδον' gegen die zweite dem Herausgeber nicht zusagende Lesart 'διὰ τεσσάρων' umzutauschen." Aber um dergleichen Kleinigkeiten handelt es sich bei meinem Gegner nicht. An Stelle der im Oxforder Drucke überlieferten Tabellen macht er eigene neue Tabellen. Herr Ziegler selber wird wohl nicht gedacht haben, dass seine Aenderungen auch bei aufmerksamen Lesern die aus der Oxforder Typographie "Oxonii e Theatro Scheldoniano anno Dom. 1682" hervorgegangenen verdrängen würden. Ich unterlasse es, die angeblich "echt" Ptolemäische Tabelle des Mixolydios Tonos, welche Ziegler aufstellt, hier des Weiteren zu besprechen: sie verdient es nicht.

Wer für ein quellenmässiges Studium der griechischen Harnonik ein wirkliches Interesse hat, der wird für die Onomasie les Ptolemäus sich an die Tabellen, wie sie Wallisius veröffenticht, nicht aber wie Ziegler dieselben verunstaltet hat, zu halten naben.

Dass die Tabellen der Oxforder Ausgabe die genuinen labellen des Ptolemäus sind, wird derjenige, welcher ihnen ein orgfältiges Studium zuwendet, alsbald inne werden. Sie rechtertigen sich selber durch die innere Logik, dass die thetischen länge in einer bestimmten Beziehung zu den Obertönen ler modernen Akustik stehen. Carl Lang sagt in seinem Kurzen Ueberblick über die griech. Harmonik, Heidelberg 1872", iner Schrift, die nicht bloss die von anderen gewonnenen Resul-

tate in lichtvoller Weise zusammenfasst, sondern auch eine Fü eigener Resultate darbietet, auf S. 24: "Ausser der Pythag reischen und der Aristoxenischen (temperirten) Stimmung gi es noch eine dritte, die sogenannte natürliche, von der die Alte eine höchst dürftige Spur von der Kenntniss der Obertöne t dem Peripatetiker Adrastos abgerechnet (Zeitalter des Ptol mäus), freilich nichts wussten. Wenn wir nämlich z. B. auf de Claviere das tiefere F anschlagen, so hören wir leicht zuglei das höhere f, c, f und a. Man nennt diese oberhalb des a geschlagenen Tones liegenden Mitklinger Obertöne. sache, dass jeder musikalische Klang (mit einziger Ausnahme d durch pendelartige Schwingungen hervorgebrachten 'einfache Tones der Stimmgabel) mehrere, unter günstigen Bedingung 8-10 Obertone enthält, - man hat diese Obertone, bzw. Ps tialtöne, nicht unpassend mit den Spektralfarben im weise Lichte verglichen. - ist durch Experimente als objectiv wirkli Stellen wir dies in einem Accorde mit dem Grun erwiesen. tone (F) bzw. als harmonische Reihe dar, so erhalten wir:



So weit Carl Lang. Von den vorstehenden fünf Obertöstergibt sich sofort, dass sie mit folgenden fünf Klängen des Phlemäischen Tonos Lydios identisch sind (den Tonos Lydioselbstverständlich in der Transpositionsscala ohne Vorzeicht gedacht):

f c f a c Lydischer Lydische Lydische Lydische Proslamban. Hypate Mese Trite Nete

Die harmonische Bedeutung dieser fünf Klänge ist folgende:

Dominante Tonica Mediante Unterquart Oberters

Von unserem modernen F dur unterscheidet sich der Ptolemäist

mos Lydios dadurch, dass jenem die Quarte b zu Gebote steht, esem nicht.

Im Tonos Phrygios des Ptolemäus werden, dieselbe Transsitionsscala ohne Vorzeichen vorausgesetzt, die entsprechenden änge und Tonnamen folgende sein:

e harmonische Bedeutung dieser Klänge ist folgende:

Dominante Tonica Mediante Unterquart Oberterz

n unserem modernen G dur unterscheidet sich der Ptolemäische nos Phrygios dadurch, dass jenem die grosse Septime fis (als itton) zu Gebote steht, diesem nicht.

Im Tonos Hypophrygios des Ptolemäus werden, dieselbe anspositionsscala ohne Vorzeichen vorausgesetzt, die entspreenden Klänge und Tonnamen folgende sein:

c g c e g Hypophr. Hypophr. Hypophr. Hypophr. Proslamb. Hypate Mese Trite Nete

ese Klänge haben in unserer c dur-Scala die Function der

Dominante Tonica Mediante Unterquart Oberterz

Unter den sieben Ptolemäischen Tonoi gibt es also drei, n Lydischen, Phrygischen und Hypophrygischen, in welchen dynamischen Theseis eine solche Beschaffenheit haben, dass n den drei für die harmonische Beschaffenheit massgebenden ängen Hypate, Mese, Trite (Unterquart, Tonica, Mediante) die ztere den Grenzklang einer grossen Terz bildet; somit entechen diese drei Tonoi den Dur-Scalen: der Tonos Hypophry-8 entspricht genau unserem cdur, der Tonos Lydios kommt serem f dur, der Tonos Phrygios unseren g dur am nächsten, Unterschied besteht darin, dass dem Lydischen Dur die Oberirte b fehlt, dem Phrygischen die grosse Septime fis. Unsere itige Musik wendet diese beiden Dur-Tonarten so gut wie gar ht an, wohl aber sind beide in dem Systeme der Kirchene vertreten: das Lydische Dur des Alterthumes heisst auch te Lydischer Kirchenton (Tono Lidio), das antike Phrygisch t mit dem Mixolydischen Kirchenton zusammen.

Von den übrigen Tonoi des Ptolemäus sind der Dorische

und der Hypodorische Moll-Tonarten; denn hier ist das Intervon der Paramese bis zur Trite eine kleine Terz. Doch w der Tonos Dorios noch der Tonos Hypodorios entsprechen uns modernen Moll-Scalen genau.

Denn der Tonos Dorios hat zu seinen Theseis folg charakteristische Klänge:

| A         | е        | a,       | c        | <u>e</u> |
|-----------|----------|----------|----------|----------|
| Dorischer | Dorische | Dorische | Dorische | Dorische |
| Proslamb. | Hypate   | Mese     | Trite    | Nete     |
| erster    | zweiter  | dritter  | •        | fünfter  |
| Oberton   | Oberton  | Oberton  |          | Oberton  |

Der vierte Oberton fehlt, wir haben also kein Dur-, wohl eine Molltonart:

Dominante Tonica Mediante
Unterquart kleine Ters

Mithin ist nach den von Ptolemäus überlieferten Doris Theseis die Dorische Harmonie der Griechen, die Transpositiscala ohne Vorzeichen vorausgesetzt, nicht die moderne Ar Scala, da der Leitton gis fehlt, wohl aber kommt die Dori Harmonie der Alten mit dem sogenannten Aeolischen Kirctone überein und findet auch in den modernen Volksweisen, sonders bei den Russen\*), eine sehr häufige Anwendung.

Der Tonos Hypodorios des Ptolemäus hat zu se Theseis folgende charakteristische Klänge:

| D         | a        | ď                | f        | 8.       |
|-----------|----------|------------------|----------|----------|
| Hypodor.  | Hypodor. | Hypodor.         | Hypodor. | Hypodor. |
| Proslamb. | Hypate   | Mese             | Trite    | Nete     |
| erster    | zweiter  | drit <b>t</b> er |          | fünfter  |
| Oberton   | Oberton  | Oberton          |          | Oberton  |

Der vierte Oberton fehlt, wir haben also keine Dur-, wohl eine Molltonart:

Dominante Tonica Mediante Unterquart kleine Ters

Mithin bedingen die von Ptolemäus überlieferten Hypo schen Theseis nicht eine im modernen Musiksysteme gebriliche D moll-Scala, denn das d moll des Ptolemäus entbehrtbloss des Leittones eis, sondern ihm steht auch der Klaus

<sup>\*)</sup> Wer die jetzt in den grösseren deutschen Städten von den St des Herrn Slaviansky vorgetragenen russischen Chorlieder gehört hat werden die eigenthümlichen russischen Mollmelodien mit fehlendem L nicht eutgangen sein. Diese Molltonartist der sogenaunte Aeolische Kirch

nicht zu Gebote. Unter den Kirchentönen findet sich auch diese Octave, der sogenannte Dorische Kirchenton.

Von den Tonoi des Ptolemäus bleiben noch zwei übrig: der Hypolydios und der Mixolydios.

Tonos Hypolydios.

| f      | h           | d                      | $\overline{\mathbf{f}}$      |
|--------|-------------|------------------------|------------------------------|
| Hypate | Mese        | Trite                  | Nete                         |
|        | dritter     |                        | fünfter                      |
|        | Oberton     |                        | Oberton                      |
|        | f<br>Hypate | Hypate Mese<br>dritter | Hypate Mese Trite<br>dritter |

Dies stellt weder eine Durtonart, noch eine Molltonart dar; denn es fehlt nicht bloss der vierte, sondern auch der zweite Oberton, welcher die Dominante repräsentiren würde.

Tonos Mixolydios.

| $\mathbf{E}$ | h      | e       | g     | $\overline{\mathbf{h}}$ |
|--------------|--------|---------|-------|-------------------------|
| Proslamb.    | Hypate | Mese    | Trite | Nete                    |
| erster       |        | dritter |       | fünfter                 |
| Oberton      |        | Oberton |       | Oberton                 |

Auch für diesen Tonos des Ptolemäus wollen die Tonarten der christlichen Musik kein Analogon darbieten\*).

Von den sieben Tonoi des Ptolemäus ergeben die Theseis des Lydios, Phrygios, Hypophrygios, Dorios, Hypodorios fünf auch in der christlichen modernen Musik, beziehungsweise in dem Systeme der Kirchentöne wohl bekannte Scalen, in den stets die thetische Mese als Tonica fungirt.

Schon bei Forkel Band 1 Seite 326 heisst es: "Von dem Ton Mese ist merkwürdig, dass er von den Alten für denjenigen Ton gehalten wurde, nach welchem sich alle übrigen Töne richten mussten. Dies versichert nicht nur Euklides, sondern auch Aristoteles in seinen Problemen, wo gefragt wird, warum alle Töne einer Tonleiter nach der Mese eingerichtet und gestimmt werden? An einer anderen Stelle (Problem 20) setzt er noch hinzu, dass alle Melodie, sie möge nun höher oder tiefer als die Mese sein, beständig eine gewisse Beziehung darauf haben müsse."

<sup>\*)</sup> Das Vorwort dieses Buches weist darauf hin, dass Ptolemäus, dessen larmonik mehr eine akustische als eine musikalische Arbeit ist, zwar ein rosser Akustiker war, aber dass seine Musikkenntnisse in vielen Stücken nzureichend sein mochten. So scheinen auch die 7 Tonoi des Ptolemäus ach einer gewissen Schablone vielmehr, als unter Berücksichtigung der raktischen Musik ausgeführt zu sein. Das gilt von den Tonoi, deren amen mit Hypo- und Mixo- gebildet sind.

Die Stelle Aristoteles' Probl. 19, 19 lautet: Διὰ τί ἐὰν μέν τις κινήση ήμων, άρμόσας δὲ τὰς άλλας χορδὰς κέχρηται τώ όργάνω, οὐ μόνον ὅταν κατὰ τὸν τῆς μέσης γένηται φθόγγον, λυπεί και φαίνεται ανάρμοστον, αλλά και κατά την αλλην μελφ δίαν έαν δε την λιχανον ή τινα άλλον φθόργον, τότε φαίνεται διαφέρειν μόνον, σταν κάκείνη τις χρηται; "Η εὐλόγως τοῦτο συμβαίνει: πάντα γὰρ τὰ γρηστὰ μέλη πολλάκις τῆ μέση γρηται καὶ πάντες οι άγαθοί ποιηταί πυκνά πρός την μέσην άπαντῶσι καν απέλθωσι ταχύ έπανέρχονται, πρός δὲ αλλην οῦτως οὐδεμίαν. Καθάπερ έχ των λόγων ένίων έξαιρεθέντων συνδέσμων, ούκ έστιν ὁ λόγος Ελληνικός, οίον τὸ ,,τε" και τὸ ,,τοι", και ένιοι δε ούθεν λυπούσι, διά τὸ τοῖς μεν άναγκαϊον είναι γρήσθαι πολλάκις η ούκ έσται λόγος Έλληνικός, τοις δε μή. ούτω και τῶν φθόγγων ἡ μέση ώσπερ συνδεσμός έστι καὶ μάλιστα τῶν καλών διὰ τὸ πλειστάκις ένυπάρτειν τὸν φθόγγον αὐτῆς. Wir erfahren aus dieser interessanten Auseinandersetzung folgendes: "Wenn man die μέση zu hoch oder zu tief stimmt, die übrigen Saiten des Instruments aber in ihrer richtigen Stimmung gebraucht, so haben wir nicht bloss bei der uéon, sondern auch bei den übrigen Tönen das peinliche Gefühl einer unreinen Stimmung - dann klingt also Alles unrein. Hat aber die perq ihre richtige Stimmung und ist etwa die Lichanos oder ein anderer Klang verstimmt, dann zeigt sich die unreine Stimmung nur an den Stellen des Musikstücks, wo eben dieser verstimmte Ton erklingt." Weiter erfahren wir: "In allen guten Compositionen ist die μέση ein sehr häufig vorkommender Ton und alle guten Componisten verweilen  $\pi \nu \nu \nu \dot{\alpha}$  — d. h. sehr häufig — auf der  $\mu \epsilon \sigma \eta$ , und wenn sie sie verlassen haben, kehren sie bald wieder zu ihr zurück, was bei keiner einzigen anderen Saite in dieser Weise geschieht." Dann wird diese musikalische Eigenthümlichkeit mit einer Eigenthümlichkeit der griechischen Sprache verglichen: "Es gibt einige Partikeln, wie z. B. zs und zos, die, wenn das Griechische ein wirklich griechisches Colorit haben soll, häufig gebraucht werden müssen - werden sie nicht gebraucht, so erkennt man daran den Ausländer; andere Partikeln dagegen können, ohne dem griechischen Colorit Eintrag zu thun, ausgelassen werden. Was jene so recht eigentlich griechischen Partikeln für die Sprache sind, das ist die uέση für die Musik: ihr häufiger Gebrauch verleiht den griechischen Melopöien ihr eigentlich griechisches Colorit."

Aehnliches berichtet Dio Chrysostomos (unter Domitian, Nerva und Trajan), welcher 68, 7 vom Stimmen der Saiteninstrumente sagt, man habe zuerst der Mese den richtigen Klang gegeben und erst nach diesem auch die übrigen Saiten gestimmt,

έν λύρα τὸν μέσον φθόγγον καταστήσαντες ἔπειτα πρὸς τοῦτον άρμόζονται τοὺς ἄλλους εἰ δὲ μή, οὐδεμίαν οὐδέποτε άρμονίαν ἀποδέξουσιν.

Aus den beiden Stellen der Aristotelischen Problemata und des Dio Chrysostomos glaubte die erste Auflage meiner Harmonik die Folgerung ziehen zu müssen, dass damit der Mese die harmonische Bedeutung der Tonica vindicirt sei. Unabhängig von mir wurde dies auch durch Helmholtz aus den Aristotelischen Problemen gefolgert, freilich nur für die Dorische Tonart; denn Helmholtz bezog jene Mese der Aristotelischen Probleme nur auf die dynamische, nicht auf die thetische Mese. Die Stellung aber, welche die Tabellen des Ptolemäus der thetischen Mese als der Tonica zugleich für die Dorische, Phrygische, Lydische und die übrigen Octavengattungen vindiciren, lässt schwerlich einen Zweifel, dass auch in den Aristotelischen Problemen und bei Dio Chrysostomos, dem jüngeren Zeitgenossen des Ptolemäus, die thetische Mese gemeint ist: dieselbe Dorische, Phrygische, Lydische u. s. w. Mese wie in den "Theseis" des Ptolemäus.

Wer mag da noch ferner mit Ziegler behaupten, dass die Ptolemäischen Tabellen, wie sie in der Ausgabe des J. Wallis vorliegen, gleichlautend in der Oxforder Quart-Ausgabe von 1682 und in der Oxforder Folio-Ausgabe von 1699, nicht die genuine Arbeit des Ptolemäus repräsentiren, sondern zufälligen Irrungen des Oxforder Typographen ihr Dasein verdanken? Die Integrität der in den Oxforder Ausgaben enthaltenen Verzeichnisse der Ptolemäischen Theseis wird nicht bloss durch ihre innere Logik bezeugt, dass nämlich die thetische Mese für die Dorische, Phrygische, Lydische Octavengattung die Bedeutung der Tonica, die Hypate und Nete die Bedeutung der Dominante hat, sondern auch durch die äussern Zeugnisse der Aristotelischen Probleme und des Dio Chrysostomos. Denn man wird doch nicht im Ernst annehmen wollen, dass es auf Druckfehlern oder Setzfehlern der Oxforder Typographie beruhe, wenn die Stellen des Dio Chrysostomos und der Aristotelischen Probleme über die Mese durch die Ptolemäischen Verzeichnisse der Déceig ihre Bestätigung erhalten haben!

#### § 21.

#### Die thetische Onomasie in der Bysantinischen Zeit.

Die Klangnamen der jou des Manuel Bryennios.

Wer für die Ptolemäischen δέσεις ein wirkliches Interes hat, der wird nicht versäumen, zu deren Vergleichung auch i Mittheilungen des dem 14. Jahrhunderte angehörenden Mam Bryennios zur Vergleichung herbeizuziehen. Derselbe schrieb der Compilations-Manier seiner Zeit ἀρμονικῶν βίβλια τρία, s gedruckt in Johannis Wallis Opera Mathemat. III p. 259 Oxon. 1699. Das erste Buch gibt in der Hauptsache einen Comentar zu Pseudo-Euklides, die beiden folgenden zu der Harmos des Ptolemäus. Vom besonderen Interesse sind einzelne in diese Destellung der altgriechischen Melik hineinverwebte Capitel, welc uns mit der Theorie der νεούτερου τῶν μελοποιῶν, wie sie Bryenios p. 485 nennt, bekannt machen. Es sind dies folgende Capit

# Βιβλίου β΄ τμημα γ΄.

Περὶ τοῦ ὑπὸ ποίων χορδῶν τοῦ πεντεκαιδεκαχόρδου ὀργάνου εκασ τῶν ἐξαιρίτων τε καὶ γνωρίμων ὀκτὼ τόνων περιέχεται (p. 405—408).

## Βιβλίου β΄ τμημα δ΄.

Περὶ τοῦ πόσω διαστήματι τῆς φωνῆς έστιν ξκαστος τῶν ἀκτὰ τόν ἐκάστου ὀξύτερος ἡ βαρύτερος (p. 408-410).

# Βιβλίου γ΄ τμημα δ΄.

Περὶ τῶν ὀκτὰ τῆς μελφδίας εἰδῶν p. 481 -484: die Namen ἦχος πιος, ἦχος πλάγιος πρῶτος u. s. w., der Tonumfang eines jeden ἦχος, μεταβολή in einen anderen ἦχος, die παραφθορά des ἦχος).

# Βιβλίου γ΄ τμημα ς΄.

Περί τῆς προλήψεως τε καὶ προκρούσεως τῶν τῆς μελφδίας εἰδών τῆς θεωρουμένης ἐν αὐτοῖς κοινωνίας τε καὶ διαφορᾶς (p. 485—487 Am El dieses Abschnittes die Classification der τέλεια und ἀτελῆ μελφδίας είδη)

Die νεώτεροι μελοποιοί wenden nach der Mittheilung i Bryennios acht ήχοι an, welche sich sofort als die innerheiner vollständigen diatonischen Octave vom Proslambanome bis zur Mese möglichen είδη τοῦ διὰ πασῶν herausstellen. sind acht, nicht sieben Octavengattungen, weil nicht nur den tiefsten, sondern auch auf den höchsten Ton des διὰ παι eine Scala basirt wird.

In jeder Octavengattung sind es zwei Töne, welche eine sonders hervortretende Bedeutung haben, die sogenannte  $\mu$  und  $i\pi \dot{\alpha} \dot{\tau} \eta$  des jedesmaligen  $\dot{\eta} \chi o_{S}$ . Diese beiden Töne des i sind es nämlich, in welchen die demselben angehörende Mel

Aehnliches berichtet Dio Chrysostomos (unter Domitian, Nerva und Trajan), welcher 68, 7 vom Stimmen der Saiteninstrumente sagt, man habe zuerst der Mese den richtigen Klang gegeben und erst nach diesem auch die übrigen Saiten gestimmt,

έν λύρα τὸν μέσον φθόγγον καταστήσαντες ἔπειτα πρὸς τοῦτον άρμόζονται τοὺς ἄλλους εἰ δὲ μή, οὐδεμίαν οὐδέποτε άρμονίαν ἀποδέξουσιν.

Aus den beiden Stellen der Aristotelischen Problemata und des Dio Chrysostomos glaubte die erste Auflage meiner Harmonik die Folgerung ziehen zu müssen, dass damit der Mese die harmonische Bedeutung der Tonica vindicirt sei. Unabhängig von mir wurde dies auch durch Helmholtz aus den Aristotelischen Problemen gefolgert, freilich nur für die Dorische Tonart; denn Helmholtz bezog jene Mese der Aristotelischen Probleme nur auf die dynamische, nicht auf die thetische Mese. Die Stellung aber, welche die Tabellen des Ptolemäus der thetischen Mese als der Tonica zugleich für die Dorische, Phrygische, Lydische und die übrigen Octavengattungen vindiciren, lässt schwerlich einen Zweifel, dass auch in den Aristotelischen Problemen und bei Dio Chrysostomos, dem jüngeren Zeitgenossen des Ptolemäus, die thetische Mese gemeint ist: dieselbe Dorische, Phrygische, Lydische u. s. w. Mese wie in den "Theseis" des Ptolemäus.

Wer mag da noch ferner mit Ziegler behaupten, dass die Ptolemäischen Tabellen, wie sie in der Ausgabe des J. Wallis vorliegen, gleichlautend in der Oxforder Quart-Ausgabe von 1682 und in der Oxforder Folio-Ausgabe von 1699, nicht die genuine Arbeit des Ptolemäus repräsentiren, sondern zufälligen Irrungen des Oxforder Typographen ihr Dasein verdanken? Die Integrität der in den Oxforder Ausgaben enthaltenen Verzeichnisse der Ptolemäischen Theseis wird nicht bloss durch ihre innere Logik bezeugt, dass nämlich die thetische Mese für die Dorische, Phrygische, Lydische Octavengattung die Bedeutung der Tonica, die Hypate und Nete die Bedeutung der Dominante hat, sonlern auch durch die äussern Zeugnisse der Aristotelischen Probleme ınd des Dio Chrysostomos. Denn man wird doch nicht im Ernst nnehmen wollen, dass es auf Druckfehlern oder Setzfehlern der Oxforder Typographie beruhe, wenn die Stellen des Dio Chryostomos und der Aristotelischen Probleme über die Mese durch ie Ptolemäischen Verzeichnisse der Déosig ihre Bestätigung rhalten haben!

#### § 21.

#### Die thetische Onomasie in der Byzantinischen Zeit.

Die Klangnamen der 1/201 des Manuel Bryennios.

Wer für die Ptolemäischen Θέσεις ein wirkliches Interes hat, der wird nicht versäumen, zu deren Vergleichung auch d Mittheilungen des dem 14. Jahrhunderte angehörenden Mant Bryennios zur Vergleichung herbeizuziehen. Derselbe schrieb der Compilations-Manier seiner Zeit ἀρμονιχῶν βίβλια τρία, a gedruckt in Johannis Wallis Opera Mathemat. III p. 259 Oxon. 1699. Das erste Buch gibt in der Hauptsache einen Comentar zu Pseudo-Euklides, die beiden folgenden zu der Harmor des Ptolemäus. Vom besonderen Interesse sind einzelne in diese Distellung der altgriechischen Melik hineinverwebte Capitel, welt uns mit der Theorie der νεοίτεροι τῶν μελοποιῶν, wie sie Bryenios p. 485 nennt, bekanut machen. Es sind dies folgende Capit

#### Βιβλίου β΄ τμημα γ΄.

Περί τοῦ ὑπὸ ποίων χορδῶν τοῦ πεντεκαιδεκαχόρδου ὀργάνου ξιασ τῶν ἐξαιρέτων τε καί γνωρίμων ὀκτὰ τόνων περιέχεται (p. 405—408).

## Βιβλίου β΄ τμημα δ΄.

Περὶ τοῦ πόσω διαστήματι τῆς φωνῆς ἐστιν ἕκαστος τῶν ἀκτώ τόν ἑκάστου ὀξύτερος ἢ βαρύτερος (p. 408-410).

# Βιβλίου γ΄ τμήμα δ΄.

Περί τῶν ὀκτὰ τῆς μελφόζας εἰδῶν (p. 481 –484; die Namen ήχος τος, ήχος πλάγιος πρῶτος u. s. w., der Tonumfang eines jeden ήχος, (μεταβολή in einen anderen ήχος, die παραφθορά des ήχος).

#### Βιβλίου γ΄ τμημα ς΄.

Περὶ τῆς προλήψεως τε καὶ προκρούσεως τῶν τῆς μελφδίας εἰδῶν: τῆς δεωρουμένης ἐν αὐτοῖς κοινωνίας τε καὶ διαφορᾶς (p. 486—487. Am Et dieses Abschnittes die Classification der τέλεια und ἀτελῆ μελφδίας είδη)

Die νεώτεροι μελοποιοί wenden nach der Mittheilung is Bryennios acht ήχοι an, welche sich sofort als die innerhieiner vollständigen diatonischen Octave vom Proslambanome bis zur Mese möglichen είδη τοῦ διὰ πασῶν herausstellen. sind acht, nicht sieben Octavengattungen, weil nicht nur den tiefsten, sondern auch auf den höchsten Ton des διὰ και eine Scala basirt wird.

In jeder Octavengattung sind es zwei Töne, welche eine sonders hervortretende Bedeutung haben, die sogenannte pund  $\ell\pi\alphai\eta$  des jedesmaligen  $\eta\chi_{0S}$ . Diese beiden Töne des  $\eta$  sind es nämlich, in welchen die demselben angehörende Meh

eschlossen werden kann. Kein anderer Ton als nur einer von iesen beiden kann die Melodie zu Ende führen, und von beiden önen wiederum bevorzugt die Praxis der Melopoioi die μέση als en gleichsam normalen Abschluss; denn die auf die μέση des desmaligen ήχος ausgehende Melodie wird als die vollständig schliessende (τέλειον είδος), die auf die ὑπάτη ausgehende als e un vollständig abschliessende (ἀτελὲς είδος) bezeichnet. Da e ὑπάτη eine Unterquarte unter der μέση liegt, so kann es cht weiter fraglich sein, dass die μέση die tonische Prime, die τάτη die Unterquart d. i. die Oberdominante der Tonart ist und e vollständig und unvollständig schliessenden Melodien der byzanischen Melopoioi berühren sich also aufs nächste mit den sog. llkommenen und unvollkommenen Schlusscadenzen der abendadischen Kirchentöne.

Die einzelnen Octavengattungen führen folgende Benennungen, id zwar in der absteigenden Reihenfolge der acht Octavenklänge 3ryenn. 3, 4):

- 1. ήχος πρώτος,
- 2. ήχος δεύτερος,
- 3. ήχος τρίτος,
- 4. ήχος τέταρτος,

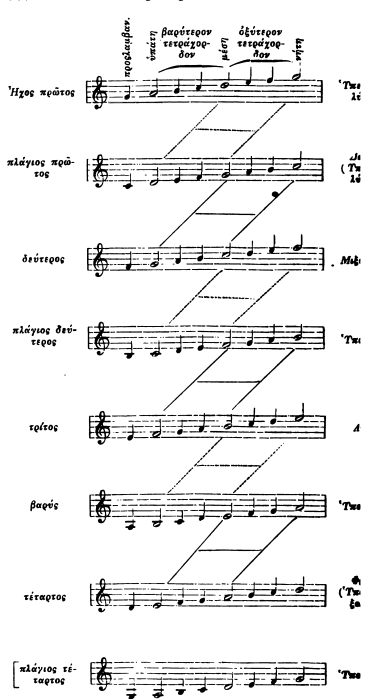
- 5. ήχος πλάγιος πρώτος,
- 6. ήτος πλάγιος δεύτερος,
- 7. ἦχος βαφύς (nicht πλάγιος τφίτος),
- ήχος πλάγιος τέταςτος d. i. der um eine Octave tiefere ήχος πρῶτος.

Ausser dieser Nomenclatur gibt es noch eine andere, die indess der Praxis der Melopoioi seltener angewandt zu werden scheint:

- 1. Υπερμιξολύδιος,
- 2. Μιξολύδιος.
- 3. Λύδιος,
- 4. Φούγιος ἢ Ἱποϋπεομιξολύδιος,
- Δώριος ἢ Ὑπομιξολύδιος,
- 6. Υπολύδιος,
- 7. Υποφούγιος,
- 8. Υποδώριος.

Was die relative Höhe und Tiefe der einzelnen Klänge eines den  $\tilde{\eta}\chi o_S$  betrifft, so ist dieselbe von Manuel Bryennios aufs naueste angegeben. Für die Scala ohne Vorzeichnung:





In der hier festgehaltenen Reihenfolge sind die Tonarten nach hrer sogenannten "κοινωνία" (dem byzantinischen Quinten- oder ielmehr Quartenzirkel) geordnet. Bryenn. III, 5 p. 485. Ein der ήχος zerfällt nämlich in zwei Tetrachorde: ein βαφύτεφον πράχορδον von der ὑπάτη bis zur μέση (Unterquarte bis Tonica) nd ein ὀξύτερον τετράχορδον von der μέση bis zur νήτη (Tonica s Oberquarte); die Proslambanomene wird bei dieser Tetrachordintheilung und der auf sie basirten κοινωνία ganz ausser Acht elassen. Das όξύτερον τετράχορδον des ήχος πρώτος bildet die ihere Antiphonie (d. i. höhere Octavenlage) von dem βαρύτερον τράχορδον des πλάγιος πρώτος; das όξύτερον τετράχορδον des lάγιος πρώτος ist mit dem βαρύτερον τετράχορδον des ήχος δεύτεs homophon, und in derselben Weise statuirt Bryennios auch für le übrigen benachbarten 1/201 eine Homophonie oder Antiphonie er Tetrachorde. Die Homophonie haben wir durch ungebrochene, e Antiphonie der Tetrachorde durch punktirte Querlinien beichnet. Eine κοινωνία zweier Octavengattungen im engeren und gentlichen Sinne findet nur dann statt, wenn das eine Tetrachord er einen mit dem anderen Tetrachorde der anderen homophon t. Derjenige \$\delta\column{7}{0}\column{7}{0}\column{5}{0}, dessen unteres Tetrachord die tiefere Antihonie von dem höheren Tetrachorde eines anderen nuos bildet, eisst dessen ήχος "πλάγιος". Die ήχοι πλάγιοι sind also nicht asselbe wie die modi plagales der abendländischen Musiker, bwohl dieser Name offenbar in den πλάγιοι ήχοι seinen Urrung hat. Derjenige 1205, dessen unteres Tetrachord die tiefere ntiphonie vom oberen Tetrachorde des ήχος τρίτος bildet, sollte, ie Manuel Bryennios sagt, eigentlich πλάγιος τρίτος heissen. tatt dessen nennen ihn die Melopoioi den ήχος βαρύς. Bryenn. 484. So konnte er nur heissen, wenn er unter den byzanuischen ηχοι der tiefste war (seine Hypate ist das tiefe H). un wird zwar noch ein \$\bar{\eta}\colon \sigma \text{statuirt, dessen Hypate noch um} nen Ganzton tiefer steht als die des  $\beta\alpha\varrho\dot{\nu}_S$ , nämlich der  $\bar{\eta}\chi_{OS}$   $\tau\alpha\varrho\tau_{OS}$   $\pi\lambda\dot{\alpha}\rho\iota_{OS}$  oder  $\dot{\nu}\pi_O\delta\dot{\omega}\varrho\iota_{OS}$ ; aber da dieser kein selbstänger η̃χος, sondern nur die tiefere Octave des η̃χος πρῶτος ist, darf angenommen werden, dass wenigstens ursprünglich der cenannte ήγος βαρύς in der That die Reihe der Tonarten nach · Tiefe zu abschloss und dass wie bei den Abendländern, so prünglich auch bei den Byzantinern nicht mehr als sieben narten recipirt waren. — Bei der Bezeichnung der ήχοι mit διος, Φούγιος, Δώριος u. s. w. wird derjenige ήγος, dessen

höheres Tetrachord mit dem tieferen Tetrachorde eines anderen homophon ist, durch Vorsetzung der Präposition ύπό bezeichnet. Daher sagte man statt Δώριος auch 'Υπομιξολύδιος, statt Φρύγιος auch 'Υποϋπερμιξολύδιος.

Die älteren Musiker bestimmen die einzelnen Octavengattungen dadurch, dass sie angeben, welche Tone des Doppeloctav-Systems die Grenztöne einer jeden Octavengattung sind. Vergl. § 15. Auch Manuel Bryennios geht bei seiner Darstellung der 1700 von einem Doppel-Octavensystem aus. Den 15 Tönen desselben gibt er dieselben Namen, welche die Töne des alten Doppelocta-Systems führten. Aber nichts desto weniger ist dieses die bis πασῶν des Bryennius ein anderes als das der älteren Musiker. welches wir S. 126 ff. beschrieben haben\*). Von jenem alter δίς διά πασῶν konnten wir sagen: Es enthält zwei Aeolische oder Hypodorische Octavengattungen: a h c d e f g a. Dagegen ist das von Bryennios für die 8 nyot zu Grunde gelegte die die πασῶν derartig construirt, dass es nicht zwei Aeolische, sonden vielmehr zwei Ionische (oder Hypophrygische) Octavengattungs umfasst: gahcdefg. Auch hierbei fällt sofort die Uebereisstimmung mit den Musikern des abendländischen Mittelalters die Augen, welche der Scala A H C D E F u. s. w. noch ein tieferes G (das tiefe Γάμμα) vorausgehen liessen.

#### Altgriechisch

| A           | 1<br>H            | 1/2   | 1    | 1<br>l | e ł      | f          | ı<br>g   | 1 8  | 1 | h        | 1 | С           | 1 | ã           | 1 | e          | i f         | ı<br>g      | 1 8 |
|-------------|-------------------|-------|------|--------|----------|------------|----------|------|---|----------|---|-------------|---|-------------|---|------------|-------------|-------------|-----|
| - ποοελαμβ. | • <b>ж.</b> і'яй. | #00%. | 11.0 | 4      | υπ. μεσ. | παρυ. μέσ. | λιχ μέσ. | μέση |   | παραμέση |   | τρίτη διεζ. |   | napa. diet. | • | vity deeg. | token baep. | napa. vase. |     |
| G           | A                 | H     | į ,  | C      | d        | е          | f        | g    |   | ۰        |   | h           |   | Č           |   | Ā          | =           | -           | 7   |
|             | 1                 | 1     | 1/2  | 1      | 1        |            | 1/2      | 1    | 1 |          | 1 |             | ļ |             | 1 |            | 1           | ł           | 1   |

Manuel Bryennios.

Von diesem seinem διαπασών-Systeme sagt Bryennios 2, 3: Die

<sup>\*)</sup> Das ältere dis dia nacon oder neutenaidenaigedor beschreibt Bronios 1, 2 p. 369. Dass dieses von demjenigen Pentekaidekachorde, which ches er für die byzantinischen hzot zu Grunde legt (2, 3, 4; 3, 4, 5) waschieden ist, wird zwar nicht von ihm gesagt, ergibt sich aber mit Evises aus der Stelle 2, 4 p. 405.

τη ὑπάτων desselben (A) ist die Hypodorische Hypate, die υπάτη ὑπάτων (H) ist die Hypophrygische Hypate, die λιχαυπάτων (c) die Hypolydische Hypate, die μέση (d) die Dorische Hypomixolydische Hypate, die παρυπάτη μέσων (e) die gische oder Hypohypermixolydische Hypate, die λιχανὸς n (f) die Lydische Hypate, die μέση (g) die Mixolydische ite, παραμέση (a) die Hypermixolydische Hypate. Analog Hypate wird auch die Mese, Nete und die Proslambanomene jeden ήχος bestimmt. Dann heisst es 2, 4: das Hypo-gische (d. h. seine Proslambanomene oder Nete) liegt einen s unter dem Hypodorischen, einen τόνος über dem Hypochen, ein τριημιτόνιον über dem Dorischen, ein διὰ τεσσάüber dem Phrygischen, ein διὰ πέντε über dem Lydischen, 1 τετράτονος über dem Mixolydischen, einen πεντάτονος über Hypermixolydischen; und ebenso wird auch für die übrigen ihr Abstand von einem jeden \( \bar{\eta}\chi\sigma \) angegeben, so dass hierh auch zwischen den einzelnen Tönen eines jeden nzog und zu Grunde gelegten Doppeloctav-Systems die Intervalle aufs ueste bestimmt sind. Es drängt sich die Frage auf, woher Verschiedenheit zwischen dem alten und dem von den Byinern construirten Doppeloctav-System und zwischen der alten der byzantinischen Benennung der Octavengattungen? Man hte, dass die Herbeiziehung eines Doppeloctav-Systems mit Namen προςλαμβανομένη, ὑπάτη ὑπάτων, παρυπάτη ὑπάτων, νὸς ὑπάτων u. s. w. und die Bezeichnung der ήχοι mit den ien Mixolydisch, Lydisch, Phrygisch, Dorisch, Hypolydisch w. erst die That eines gelehrten Recurrirens auf die schon st der Praxis entschwundene Tradition der Aristoxeneer und Ptolemäus ist. Schon die Aristoxeneer der Kaiserzeit reden der Bezeichnung der Octavengattungen "Mixolydisch, Ly-1, Phrygisch, Dorisch" u. s. w. als von etwas der Vergangen-Angehörigem; die damals vulgäre Bezeichnung ist "erste, te, dritte, vierte Octavengattung" u. s. w., wobei in der ung von der Tiefe nach der Höhe zu fortgeschritten wird. stverständlich ist es nicht der Zweck der vorliegenden aus zweiten Auflage wiederholten Bemerkungen, das Verhältniss altgriechischen Octavengattungen zu den von Manuel Br. bechenen ήχοι der μελοποιοί νεώτεροι darzulegen; sie führen den Nachweis, dass bei den νεώτεροι der nämliche Klang. her in dem einen nyog die uéon bildet, in dem anderen als

ύπάτη erscheint, dass also das Princip der Ptolemäischen on μασία κατὰ θέσιν, wie es von mir einer 200 jähriger Vergessenhentrissen ist, bis in die Zeit der Byzantiner hineinreicht. Nac weislich hat sich die thetische Onomasie der Klänge von d Zeit an, wo sie von Ptolemäus ausführlich besprochen wird, no länger als ein Jahrtausend behauptet\*).

#### § 22.

# Die thetische Onomasie bei Aristoxenus und Pseudo-Euklid Ungenauigkeiten des Ptolemäus.

Die früheren Auflagen meiner griechischen Harmonik ging von der Ansicht aus, dass Aristoxenus nur die dynamische, no nicht die thetische Onomasie der Klänge kenne. Damals glaut ich (S. 351 der zweiten Auflage) sagen zu dürfen: "die ganze A und Weise, wie Ptolemäus von der thetischen Onomasie red zeigt, dass sie unmöglich etwas erst von ihm selbst Erfunden ist. Vielmehr setzt Ptolemäus dieselbe als die den Lesern sein Buches bekannte Onomasie voraus, und die folgenden Erör

<sup>\*)</sup> In einer Münchener Dissertation des Dr. Tzetzes wird gegen mei Darstellung eingewandt, dass die hoo der orthodoxen griechischen Kirt keineswegs mit denen des Bryennios identisch sind. Freilich werden dieselb sowohl im Kirchengesange der Russen wie der Griechen in einer ander Reihenfolge als bei Manuel Br. gezählt: der letztere überliefert, wie ich reits bemerkte, die Reihenfolge der Modi des Abendlandes, wie sie Hucbald gezählt und benannt werden. Wie ist das zu verstehen? Al andere ist griechisch, ist griechisches System; aber die Nomencla der 1/201 ist dieselbe wie bei den Modi ecclesiastici des Abendlandes! Schw lich lässt sich das anders erklären, als dass Manuel Bryennios nicht d griechisch-byzantinischen Reiche, nicht der griechischen Confession, sond dem 1204 durch die Lateiner des sogenannten vierten Kreuzzuges gegründe Kaiserthumes "Romanien", in welchem die römische Confession zur Stat kirche erklärt wurde, angehört. Die Harmonik des Manuel Bryennies ist interessante Urkunde, dass in dieser lateinischen Kirche des griechisch Ostens die Kirchentöne des Abendlandes recipirt waren. Mag nun Mas Bryennios dem von Constantinopel aus administrirten lateinischen Kai thume, mag er einem der lateinischen Herzogthumer von Athen und Thel Argos oder Nauplia angehört haben: wie der Name Bryennios mit Ented denheit auf frünkischen Ursprung hindeutet, so lässt das von ihm besch bene Musiksystem der Melopoioi neoteroi keinen Zweifel darüber. unter seinen not die innerhalb des alten byzantinischen Reiches von Bekennern der abendländischen Kirche vertretenen Modi ecclesiastici verstehen sind, auf die man, soweit es anging, die Theorie der griechi mittelalterlichen Musik übertrug.

rungen werden keinen Zweifel darüber lassen, dass die thetische Nomenclatur schon eine geraume Zeit vor Ptolemäus in der Praxis der Musiker aufgekommen war und sich hier allmählig so befestigt hatte, dass Ptolemäus sie als die vulgäre ansehen durfte." Ich war so weit entfernt, sie auch bei Aristoxenus vorauszusetzen, dass ich vielmehr die dynamische Onomasie für die bei ihm ausschliesslich vorkommende erklärte.

Erst meine Uebersetzung und Erläuterung des Aristoxenus unterzog den § 100 der Aristoxenischen Harmonik einer näheren Beachtung:

"Die Intervallgrössen (bei ihrem schwankenden Umfange in den Chroai) und (demzufolge auch) die Tonhöhen der Klänge ergeben sich als unbestimmte Begriffe der melischen Theorie; dagegen begrenzte und feste Begriffe sind die kata Dynameis, die kat' Eide und die kata Theseis."

A. a. O. S. 359 gab ich die Erläuterung:

"Die hier vorkommende Zusammenstellung 'kata Dynameis' und 'kata Theseis' lässt, zumal hier von Intervallgrössen und τῶν φθόγγων τάσεις die Rede ist, keinen Zweifel, dass Aristozenus dasselbe meint wie die Onomasia kata Dynamin und kata Thesin bei Ptolemäus. Dass dieser von Ptolemäus so ausführlich dargelegte Gegenstand auch schon in der Harmonik des Aristoxenus behandelt war, blieb mir in der ersten und in der zweiten Ausgabe meiner griechischen Harmonik noch unbekannt. Ich wusste nur dies, dass die Aristoxenische Nomenclatur der Scalen-Klänge mit demjenigen, was bei Ptolemäus dynamische Onomasie heisst, identisch ist. Dass auch die thetische Onomasie des Ptolemäus dem Aristoxenus bekannt sei, dies wusste ich damals noch nicht."

Dort sagte ich ferner:

"In welchem Abschnitte Aristoxenus die 'κατὰ δύναμιν' näher behandelt habe, sagt er nicht. Vermuthlich im Abschnitt XV bei der Erörterung der 'Scala-Klänge'. Denn soviel wissen wir, dass die dritte Harmonik des Aristoxenus die δυνάμεις der φθόγγοι 'καὶ αὐτὸ τοῦτο τί ποτ' ἐστὶν ἡ δύναμις'; in dem Abschnitte περὶ τῶν φθόγγων, dem dritten jenes Werkes, erörterte, vgl. daselbst § 14. Betreffs der 'κατὰ θέσιν' müssen wir seinen Worten in § 17 wohl Glauben schenken, dass er darüber im Abschnitte von den Systemen unmittelbar nach den Verschiedenheiten des Schemas und der Synthesis handeln will.

Leider ist uns die Ausführung dieses Abschnittes i handschriftlichen Ueberlieferung völlig verloren. Wir fink keinem der von Aristoxenus über Harmonik geschriebenen irgend eine Erwähnung der thetischen Onomasie, auch i was entfernt darauf hindeutet. Auch die Musikschriftstelle Kaiserzeit, welche die Aristoxenischen Doctrin zu Grunde haben aus dem Aristoxenischen Abschnitte von der Thesis l Auszug gemacht, und daher ist es gekommen, dass die the Onomasie sich so lange Zeit dem Auge des Forschers entzoge

Pseudo-Euklid, der sich unter allen Aristoxenianer meisten an sein Original anzuschliessen scheint, ist der ei bei dem eine Stelle p. 18 auf das Aristoxenische Capitel die thetische Mese zurückzugehen scheint. Vermuthlich is dieselbe Stelle des Euklides, welche Forkel im Auge hatte unten S. 159), als er auf die eigenthümliche Bedeutung, von Ptolemäus und von Euklid und von Aristoteles der eingeräumt wird, hinweist. Pseudo-Euklid überliefert näm

'Απλα μὲν [συστήματα] οὖν ἐστι τὰ πρὸς μίαν μέση μοσμένα: διπλα δὲ τὰ πρὸς δύο τριπλα δὲ τὰ πρὸς τ πολλαπλάσια δὲ πρὸς πλείονας.

Wie kann ein System mehr als eine Mese haben? Das nur so verstanden werden, wie wir oben S. 115 gelegentlic Hendekachordes sagten, dass auf ihm zwei Klänge ein jede Bedeutung der Mese habe. Aber nicht in der dynamischen dern nur in der thetischen Onomasie ist der Name Mes für jeden der beiden Klänge möglich. Nun gar Systeme mit vier, ja noch einer grösseren Zahl von Mesen! Dynam Systeme können das unmöglich sein. Die Aristoxenische welche hier dem Pseudo-Euklid vorliegt, muss von den deredet haben. Die Stelle des Pseudo-Euklid ist freilich nicht erklärt. Schon früher (in der deutschen Aristoxenus-Usetzung) musste ich gestehen, dass mir die πολλαπλάσια σαματα des Aristoxenus ein Räthsel seien.

Aristoxenus übrigens kann bei der Darlegung der theti Onomasie nicht die Methode des Ptolemäus eingeschlagen I der diese als die allgemein bekannte voraussetzt und von il die dynamische Onomasie erklären will. Aristoxenus setz gekehrt die dynamische Onomasie voraus und gibt von ihr gehend eine Erklärung der thetischen Onomasie. Dies me etwa in folgender Weise gethan haben (zweite Harmon XIII. Abschn. unmittelber nach dem Schema und der Synthesis, vgl. Aristoxen. übersetzt und erläutert S. 359 ff.):

"Wenn von den sieben Eide dia pason gesagt wurde, dass das erste oder Mixolydische Eidos von der Hypate hypaton und der Paramesos begrenzt wird, das zweite oder Lydische von der Parhypate hypaton und der Trite diezeugmenon u. s. w., so darf man sich nicht zu der irrigen Meinung verleiten lassen, als ob dies die einzigen Namen der angrenzenden Klänge seien. Vielmehr sind das die Benennungen, welche wir mit Rücksicht auf die Dynamis der Klänge gebrauchen. Mit Rücksicht auf die Thesis derselben dagegen nennen wir von den beiden Grenzklängen einer jeden der sieben Octaven den höheren: Nete diezeugmenon, — den tieferen: Hypate meson; — und die acht Klänge der Octaven heissen vom höchsten bis zum tiefsten (unter Weglassung des die verschiedenen Tetrachorde angebenden Zusatzes diezeugmenon und meson):

- e Nete
- d Paranete
- c Trite
- h Paramesos
- a Mese
- g Lichanos
- f Parhypate
- e Hypate.

#### Thetische Oktachorde.

|                                     | (mes. | (mes.) | (mes  |       | певов | (diez | . (die | (diez. |
|-------------------------------------|-------|--------|-------|-------|-------|-------|--------|--------|
|                                     | Hyp.  | Par.   | Lich. | Меве  | Param | Trite | Paran  | Nete   |
|                                     | Thet. | Thet.  | Thet. | Thet. | Thet. | Thet. | Thet.  | Thet.  |
| Erstes (Mixolyd.) Octaven Eidos     | h     | c      | d     | е     | f     | g     | a      | h      |
| Zweites (Lydisches) Octaven-Eidos   | c     | d      | е     | f     | g     | 8.    | h      | c      |
| Drittes (Phrygisches) Octaven-Eidos | d     | e      | f     | g     | 8.    | h     | c      | d      |
| Viertes (Dorisches) Octaven-Eidos   | 8     | f      | g     | 8.    | h     | C     | d      | e      |
| Fünftes (Hypolyd.) Octaven-Eidos    | f     | g      | 8.    | h     | c     | d     | e      | f      |
| Sechstes (Hypophr.) Octaven-Eidos   | g     | 8      | h     | c     | d     | e     | f      | g      |
| Siebentes (Hypodor.) Octaven-Eidos  |       | h      | c     | d     | е     | f     | g      | 8.     |

Dieselben Klangbenennungen finden sich auch auf dem 2 Octaven umfassenden Systema teleion ametabolon, und zwar hier in

einer Bedeutung, welche dieselbe ist wie bei dem vierten od Dorischen Octaven-Eidos, dagegen abweichend von der Onomas der 6 übrigen Octaven-Eide. Diese Klangbenennungen des Systen ametabolon sind die der κατὰ δύναμιν ὀνομασία, — sind d dynamischen Klangnamen. Es sind also die 15 Klänge des Systen ametabolon benannt worden nach der Geltung (δύναμις), welci sie, als Klänge des vierten oder Dorischen Eidos gefasst, habe würden. Denn das Dorische Eidos muss der Theorie als de vornehmste gelten.

#### Thetische Pentekaidekachorde.

Die 8 dynamischen Klänge des vierten oder Dorischen Eid dia pason von der Hypate (meson) bis zur Nete (diezeugmeno sind im grösseren Systema teleion ametabolon nach unten zu u eine Quinte, nach oben zu um eine Quarte erweitert word indem man für den höchsten Klang die Benennung Nete hyp bolaion, für den tiefsten die Benennung Proslambanomenos e führte.



Proslambanomenos, Mese und Nete des Systema ametabel sind also die Grenzklänge zweier kata Synaphen verbunden Hypodorischen Octaven-Eide; Hypate meson und Nete diese menon sind die beiden Grenzklänge des vierten oder Dorisch Octaven-Eidos.

Eine nach der Analogie des Systema teleion ametabel ausgeführte Erweiterung zur Doppeloctave hat man auch bei de thetischen Onomasie der sieben Octaven-Eide vorgenommen, inder man für ein jedes Eidos der Octave unterhalb der Hypats de Quinte und oberhalb der Nete eine Quarte hinzufügte; den tiel sten Klang der so gebildeten Doppeloctav nannte man den tiel tischen Proslambanomenos, den höchsten Klang nannte mat thetische Nete hyperbolaion.

|                 |                    |                  |                   |                    |                     |                         |              |                      |                      |                                            | i                       |                         |                        |
|-----------------|--------------------|------------------|-------------------|--------------------|---------------------|-------------------------|--------------|----------------------|----------------------|--------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|------------------------|
|                 |                    |                  |                   |                    | Thetis              | che                     | Oktac        | borde                |                      |                                            |                         |                         |                        |
| Thet. Hyp. hyp. | O Thet. Parh. hyp. | Thet. Lich. hyp. | д Thet. Hyp. mes. | o Thet, Parh. mes. | A. Thet. Lich. mes. | a Thet. Mes.            | Thet. Param. | or Thet. Trite diez. | p Thet. Paran. diez. | F Thet. Nete diez.                         | o   Thet. Trite hyberb. | a Thet. Paran. hyberb.  | a   Thet. Nete hyperb. |
| G<br>/A/        | /A/<br>H           | Н                | c<br>d            | d<br>/e/           | /e/<br>f            | f                       | g<br>/a/     | a/<br>h              | h<br>c               | $\frac{\overline{\mathbf{c}}}{\mathbf{d}}$ | <u>d</u><br>/e/         | /e/<br>                 | $\frac{f}{f}$          |
| ́н              | c                  | d                | /e/               | f                  | g                   | /a/                     | / h          | c                    | $\frac{1}{d}$        | /e/                                        | $\frac{1}{f}$           | g                       |                        |
| c               | d                  | /e/              | <b>f</b>          | g                  | /a/                 | h                       | <u>c</u>     | d                    | /e/                  | f                                          | - <u>=</u> -            | _/a/                    | $\frac{1}{h}$          |
| d               | /e/                | f                | g                 | /a/                | _ h                 | $\overline{\mathbf{c}}$ | d            | /e/                  | f                    | <b>g</b> .                                 | /a/                     | $\overline{\mathbf{h}}$ | <del>=</del>           |
| /e/             | / f                | g                | /a/               | h                  | c                   | $\overline{\mathbf{d}}$ | /e/          | f                    | g                    | /a/                                        | $\overline{h}$          | <del>_</del>            | <u>ā</u>               |
| ,<br>S.         | dyna               | II. Mese         | b                 | •                  | 44. <del>4</del> 6  | se dies                 |              | 9dv. <del>Q</del> 6  | se pig               | •                                          |                         |                         |                        |

Die sieben horizontalen Zeilen der thetischen Pentekaidekarde und die vertical durchschneidenden 15 Zeilen, welche die tische Onomasie der 15 Klänge angeben, werden von punken Linien schräg durchschnitten, welche die dynamische Onosie der Pentekaidekachordklänge ergeben: die am meisten nach zu angebrachten punktirten Linien, welche die Töne A einliessen, zeigen die dynamischen Proslambanomenoi an; die in zunächst nach rechts folgenden, welche die Töne e einliessen, geben die dynamischen Hypatai meson an, und so auch die dynamischen Mesai, die dynamischen Netai diegmenon und die dynamischen Netai hyperbolaion durch punke Linien ausgezeichnet.

Man ersieht aus dieser Tabelle, dass im Pentekaidekachorde vierten oder Dorischen Octaven-Eidos (wir haben dasselbe ch punktirte horizontale Parallelen ausgezeichnet) die thetische omasie der Klänge genau dieselbe ist wie die dynamische Onomasie, dass aber in den Pentekaidekachorden der sechs übrigen Octaven-Eide die thetische Onomasie der Klänge stets von der dynamischen Onomasie differirt.

Tiefere Klänge als die dynamischen Proslambanomenoi und höhere Klänge als die dynamischen Netai hyperbolaion kommen in der praktischen Musik der Griechen nicht vor. Daraus folgt, dass alle Klänge, welche links von den die dynamischen Proslambanomenoi anzeigenden punktirten Linien stehen, und ebenso diejenigen, welche rechts von den die Netai hyperbolaion anzeigenden Linien stehen, keine reale, sondern nur eine ideale Existenz haben. Nichtsdestoweniger werden auch diese idealen Klänge von der griechischen Theorie als dynamische Klänge vorausgesetzt und ein jeder von ihnen mit demselben dynamischen Namen benannt, wie der um eine Doppeloctav höhere oder tiefere Klang.

Die theoretische Bevorzugung der Dorischen Harmonie is der dynamischen Onomasie der Klänge entspricht genau den Standpunkte, welchen Plato für die musikalische Praxis eingehalten wissen will. Der Terminus ὀνομασία κατά θέσιν warde vom Standpunkte der Platonischen Philosophie ganz und gar verständlich sein. Eine ὀνομασία κατὰ θέσιν würde zufolge der von Plato im Kratylos gegebenen Darstellung eine Benennung sein. welche auf dem Uebereinkommen der menschlichen Gesellschaft. auf der Convenienz, auf der Sprachwillkur beruht, im Gegensatze zu einer ονομασία κατά φύσιν, einer Bezeichnung, welche sich aus der dem Menschen angeborenen Natur ergibt. Ken φύσιν und κατὰ θέσιν sind die beiden Gegensätze des Nathlichen und des Willkürlichen (des Künstlichen). Unter den griechischen Harmonien ist nach Platos Auffassung bloss die Dorische eine echt Hellenische Harmonie, die übrigen sind barbarisches Ursprungs, aus Phrygien und Lydien eingeführt; erst darch einen gewissen Act der Willkur, eines Uebereinkommens unter den Musikern von Fach, hat man neben den echt Hellenischen Harmonien auch der aus der Fremde aufgenommenen Phrygischen und Lydischen eine gewisse Berechtigung verstattet: nur die Dorische Harmonie, als die echt nationale, ist die der genuine Beanlagung des Hellenischen Volkes entsprechende, ist das leibliche Kind des musikalischen Hellas; die Phrygische und Lydische würden dagegen bloss Adoptivkinder sein. Unter den Bezeichnungen der Klänge würde diejenige, welche denselben als Klängen ler Dorischen Harmonie zukommt, eine ὀνομασία κατὰ φύσιν ein: auf diese Benennungen würden die Klänge ein natürliches, in Geburtsrecht haben; die Bezeichnung der Klänge als Klänge er nicht legitimen Phrygischen und Lydischen Harmonie würde agegen als eine ονομασία κατά θέσιν zu fassen sein, eine Beeichnung, welche ihnen erst das Uebereinkommen der Fachnusiker verschafft hat. Der Terminus ονομασία κατά θέσιν ist lurchaus der Platonischen Anschauung gemäss, dass nur die Doische, nicht die übrigen Harmonien legitim sind. Auch Aristoeles redet in der Politik IV 3 von Musikern seiner Tage, welche ur zwei Klassen von Compositionen unterscheiden, Dorische compositionen und Phrygische Compositionen, unter denen sie lle übrigen begreifen: "Όμοίως δ' έχει καὶ περὶ τὰς άρμονίας, ός φασί τινες, και γάρ έκει τίθενται είδη δύο, την Δωριστί, ὰ δ' ἄλλα συντάτματα τὰ μὲν Δώρια, τὰ δὲ Φρύγια καλοῦσιν." Das ist die auch bei Plato vorkommende Unterscheidung der echt Iellenischen oder Dorischen und der aus der Fremde adopirten Musik, als deren Typus vorwiegend die Phrygische gilt. für die Melopöie der ersten Klasse galt lediglich die dynamische Inomasie der Klänge; für die zweite Klasse die je nach den verchiedenen Octavengattungen verschiedene ὀνομασία κατὰ θέσιν. Der Ausdruck ονομασία κατά θέσιν kann nirgends anders als im Kreise Platos entstanden sein. Dass aber für die entgegentehende Bezeichnungsweise, welche die Geltung der Klänge im Dorischen Diapason berücksichtigt, nicht der dem Plato entprechende Ausdruck κατά φύσιν, sondern der hiermit ziemlich leichbedeutende κατὰ δύναμιν gebraucht wird, darin ist schwerich der Einfluss des Aristoteles zu verkennen. Aristoteles stellt n der Metaphysik entgegen κατὰ δύναμιν und κατ' ἐνέργειαν der έντελέχειαν d. i. eine Sache nach ihrer Möglichkeit und nach hrer Wirklichkeit. Für die beiden verschiedenen Onomasien der löne würden die zwei verschiedenen Kategorien der Aristoteischen Metaphysik nicht unzutreffend sein: Benennung der Klänge ls Dorische Klänge ist eine Onomasie κατά δύναμιν; mögicherweise könnten dies Dorische Klänge sein, in Wirklicheit aber gehören sie einer anderen Harmonie an. Dass man lie eine der beiden Onomasien nicht auf Platonische Weise κατά ρύσιν, sondern auf Aristotelische Weise κατὰ δύναμιν genannt at, das scheint auf Aristoxenus hinzuweisen. Inwieweit aber Plato selber oder Platonisirende Musiker, wie diejenigen, von welchen die angeführte Stelle der Aristotelischen Politik rede bei den zwei Benennungsarten betheiligt sind, das entzieht sic unserem Gesichtskreise. Wir wissen bloss dies, dass Aristoxenu für uns der älteste Gewährsmann der beiden in Rede stehende termini technici ist. Die Sache selber mag so alt sein wie di ältesten Kunstschulen der griechischen Musik: sowie an de musischen Agonen ausser der national-dorischen Harmonie auc noch die Phrygische und Lydische zugelassen wurden, musst sich für diese eine eigene Onomasie, welche man später thetisch nannte, herausbilden.

#### § 23.

#### Unvollkommene authentische Schlüsse.

Zum vollen Verständnisse der von der Mese handelnde Aristotelischen Stelle müssen wir uns einer bereits oben herbe gezogenen Stelle der Probleme 19, 12 erinnern: "διὰ τί τῶ χορδαν ἡ βαρυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει." Die Art der Musi von welcher dies Problem des Aristoteles spricht, ist keine home phone, sondern eine heterophone, wir können sagen ein Instrumental-Duett, in welchem von der einen Instrumentalstimme di Melodie, von einer anderen eine Begleitstimme ausgeführt wire und zwar so, dass von den einen Accord bildenden zwei Klänge der tiefere jedesmal der Melodiestimme, der höhere der Begleitstimme angehört. Die Melosstimme ist die untere, die Krusistimme ist die obere.

Auch in der von der Mese handelnden Stelle oben S. 160 haben wir uns eine heterophone Instrumentalstimme als Begleitern des Gesanges zu denken. "Ist in dem begleitenden Instrumente die Lichanos oder die Paramesos verstimmt, dann zeigt sich die unreise Stimmung nur an den Stellen des Musikstücks, wo eben der verstimmte Ton erklingt. Ist aber die Mese zu hoch oder zu tief gestimmt, so haben wir, auch wenn wir die übrigen Saiten der Instrumentes in reiner Stimmung gebrauchen, dennoch nicht blos bei der Mese, sondern auch bei den übrigen Tonen, das peisliche Gefühl unreiner Stimmung, - dann hört sich Alles unrein Auf der Mese verweilen die Componisten am häufigsten Bei keiner einzigen der übrigen Saiten ist es wie bei der Mot der Fall, dass immer wieder, wenn man sie verlassen, zn i zurück gekehrt wird." Das ist nicht anders zu verstehen, als das am Schlusse der Composition regelmässig die se zu Gehör ze bracht wird. Nun kann freilich an der bisherigen Annahme, dass eine Dorische Melodie auf den Klang e ausgeht, nicht gezweifelt werden. Laut thetischer Onomasie bildet der Klang e die Dorische Hypate. Dem Berichte der Aristotelischen Probleme zufolge muss beim Schlusse nothwendig die Mese zu Gehör gebracht werden, also der Klang a. Dies ist nicht anders möglich, als dass, während die Melodie mit der Hypate e schliesst, in der begleitenden Krusis des Instrumentes als Schlusston die Mese a erklingt. So ergibt sich für die Dorische Melopöie (die Transpositionsscala ohne Vorzeichen vorausgesetzt) der zweistimmige Schlussaccord:



Analog schliesst die Phrygische Melodie in der Phrygischen Hypate (κατὰ θέσιν), die Krusis derselben in der Phrygischen Mese:



Und die Lydische Melodie schliesst mit der Lydischen Hypate• (κατὰ θέσιν), die dazu gehörende Krusis mit der Lydischen Mese:



Das Intervall, welches den Griechen am Schlusse eines mit Instrumentalstimme begleiteten Dorischen, Phrygischen, Lydischen Gesanges zu Gehör gebracht wurde, war die συμφωνία διὰ τεσσάρων, die Quarte. Es schien bisher auf das musikalische Gefühl der alten Griechen ein übles Licht zu werfen, dass ihre Theoretiker die Quarte für eine συμφωνία (eine Consonanz) erklärten, da unser modernes Ohr die Quarte als eine entschiedene Dissonanz empfindet.

Bei der in dieser dritten Auflage der Harmonik zu Grunde gelegten Auffassung der thetischen Onomasie und der heterophonen Instrumentalbegleitung verschwindet die bisher durch das "consonantische Quartenintervall" verursachte Schwierigkeit: Die Quarte, welche die Theoretiker im Auge haben, wenn dieselbe als συμφωνία bezeichnen, ist nicht das Quarteninterva das in der That nur als Dissonanz empfunden werden kann, s dern die tonale Unterquarte, welche hier durchaus nur als Qui der Tonart empfunden wird. Schon diese eine Thatsache, dass meiner Auffassung der griechischen Harmonik die συμφωνία τεσσάφων als Consonanz gerechtfertigt wird, sollte wohl im Stassein, meine Auffassung als im höchsten Grade plausibel scheinen zu lassen. Weiterhin wird sich zeigen, wie in analo Weise auch die Auffassung der Terz als einer διαφωνία, welden griechischen Theoretikern eigen ist, sich rechtfertigt.

Die oben angegebenen Schluss-Intervalle der Dorisch Phrygischen, Lydischen Gesänge halten sich genau an α Aristotelischen Satz Probleme 19, 12: ,,διὰ τί τῶν χ δῶν ἡ βαρυτέρα ἀεὶ τὸ μέλος λαμβάνει."

Auch noch eine andere Stelle aus des Aristoteles Probl. 19, 39 mihier herbeigezogen werden:

,,Συμβαίνει γίνεσθαι καθάπερ τοις ύπο την φόην κρούου και ούτοι τὰ ἄλλα οὐ προςαυλοῦντες ἐὰν εἰς ταὐτὸν και στρέφωσιν εὐφραίνουσι μᾶλλον τῷ τέλει ἢ λυποῦσι τι πρὸ τοῦ τέλους διαφοραίς."

Die auch bei Plutarch de mus. 28 von Archilochus in demselb Sinne wie hier bei Aristoteles gebrauchten Worte. نين مؤه وفات فالمستقبل في المستقبل κρούξιν müssen wohl der Thatsache ihre Entstehung verdankt dass die heterophonen Instrumentalstimmen in der Notirung ste unterhalb der Gesangstimmen geschrieben wurden. Denn d Instrumentalklänge können nicht unterhalb der Melodieklän ihre Stelle gehabt haben, sonst müsste sich Aristoteles selb widersprechen, der in Probl. 19, 12 gerade das Gegentheil g sagt hat. Der Sinn des in Rede stehenden Problemes ist: d ein Melos mit den unterhalb der Gesangnoten stehenden Instr mentalklängen begleitenden Musiker, wenn sie das Uebrige n divergirenden Aulostönen begleitet haben, kommen am Schlus wieder mit der Singstimme zusammen, und haben dann s Ende einen grösseren Eindruck der Befriedigung, als der Bi druck der Unbefriedigtheit war, welchen sie vor dem Ende b der Divergenz der Melodietöne und der Krusistöne empfind mussten. Hier beschreibt Aristoteles genau die Eindrücke, weld wir bei Dissonanzen und bei den auflösenden Consonanzen d Abschlusses empfinden.

Aber bedeutet ἐὰν εἰς ταὐτὸν καταστρέφωσιν nicht einen homophonen Schluss dergestalt, dass Singstimme und Instrumentalstimme auf den nämlichen Klang ausgehen? Muss es nicht scheinen, als ob mit der am Schlusse stattfindenden Auflösung die Homophonie gemeint sei, als ob diese es gewesen, durch welche die Griechen nach dem peinlichen Eindrucke, nach dem Gefühl der Unbefriedigtheit bei der Heterophonie des Vorausgehenden sich beim endlichen Schlusse so sehr befriedigt gefühlt hätten?

Aber in demselben musikalischen Probleme fragt Aristoteles: ,,Διὰ τί ἢδιόν ἐστι τὸ σύμφωνον τοῦ ὁμοφώνου; "

Das ist: weshalb befriedigt uns ein symphonirender Accord mehr als der Gleichklang? Deshalb glauben wir die im weiteren Fortgange desselben vorkommenden Worte

,, έὰν είς ταὐτον καταστρέφωσιν εὐφραίνουσι μᾶλλον τῷ τέλει ἢ λυποῦσι ταῖς πρὸ τοῦ τέλους διαφοραῖς"

nicht sowohl von einem nach der vorhergehenden Divergenz der beiden Stimmen am Schlusse stattfindenden Gleichklange, als vielmehr von einem dort eintretenden symphonischen Accorde im Sinne der Alten interpretiren zu müssen. Wie denn auch der Stelle Probl. 19, 19 zufolge ein zur Kitharabegleitung gesungener Borischer, Phrygischer, Lydischer Gesang am Schlusse regelmässig ein symphonisches Quarten-Intervall d. i. Unterquarten-Intervall:



zu Gehör kommen lässt.

Wenn in der modernen Musik und in der Musik der christlichen Kirchentöne die Unterstimme auf der Tonica, die Oberstimme auf der Prime des tonischen Dreiklanges schliesst, so nennt man dies einen vollkommenen authentischen Schluss; geht aber die Oberstimme auf eine andere Tonstufe des tonischen Dreiklanges aus, auf die Terze oder auf die Quinte, so heisst dies ein unvollkommener authentischer Schluss.

Von den vollkommenen und unvollkommenen Schlüssen lesen wir in den griechischen Musikquellen zuerst bei Manuel Bryennios, welcher zwischen είδη τέλεια und είδη ἀτελῆ unterscheidet, jene mit dem Melodie-Ausgange auf der μέση, diese mit dem Melodie-

Ausgang auf der ὑπάτη. Mit Hinweglassung der Namen τ. und ἀτελῆ εἴδη kennt diese Schlüsse auf der μέση und aut ὑπάτη bereits Ptolemäus in seiner Harmonik 2, 15. Für jede der griechischen Octavengattungen stellt er zwei Scalen die eine unter der Bezeichnung ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης, andere ἀπὸ τῆς τῆ θέσει υήτης d. i. von der höheren Octave ὑπάτη; z. B.

τοῦ Φουγίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει μέσης d. i. Phrygische Scala von der μέση bis zum προςλαμβανόι



τοῦ Φουγίου ἀπὸ τῆς τῆ θέσει νήτης d. i. Phrygische Scala von der νήτη διεζευγμένων bis zur ὑ μέσων



Die erste dieser beiden Scalen des Ptolemäus ist diejenige, win dem von Aristoxenus herrührenden Kanon der Octavengattu als Hypophrygische bezeichnet wird, die zweite ist dieje welche dort den Namen der Phrygischen führt.

Jene ist nach der von Manuel Bryennios überlieferten No clatur der νεώτεροι μελοποιοί ein είδος τέλειον, auf die ausgehend; die zweite gehört nach dieser Nomenclatur zu είδη ἀτελῆ. Jene, die Scala

g a h c d e f g

ist die in der Tonica, der μέση ausgehende Form der Ph schen Tonart, die Form mit vollkommenem (auf die Prime) gehendem Schlusse. Die Scala

defgahed

ist die in der Dominante, der thetischen  $\dot{v}\pi\dot{a}\tau\eta$  oder der um Octav höheren  $v\dot{\eta}\tau\eta$  ausgehende Form der Phrygischen Todie Phrygische Tonart mit unvollkommenem auf die Quinte Oberquarte ausgehendem (authentischem) Schluss.

Die Form mit vollkommenem (Primen-) Schlusse geht auch in der Instrumentalbegleitung auf die μέση oder Tonica aus,

die Form mit unvollkommenem Melodieausgange auf der Quinte (oder Unterquarte) schliesst in der Begleitung wiederum auf der μέση oder Tonica, es ist also eine authentische, keine plagale Form des Schlusses.

In der altgriechischen Musik schliesst, wie sich vorher gezeigt hat, die Dorische, Phrygische, Lydische Melodie jedesmal in der thetischen Hypate d. i. der Unterquart (Dominante) des Grundtones, während die begleitende Instrumentalstimme regelmässig auf die um eine Quart höhere Mese κατὰ θέσιν (Tonica) ausgeht. Es muss also, wenn wir die für die Kirchentonarten übliche Classification auf die altgriechischen Octavengattungen anwenden wollen, von der Dorischen, Phrygischen, Lydischen Melodie gesagt werden, dass sie der auf unvollkommenen Quintenschluss ausgehenden Form der Octavengattungen angehören.

Nach Platos Forderung soll ausser der Dorischen Harmonie einzig noch die Phrygische im Staate zugelassen werden; nach Aristoteles soll auch die Lydische Harmonie mit der Phrygischen gleichberechtigt sein (vgl. unten § 26). Demnach sind die Dorische, Phrygische und Lydische Melopöie diejenigen, welche im griechischen Alterthume die beliebtesten waren. Alle drei Octavengattungen gehören der Hypate- oder Nete-Form an. Im griechischen Alterthume war mithin der Melodieabschluss auf der Unterquart (Dominante), nicht auf der Tonica (dem Grundtone) die üblichste und beliebteste Compositionsform. Jede dieser Tonreihen hatte also einen Schluss, welche unsere moderne Musik als unvollkommenen Schluss in der Quintlage des tonischen Dreiklanges bezeichnet.

# § 24.

#### Die Harmonien bei Heraclides Ponticus und Pratinas.

Die Octavengattungen bei Heraclides Ponticus.

Heraclides aus Heraclea am Pontus, dessen Blüthezeit mit dem Regierungsantritte Alexanders des Grossen zusammenfällt: ein jüngerer Zeitgenosse des Plato, ein älterer Zeitgenosse des Aristoteles, zuerst ein Schüler des einen, dann des anderen, schrieb ein ziemlich umfangreiches Werk περὶ μουσικῆς, aus welchem uns Athenäus 14, p. 624 eine längere Stelle über die griechischen Harmonien erhalten hat.

'Αρμονίας είναι τρεῖς, τρία γὰρ καὶ γενέσθαι Ελλήνων γένη, Δωριεῖς, Αἰολεῖς, Ἰωνας... Τὴν οὖν ἀγωγὴν τῆς μελφόίας ῆν οἱ Δωριεῖς ἐποιοῦντο, Δώριον ἐκάλουν ἁρμονίαν ἐκάλουν ἀξ καὶ Αἰολίδα ἁρμονίαν ἢν Αἰολεῖς ἦδον Ἰαστὶ δὲ τὴν τρίτην ἔφασκον ἢν ἤκουον ἀδόντων τῶν Ἰωνων. Dann fährt er fort:

'ΙΙ μέν οὖν Δώριος άρμονία τὸ ἀνδρῶδες ἐμφαίνει καὶ τὸ μεγαλοπρεπὶς καὶ οὐ διακεχυμένον οὐδ' ίλαρόν, ἀλλὰ σκυθρωπὸν καὶ σφοδρόν, οὕτε δὲ ποικίλον οὐδὲ πολύτροπον.

Τὸ δὲ τῶν Αἰολέων ἡθος ἔχει τὸ γαῦρον καὶ ὀγκῶδες, ἔτι δὲ ὑπόχαυνον ὁμολογεῖ δὲ ταῦτα ταῖς ἱπποτροφίαις αὐτῶν καὶ ξενοδοχίαις, οὐ πανοῦργον δέ, ἀλλὰ ἐξηρμένον καὶ τεθαρρηκός. διὶ καὶ οἰκεῖόν ἐστ' αὐτοῖς ἡ φιλοποσία καὶ τὰ ἐρωτικὰ καὶ πᾶσα ἡ περὶ ταύτην τὴν δίαιταν ἄνεσις.

Έξης ἐπισκεψώμεθα τὸ τῶν Μιλησίων ήθος ο διαφαίνουσιν οι Ἰωνες, ἐπὶ ταῖς τῶν σωμάτων εὐεξίαις βρενθυόμενοι καὶ θυμοῦ πλήρεις, δυσκατάλλακτοι, φιλόνεικοι, οἰδὲν φιλάνθρωπον οὐδὲ ίλαρὸν ἐνδιδόντες, ἀστοργίαν καὶ σκληρότητα ἐν τοῖς ἤθεσιν ἐμφανίζοντες διόπερ οὐδὲ τὸ τῆς Ἰαστὶ γένος ἀρμονίας οῦτ ἀνθηρὸν οὕτε ίλαρόν ἐστι, ἀλλὰ αὐστηρὸν καὶ σκληρόν, ὅγκον δὲ ἔχον οὐκ ἀγεννῆ, διὸ καὶ τῆ τραγφδία προςφιλὴς ἡ ἀρμονία.

Eine Dorische, Aiolische und Ionische Harmonie! — In den aus Aristoxenus geschöpften Verzeichnissen der Octavengattungen (bei Pseudo-Euklid, Aristides u. s. w.) ist uns die Dorische Octavenscala den in ihr enthaltenen Klängen nach angegeben, nicht aber die Aeolische und auch nicht die Ionische Octavengattung

Heraclides Ponticus im weiteren Verlaufe der Stelle gibt an, dass die Acolische Harmonie dieselbe sei, welche jetzt Hypodorios genannt werde.

Für die Ionische Harmonie haben Böckh und F. Bellermann die Ansicht ausgesprochen, dass sie mit der Hypophrygischen Octavengattung des Pseudo-Euklid, Aristides u. s. w. identisch sei Das ist durchaus auch meine Ansicht. Dieselbe stützt sich auf folgende Thatsache.

Nach Pollux 4, 65 sind dieselben drei Harmonien, welche Heraclides Ponticus nennt, die in der Musik der Kithara vorwaltenden. Die Ionische wird hier noch vor der Aeolischen genannt: ...Δωρίς, Ἰάς. Αἰωλὶς αὶ πρῶται." Der Phrygisti, welche ebenfalls dem Pollux zufolge der Kitharodik angehört, wird von diesem den drei genannten Kithara-Tonarten gegenüber nur eine untergeordnete Stellung in der Kitharodik angewiesen.

• Die Musiker der Kaiserzeit, welche für die 7 Octavengattungen die Namen überliefern, erwähnen von einer Ionischen gar nichts. Ebenso haben sie auch den Namen Aiolisti nicht gebraucht. Aber wie es aus dem Zeugnisse des Heraclides erhellt, dass die Aeolische dieselbe Tonart ist, welche später Hypodorisch genannt wurde (8. 184), so lässt sich auf indirectem Wege der sichere Nachweis geben, dass die Ionische Tonart mit der Hypophrygischen Octavengattung der späteren Musiker, also mit der Octavengattung

identisch ist. Nach jener Stelle des Pollux kommen nämlich für die Kithara 3 Haupttonarten und als Nebentonart das Phrygische vor:

| Dorisch | lonisch | Aeolisch | Phrygisch. |
|---------|---------|----------|------------|
|         |         |          | , ,        |

Ptolemaeus 1, 16; 2, 1; 2, 16 bezeichnet die Kithara-Tonarten mit folgendem Namen:

|         |               |               |            | 1 |
|---------|---------------|---------------|------------|---|
| Dorisch | Hypophrygisch | Hypodorisch ' | Phrygisch. | . |
|         |               |               |            |   |

Ist also das Hypodorische, wie Heraclides sagt, mit dem Aeolischen, io ist das Hypophrygische mit dem Ionischen identisch. Die griechische Ueberlieferung bezeichnete den Ionischen Dichter Pythernos als denjenigen, welcher zuerst in Ionischer Tonart componint habe, denselben Pythermos, dessen Ananias oder Hipponax rwähne (Heraclid. ap. Athen. 14, 625 C). Doch besass die späcere Zeit schwerlich noch Compositionen des Pythermos: vermuthich sah sie in ihm den frühesten Vertreter jener Tonart, weil r der älteste Dichter war, der in seinen Poesien den Namen der αστί genannt hatte. Sie ist, denke ich, durch den Ionischen Ieister Polymnastus aus Kolophon nach Sparta, wo er einer der γεμόνες der zweiten musischen Katastasis wurde, gelangt.

Auch von der Lokrischen Harmonie ist bei Heraclides onticus die Rede. Aus Pollux 4, 65 wissen wir, dass sie neben er Dorischen, Iastischen, Aeolischen, Phrygischen in der Kithadik angewandt wurde (,, Λοκρική, Φιλοξένου τὸ εῦρημα" —, uss wohl Ξενοκρίτου τὸ εῦρημα heissen). Von ihr sagt Heraclid. ontic. ap. Athen. 14 p. 625: δεὶ δὲ τὴν ἁρμονίαν εἶδος ἔχειν τους ἢ πάθους καθάπερ ἡ Λοκριστί ταύτη γὰρ ἔνιοι τῶν γεμένων κατὰ Σιμονίδην καὶ Πίνδαρον ἐχρήσαντό ποτε καὶ πάλιν

κατεφουήθη. Aus l'seudo-Euclid. 16, Gaud. 20, Bacch. 19 wis wir, dass sie mit dem Hypodorischen dieselbe Octavengatt a h c d e f g a hatte.

In der angeführten Stelle des Pollux geben die Handschrif die Lesart Φιλοξένου, die unmöglich richtig sein kann; denn kann Philoxenos, welcher noch in das Zeitalter des Aristoxen hineinreicht, eine Tonart aufgebracht haben, welche schon Sir nides und Pindar mit Vorliebe gebraucht haben und die, wir aus Platos Stillschweigen schliessen müssen, in der Phanischen Epoche bereits abgekommen war? Ξενοκρίτου statt Φι ξένου zu emendiren, liegt um deswillen sehr nah, weil die l treffende Tonart, die Λοκρική, nach dem Lande ihrer Herku so benannt, auf den Lokrischen Meister der zweiten Spartanisch Katastasis Xenokritos, ιος ἡν τὸ γένος ἐκ Λοκρῶν τῶν ἐν Ἰταλί (Plut. de mus. 10) zurückzuführen zu sein scheint.

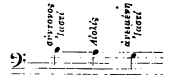
### Die Harmonien des Pratinas.

Aus einem Gedichte des Pratinas, eines von Aristoxenus: Componist sehr hoch gestellten älteren Zeitgenossen des Aeschylhaben sich folgende Verse erhalten (fr. 5 Bergk), welche v 2 verschiedenen ionischen Harmonien reden:

Μήτε σύντονον δίωκε, μήτε τὰν ἀνειμέναν Ίαστὶ μοῦσαν, ἀλλὰ τὰν μέσσαν νεῶν ἄρουραν αἰόλιζε τῷ μέλει:

πρέπει τοι πᾶσιν ἀοιδολαβράκταις Alolls άφμονία.

Hier ist von 3 Octavengattungen die Rede; in der Mitte d σύντονος und ἀνειμένη Ἰαστί liege die Αἰολίς, für welche si l'ratinas unter Zurückweisung der beiden Iastischen entscheid Die Aiolis beginnt in a; die ἀνειμένη oder χαλαφὰ Ἰάς ist ihr, no l'ratinas, unmittelbar benachbart; eine Iasti beginnt (vgl. ob S. 185) mit g; da ist es denn nicht anders möglich, als dass d σύντονος Ἰαστί, wenn die Αἰολίς zwischen ihr und der ἀνειμέ Ἰαστί in der Mitte liegt, mit dem Tone h beginnen muss:



Welche Octavengattung hat Pratinas im Auge, wenn Aioλis άφμονία sagt? Man wird eine richtige Interpretati

r dann geben, wenn man den Sprachgebrauch seines Zeitmossen, des Dichters Pindar, herbeizieht, welcher darunter die stavengattung in a versteht. Um so auffallender ist es, dass e zweite Auflage von Heinr. Bellermanns Contrapunkte S. 80 nter der Αιολίς άφμονία des Pratinas die Octavengattung in e rstehen will, "welche sowohl als Dorische wie auch als plasle Nebentonart des Aeolischen zu den echt griechischen Tonten gehört". Hätte Pratinas die Harmonie in e im Auge gesibt, so würde er sie nicht anders als Pindar genannt haben, imlich "Δωφίς άφμονία".

## § 25.

# Die Harmonien der Platonischen Republik und ihre alten Commentatoren.

Die berühmte Stelle der Platonischen Republik, welche für 1sere Kenntniss der griechischen Harmonien die bei weitem ichtigste Quelle ist, wurde schon im griechischen Alterthume vielch erläutert. Von Aristoteles geschieht dies in seiner Politik, in elcher eine Kritik auch dieser Harmonien-Partie der Platonischen olitik geliefert wird. Durch den Vorgang seines Lehrers Arioteles mag auch der Schüler Aristoxenus darauf geführt sein, e Harmonien der Platonischen Republik zu besprechen. Wir issen nicht genau, in welcher verlorenen Schrift; ansehnliche ragmente daraus hat uns Plutarchs Musikdialog aufbewahrt in m dort gegebenen kurzen Commentar der in Rede stehenden telle der Platonischen Republik. Der Mittheilung des Suddas ıfolge hatte auch der im Anfange der römischen Kaiserzeit bende Musiker Dionysius von Halikarnass einen Commentar Der die in der Platonischen Republik vorkommenden musikalihen Erörterungen geschrieben. Endlich besitzen wir in der usikschrift des Aristides Quintilian eine Erläuterung der in atos Republik besprochenen Harmonien durch Notentabellen.

Die Platonische Republik lässt die griechischen Harmonien im Gesichtspunkte ihrer praktischen Bedeutung für die öffenthe Erziehung durch ein Zwiegespräch zwischen Sokrates und im Fachmusiker Glaukon erörtert werden.

ΣΩΚΡΑΤ. Τίνες οὖν θοηνώδεις ἁομονίαι; λέγε μοι σὰ γὰο υσικός.

ΓΛΑΥΚΩΝ. Μιξολυδιστί, έφη, καὶ Συντονολυδιστὶ καὶ τοιταί τινες.

ΣΩΚ. Οὐκοῦν αὖται, ἡν δ' ἐγώ, ἀφαιρετέαι ἄχρηστοι καὶ γυναιξὶν ὰς δεῖ ἐπιεικεῖς εἶναι, μὴ ὅτι ἀνδράσιν. Πάνι Αλλὰ μὴν μέθη γε φύλαξιν ἀπρεπέστατον καὶ μαλακία καὶ ἀρ Πῶς γὰρ οὕ;

Τίνες οὖν μαλακαί τε καὶ συμποτικαὶ τῶν άφμονιῶν; ΓΛΑΥ.. Ἰαστί, ἢ δ' ος, καὶ Λυδιστί, αῖτινες χαλαφαὶ λοῦνται.

· ΣΩΚ. Ταύταις οὖν, ὧ φίλε, ἐπὶ πολεμικῶν ἀνδρῶν ὶ ὅ τι χρήσει;

ΓΛΑΥ. Οὐδαμῶς, ἔφη ἀλλὰ κινδυνεύει σοι Δωφιστί πεσθαι καὶ Φουγιστί.

ΣΩΚ. Οὐκ οἰδα, ἔφην ἐγώ, τὰς ἁρμονίας, ἀλλὰ κατάλ ἐκείνην τὴν ἁρμονίαν, ἢ ἔν τε πολεμικῆ πράξει ὅντος ἀνδρικαὶ ἐν πάση βιαίω ἐργασία πρεπόντως ἂν μιμήσαιτο φθόγη τε καὶ προςωδίας, καὶ ἀποτυχύντος, ἢ εἰς τραύματα ἢ εἰς δι τους ἰύντος ἢ εἰς τινα ἄλλην ξυμφορὰν πεσόντος, ἐν πᾶσι τοις παρατετυγμένως καὶ καρτερούντως ἀμυνομένου τὴν τύς

καὶ ἄλλην αὖ ἐν εἰρηνικῆ τε καὶ μὴ βιαίφ ἀλλ' ἐν ἐκοι πράξει ὅντος, ἢ τινά τι πείθοντός τε καὶ δεομένου, ἢ εὐχῷ ἱ ἢ διδαχῷ καὶ νουθετήσει ἄνθρωπον, ἢ τοὐναντίον ἄλλφ δεομ ἢ διδάσκοντι ἢ μεταπείθοντι ἐαυτὸν ἐπέχοντα, καὶ ἐκ τού πράξαντα κατὰ νοῦν, καὶ μὴ ὑπερηφάνως ἔχοντα, ἀλλὰ σως ὑως τε καὶ μετρίως ἐν πᾶσι τούτοις πράττοντά τε καὶ τὰ ι βαίνοντα ἀγαπῶντα. ταύτας δύο ἁρμονίας, βίαιον, ἐκούι δυςτυχούντων, εὐτυχούντων, σωφρόνων, ἀνδρείων [ἀρμονίας] τινες φθόγγους μιμήσονται κάλλιστα, ταύτας λείπε.

 $\Gamma\Lambda\Lambda\Upsilon$ . 'All',  $\mathring{\eta}$  d'  $\mathring{o}_S$ , oùn ällas alteis leinein,  $\mathring{\eta}$  as d $\mathring{\eta}$  éyà ëleyon.

Im weiteren Fortgange ihres Gespräches über die Musik rühren Sokrates und Glaukon noch folgende Classification Harmonien:

ΣΩΚ. Οἴτινες δ' αν εἶεν οὖτοι οἱ οὐθμοί, σὸν ἔργον, πεο τὰς ἁομονίας, φράσαι.

ΓΛΑΤ. 'Αλλὰ μὰ Δί', ἔφη, οὖκ ἔχω λέγειν. ὅτι μὲν τρί ἄττα ἐστὶν εἰδη, ἐξ ὧν αί βάσεις πλέκονται, ὥςπερ ἐν φθόγγοις τέτταρα, ὅθεν αί πᾶσαι ἁρμονίαι, τεθεαμένος ἔν ποιμι ποῖα δὲ ποίου βίου μιμήματα, λέγειν οὖκ ἔχω.

Im Einzelnen hat Plato die Harmonien nach ihrem drei verschiedenem Ethos geordnet:

- I. Θοηνώδεις άρμονίαι, Tonarten der Wehmuth:
  - 1. Μιξολυδιστί,
  - 2. Συντονολυδιστί,
  - 3. καὶ τοιαῦταί τινες.
- II. Μαλακαί και συμποτικαί τῶν ἀρμονιῶν, d. i. weichliche und weinseelige Tonarten:
  - 1. Ίαστί βήτις χαλαρὰ καλείται.

Die Harmonien dieser beiden ersten Kategorien sollen für ie Erziehung ausgeschlossen sein.

- III. Zulässig für die öffentliche Erziehung des Platonischen taates sollen nur die beiden folgenden Harmonien sein:
  - 1. Δωριστί, als die Harmonie der Energie und männlichen Gesinnung,
  - 2. Povyiori, als die Harmonie des Gott ergebenen Gemüthes.

Wie das Eidos der Rhythmen nach Plato ein dreifach verhiedenes ist, so sollen die gesammten Harmonien in vier Klassen rfallen, welche den drei Rhythmengeschlechtern der continuirhen Rhythmopöie gleich gestellt werden; denn bei der Erörteing der Rhythmen heisst es:

Τρί' ἄττα έστὶν είδη, έξ ὧν αί βάσεις πλέπονται, ὥςπερ ἐν ὑς φθόγγοις τέτταρα, ὅθεν αί πᾶσαι ἀρμονίαι.

Dass Plato wie Aristoxenus τρία γένη τῶν ξυθμῶν unterheidet, das δακτυλικόν, ἰαμβικόν und παιωνικόν, liegt am Tage ras Aristoxenus γένη nennt, heisst bei Plato είδη). Aber wie die er von Plato statuirten γένη τῶν αρμονιῶν heissen, darüber wissen ir zunächst nichts Genaueres. Die Aristotelische Politik 4, 3 richt von Musikern seiner Zeit, welche zwei Klassen unterscheiden:

Όμοίως δ' ἔχει καὶ περὶ τὰς ἁρμονίας, ῶς φασί τινες, καὶ γὰρ ἐκεῖ τίθενται εἴδη δύο, τὴν Δωριστὶ καὶ τὴν Φρυγιστί, τὰ δ' ἄλλα συντάγματα τὰ μὲν Δώρια, τὰ δὲ Φρύγια καλοῦσιν.

Nicht zu übersehen ist, dass Aristoteles' Politik ebenso wie des Plato die umfassendere Kategorie nicht durch den Ausick γένος, sondern durch εἶδος ausdrückt; erst Aristoxenus r es, der, wie er selber in der zweiten Harmonik § 111 sagt, 1 Ausdruck εἶδος gleichbedeutend mit σχήμα für die einzelnen rmonien-Species gebraucht.

Mit Rücksicht auf den Inhalt der vorliegenden Aristotelischen

Stelle über die Harmonien-Klassen dürfen wir annehmen, d wenn bei Aristoteles die eine Harmonien-Klasse den Na Δώριον, die andere den Namen Φρύγιον führt, dass d auch die vier Harmonien-Klassen Platos analoge Benennun geführt haben werden. Die Terminologien Ampion yévog άρμονιῶν und Φρύγιον γένος τῶν άρμονιῶν dürfen wir auch Platonische Benennungen ansehen. Die zeitgenössischen Musi von denen Aristoteles spricht, begriffen unter diesen beiden Na sämmtliche συντάγματα: eine jede Melopöie wurde entweder risch oder Phrygisch genannt. Das heisst doch wohl, dass j Musiker unter dem Namen Phrygisch auch die Lydischen M pöien begriffen; dass zur einen Klasse der Harmonien die D schen Melopöien, zur anderen Klasse alle von Plato der Do als unhellenisch entgegengesetzten gehörten, und dass d zweite Klasse nach der vornehmsten der unhellenischen M pöien, der auch im Platonischen Staate zugelassenen Povy mit dem generellen Namen Phrygisch benannt wurde.

# § 26.

# Fortsetzung.

Aristoteles über die von Plato in seinem Staate zugelasse: Harmonien.

Es genügt hier den Schluss der Aristotelischen Politik p. 1 der I. Bekkerschen Ausgabe vorzuführen:

Πρὸς δὲ παιδείαν, ῶςπερ εἰρηται, τοῖς ἠθικοῖς τῶν μι χρηστέον καὶ ταῖς ἀρμονίαις ταῖς τοιαύταις. τοιαύτη δ' ἡ ριστί, καθάπερ εἰπομεν πρότερον δέχεσθαι δὲ δεῖ κᾶν τινα ἄι ἡμῖν δοκιμάζωσιν οἱ κοινωνοὶ τῆς ἐν φιλοσοφία διατριβῆς τῆς περὶ τὴν μουσικὴν παιδείας.

ιεως αθτης έξέπεσεν είς την Φρυγιστί την προςήμουσαν ν πάλιν. περί δε τῆς δωριστί πάντες ὁμολογοῦσιν ὡς σταης ούσης και μάλιστ' ήθος έχούσης άνδρείον. Ετι δε έπει ι μεν των ύπερβολων έπαινουμεν και χρηναι διώκειν φαμέν, ρριστί ταύτην έχει την φύσιν πρός τὰς ἄλλας ἁρμονίας, ότι τὰ Δώρια μέλη πρέπει παιδεύεσθαι μᾶλλον τοῖς νεωείσι δε δύο σκοποί, τό τε δυνατόν και το πρέπον και γάρ τὰ δεῖ μεταγειρίζεσθαι μᾶλλον καὶ τὰ πρέποντα έκάστοις. τι δὲ καὶ ταῦτα ώρισμένα ταῖς ἡλικίαις, οἶον τοῖς ἀπειρη-: χρόνον οὐ φάδιον ἄδειν τὰς συντόνους ἁρμονίας, ἀλλὰ ιμένας ή φύσις ὑποβάλλει τοῖς τηλικούτοις. διὰ καλῶς τι και τούτο Σωκράτει των περί την μουσικήν τινες, ότι ειμένας άρμονίας αποδοκιμάσειεν είς την παιδείαν, ώς κὰς λαμβάνων αὐτάς, οὐ κατὰ τὴν τῆς μέθης δύναμιν ικου γαο η γε μέθη ποιεί μαλλου) αλλ' απειοηκυίας. ώςτε ς την έσομένην ήλικίαν, την των πρεσβυτέρων, δεί καί ούτων άομονιών απτεσθαι καλ των μελών των τοιούτων. ι τίς έστι τοιαύτη των άρμονιων ή πρέπει τη των παίκία διὰ τὸ δύνασθαι κόσμον τ' ἔχειν ᾶμα καὶ παιδείαν, Ιυδιστὶ φαίνεται πεπονθέναι μάλιστα τῶν ἁομονιῶν, δῆλον τους δρόυς τρείς ποιητέον είς την παιδείαν, τό τε μέσον δυνατέν και το πρέπον.

lato Pol. 3, 398:

, θρηνώδεις άρμονίαι;

Γιστί και Συντονολυδιι τοιαῦταί τινες.

ν μαλακαί καὶ συμπο; τῶν ἀφμονιῶν;

ελ Λυδιστὶ αΐτινες χαλαλοῦνται. Εύθυς γὰς ἡ τῶν ἁςμονιῶν διέστηκε φύσις, ῶςτε ἀκούοντας ἄλλους διατίθεσθαι καὶ μὴ τὸν αὐτὸν ἔχειν τρόπον πρὸς ἐκάστην αὐτῶν,

Aristot. Pol. 8, 5:

άλλὰ πρὸς μὲν ἐνίας όδυρτικωτέρως καὶ συνεστηκότως μᾶλλον οἶον πρὸς τὴν Μιξολυδιστὶ καλουμένην,

πρός δὲ τὰς μαλακωτέρως τὴν διάνοιαν

οίον πρὸς τὰς ἀνειμένας.

ή Φρυγιστί.

Cf. Aristot. Pol. 8, 7: Διὸ καλῶς ἐπιτιμῶσι καὶ τοῦτο Σωκράτει τῶν περὶ μουσικήν τινες, ὅτι τὰς ἀνειμένας ἀρωνίας ἀποδοκιμάσειεν εἰς παιδείαν ὡς μεθυστικὰς λαμβάνων αὐτάς.

μέσως δε και καθεστηκότως μάλιστα πρὸς ετέραν οίον δοκεί ποιείν ή Δωριστι μόνη τῶν άρμονιῶ», ἐνθουσιαστικοὺς δ'

δυνεύει σοι τλ λείπεσθαι καλ Φουγι-

Diesen Bemerkungen über die einzelnen Harmonien Aristoteles eine Auseinandersetzung voraus, dass die Musil bloss den Zweck der Bildung und der Erziehung habe, s auch zweitens den Zweck der κάθαρσις gerade wie die Ti (wobei er auf seine Darstellung der Poetik verweist), ( auch den Zweck der Erholung und des Ausruhens vor vorher gegangenen Anstrengung. Die Melopöien, deren W eine kathartische sei, seien zugleich die Quelle eines w lichen Vergnügens: sie gehören unter die Theatermusik. Theaterpublikum ein aus Gebildeten und Ungebildeten gen sei, so müsse die Aufführung auch nach dem Geschmac letzteren sich richten, um denselben eine Erholung zu gei Sowie die Seelen solcher Leute gleichsam verrenkt und v natürlichen Beschaffenheit abweichend seien, so müssten a Harmonien, welche hier gefallen sollten, Ausartungen der Musik sein. Hiermit rechtfertigt Aristoteles solche Hari welche Plato als barbarische bezeichnet. Während Ari von der Dorischen Harmonie meint, ein jeder könne dar Plato beistimmen, dass sie die vorzugsweise ethische Ton in der sich der Charakter des Muthes und der Männlichl besten darstellen lasse, so erklärt er: was dagegen die barbs d.i. die aus der Fremde nach Hellas eingeführten Harmonien 1 so wisse er nicht, weshalb Plato ausser der Dorischen gen die Phrygische in seinem Staate zulassen wolle, die den Me zu einer raschen und heftigen Thätigkeit stimme und il Enthusiasmus treibe, und warum er nicht die Lydisch monie anempfehle, welche doch wegen ihres Anstandes ders für die Jugend geeignet sei. Auch diejenigen Harr welche von Plato γαλαραί, von Aristoteles selber ἀνειμέ nannt werden, seien keineswegs gänzlich zu verdammer mehr sei unter besonderen Verhältnissen auch eine Mus abspannender und erschlaffender Wirkung an ihrer richtiger Mit dem Worte "συμποτικαί" dürfte eine derartige Harmon bezeichnet werden, wie auch schon von Anderen gegen S (d. i. gegen Plato) mit Recht bemerkt sei.

Mit dieser die Platonischen Harmonien kritisirenden andersetzung der Aristotelischen Politik ist eine Stelle der telischen Problemata 19, 48 in Zusammenhang zu bringen, kein zureichender Grund gefunden werden dürfte, sie dem teles abzusprechen. Wenn sie nicht von Aristoteles selber h

ist sie jedenfalls von einem seinen Anschauungen möglichst nahe stehenden älteren Peripatetiker niedergeschrieben. Sie handelt hauptsächlich von der Hypodorischen (d. i. Aeolischen) und von der Hypophrygischen (d. i. Ionischen) Harmonie, zieht aber gelegentlich auch noch andere, z. B. die Mixolydische, herbei. Die Stelle Probl. 19 lautet: Διὰ τί οἱ ἐν τραγωδία χοροὶ οὖθ' ὑποδωριστὶ ούθ' ύποφουγιστί ἄδουσιν; "Η ὅτι μέλος ῆκιστα ἔχουσιν αὐται α άρμονίαι οὖ δεῖ μάλιστα τῷ χορῷ; ἦθος δὲ ἔχει ἡ μὲν ὑποφουγιστί πρακτικόν, διὸ καὶ ἔν τε τῷ Γηρυόνη ἡ ἔξοδος καὶ ἡ Εύπλισις έν ταύτη πεποίηται, ή δε ύποδωριστί μεγαλοπρεπές καί στάσιμου, διο και κιθαρωδικωτάτη έστι των άρμονιων ταυτα δ' ἄμφω γορῶ μὲν ἀνάρμοστα, τοῖς δὲ ἀπὸ σκηνῆς οἰκειότερα: εκείνοι μεν γάρ ήρώων μιμηταί, οί δε ήγεμόνες των άρχαίων μόνοι ήσαν ήρωες, οί δὲ λαοί ἄνθρωποι, ὧν έστιν ὁ χορός, διὸ και άρμόζει αὐτῷ τὸ γοερὸν και ἡσύχιον ἦθος και μέλος, ἀνθρωπικά γάρ ταῦτα δ' ἔχουσιν αι ἄλλαι άρμονίαι, ῆκιστα δὲ αὐτῶν ἡ [ὑπο]φρυγιστί, ἐνθουσιαστικη γὰρ καὶ βακχική. at vero mixolydius nimirum illa praestare potest. κατά μέν οὖν ταύτην πάσχομέν τι, παθητικοί δε οί άσθενεῖς μᾶλλον τῶν δυνατῶν είσι, διό και αύτη άρμόττει τοῖς χοροῖς. κατὰ δὲ τὴν ὑποδωριστί καί ύποφουγιστί πράττομεν δ ούκ οίκετον έστι χορώ, έστι γαρ δ γορός κηδευτής ἄπρακτος, εύνοιαν γὰρ μόνον παρέχεται οἶς πάρectiv (cf. Probl. 19, 30). Der Text ist in den erhaltenen griechischen Handschriften nicht vollständig überliefert; es fehlt ein Satz, den die auf eine vollständigere Handschrift zurückgehende Uebersetzung des Theodorus Gaza erhalten hat (vgl. Böckh, metr. Pind. p. 262). Der diesem vorausgehende Satz indess ist in den griechischen Handschriften besser erhalten, als bei Theodorus Gaza, wo er lautet: quae minus ceteri concentus praestare queunt, minimeque ipse subphrygius, hic enim animos lymphatis similes reddit cupitque debacchari; nur das Wort inopouvioil ist unichtig; es muss statt dessen povyioil geschrieben werden.

Wir erfahren aus der vorliegenden Stelle: die Hypodorische ind Hypophrygische (d. i. die Aeolische und Ionische) Tonart werde vegen ihres Ethos nicht in den tragischen Chorliedern gebraucht, ondern nur in den tragischen Bühnengesängen. Die Aeolische abe ein ήθος μεγαλοποεπές und στάσιμον, die Iastische ein ήθος ιρακτικόν und daher eigne sich die Hypodoristi und Hypophrygisti ir Heroen, wie diese auf der tragischen Bühne dargestellt würden; ir den tragischen Chor dagegen, als den κηδευτής ἄπρακτος, sei

ein ήθος γοερον καὶ ἡσύχιον passend, und ein solches ήθος hā die übrigen Tonarten (Dorisch, Phrygisch, Lydisch, Mixolydis von diesen am wenigsten die enthusiastische und bacchische γιστί, am meisten die Μιξολυδιστί, denn diese drücke schn liche Gefühl aus, und so eigne auch sie sich für die Chöre, bei der Υποδωριστί und Υποφρυγιστί, in welchen sich energi Thatkraft ausspreche, nicht der Fall sei. Die Ampiori ist nicht genannt, aber sie ist mitbegriffen unter den allau al νίαι, welche ausser der Mixolydischen für die tragischen C lieder gebraucht werden; dies geht aus Aristox. ap. Plut. Mus hervor, wo es von der Μιξολυδιστί heisst: τραγωδοποιούς βόντας (αὐτὴν) συζεῦξαι τῆ Δωριστί, ἐπεὶ ἡ μὲν τὸ μεγαλο πές και άξιωματικον άποδίδωσιν, ή δε το παθητικόν. W nämlich die Tragiker einerseits nach Aristot. Probl. die M lydische in ihren Chorliedern gebrauchten, andererseits I Aristoxenus die Mixolydische in Verbindung mit der Dorisch anwendeten, so folgt daraus, dass es Chorlieder waren, in chen die Dorische von den Tragikern angewandt wurde. wir können nun nach der vorliegenden Stelle folgende Scals stellen:

τὰ ἀπὸ σκηνής: Ὑποδωριστί, ήθος μεγαλοπρεπές καὶ στάσμ Ὑποφρυγιστί, ήθος πρακτικόν.

χυφοί:

Δωριστί, ήθος ήσύχιον. Μιξολυδιστί, ήθος γοερόν, πάθος.

Also (um von dem Mixolydischen abzusehen): Dorisch in tragischen Chorliedern, Aeolisch und Ionisch in den Monodie

Wenn in unserer Stelle der Problemata dem Hypophreschen oder Iastischen ein ηθος πρακτικόν zugeschrieben wird, stimmt das mit der von Heraklides gegebenen Schilderung die Tonart (αὐστηρὸν καὶ σκληρόν, ἔγκον δὲ ἔχον οὐκ ἀγεννή, καὶ τῆ τραγφδία προςφιλης ἡ ἀρμονία) wohl überein, und li sich auch mit der Aussage des Plato, dass sie συμκοτική vereinigen. Auffallend muss nur erscheinen, dass in den I blemata dem Aeolischen oder Hypodorischen dasselbe ἡ μεγαλοπρεπές und στάσιμον beigelegt wird, welches wir and dem Dorischen vindicirt finden. Wir müssen daraus schließ dass die Aeolische Tonart, obgleich sie bewegter und leischaftlicher als die Dorische ist, dieser dennoch näher steht alle übrigen, und zwar so nahe, dass bei Plato Resp. 3.

§ 26. Aristoteles über die Harmonien der Platonischen Republik. 195

wo alle Tonarten ausser der Aeolischen aufgezählt sind, die Alolisti unter der Awqisti mit einbegriffen ist.

Dies ist die Ansicht F. Bellermanns, welcher im Anonymus p. 38 sowohl für die Platonische Republik wie auch für den Laches p. 188 das Wort Doploti so interpretirt, dass es nicht bloss die Dorische Octave in e, sondern auch die Aeolische Octave in a bedeute. Wir müssen uns dieser Auffassung Friedrich Bellermanns durchaus anschliessen. Offenbar sollen in der Platonischen Stelle der Republik nicht alle άρμονίαι im Einzelnen namhaft gemacht werden, wie aus den Worten Τίνες οὖν θοηνωδεῖς άρμονίαι; ... Μιξολυδιστί και συντονολυδιστί και τοιαῦταί τινες hervorgeht. In diese Kategorie der δοηνωδείς άρμονίαι kann die Alohioti, zufolge ihres von Heraklides und Aristoteles beschriebenen Ethos, nicht gehören; ebensowenig unter die μαλακαί τε και συμποτικαι των άρμονιων, sondern muss nothwendig mit der im Staate zuzulassenden Ampiori und Povyiori in dieselbe Kategorie fallen. Wenn nun Plato, nachdem die θοηνώδεις und die μαλακαί τε και συμποτικαι άρμονίαι als nicht zulässig abgethan sind, dem Glaukon die Worte in den Mund legt: άλλα κινδυνεύει σοι Δωριστί λείπεσθαι καί Φρυγιστί, 80 folgt daraus mit Nothwendigkeit, dass entweder auch die Alolioti ausgeschlossen sein soll, oder dass sie von Plato unter einem dieser beiden Namen inbegriffen ist. Im letzteren Falle muss es die Awoistl sein, unter welcher die Alodistl mitbegriffen ist. Plato statuirt, wie wir oben gesehen, vier Harmonien-Klassen, zu denen jedenfalls die Dorische, die Phrygische, die Lydische Harmonie-Klasse gehören. Da nach der Mittheilung des Heraklides Ponticus für die Aeolische Harmonie auch die Bezeichnung Hypodorische Harmonie gebraucht wird, so müssen wir mit F. Bellermann annehmen, dass Plato der Dorischen Harmonie-Elasse zugleich die Doristi in e und die Hypodoristi oder Aiolisti in a zugewiesen habe.

Bei Plato gehören demnach in die Kategorie der zuzulassenden Harmonien:

- die Harmonien in e: genannt Ampiori,
- die Harmonien in a: unter demselben Namen Δωφιστί, sonst Αἰολιστί genannt,
- die Harmonie in d: Povyioti.
- In C. von Jan's "Tonarten der alten Griechen" (Chrysanders

Allgemeine musikalische Zeitung 1878 Nr. 45) S. 708 heise "Die Tonleiter von e bis e mit einem Kreuze

## e fisgahcde

war die Aeolische. Terpander hat Nomen in ihr gesungen. die Lesbier Alkaios und Sappho, selbständige Bedeutung he im griechischen Mutterlande nie behauptet." Es thu leid, dem durchaus nicht zustimmen zu können. Auf die Ai - oder wie seit der Zeit des Heraklides Ponticus genannt die Hypodoristi - passt, was C. v. Jan sagt, so wenig, das vielmehr neben der Doristi für die älteste, die angesehenste die am meisten in Gebrauch stehende Harmonie erklärt wo muss. Wie sie im kitharodischen Nomos des Terpanders be im Gebrauch war, so wird sie auch noch von Aristoteles fü κιθαρωδικωτάτη erklärt und behauptet diesen Ehrenplatz noch in der Kitharodik der mittleren Kaiserzeit; denn den gaben des Ptolemäus zufolge führen die damaligen Kithai die von ihnen sogenannten "Tritai" und "Tropoi" in der I dorischen Octavengattung aus, während bei ihnen die von i sogenannten "Parhypatai" der Kitharoden in der Dorischen ( vengattung gehalten werden. In der klassischen Zeit des chenthums ist die Hypodoristi (oder Aiolisti) die vornehmste monie in den Monodien der Tragiker (laut Aristoteles); sie ausserdem mit Vorliebe von den chorischen Lyrikern angew von Lasos, Pratinas und Pindar. Bei dem letzteren ist n der Doristi die Aiolisti entschieden die vorwaltende Harm keinem Philologen sollte es fremd sein, dass schon Gott Hermann zwei Klassen Pindarischer Metra unterschieden von denen er die eine das Metrum der Dorischen, die ander Metrum der Aeolischen Harmonie nennen zu müssen gla eine Nomenclatur, welche A. Böckh aus der Metrik seines gängers beibehielt. Von einer solchen Harmonie hat C. v. wenig Recht zu sagen: "eine selbständige Bedeutung hat sie griechischen Mutterlande nicht behauptet."

## § 27.

# Die Harmonien der Platonischen Republik erklärt von Plutarch.

Bei Plutarch de mus. 16 werden folgende Harmonien P. erläutert:

# Σύντονος Αυδιστί oder Συντονολυδιστί.

Τὴν γοῦν Λύδιον ἁρμονίαν παραιτεῖται, ἐπειδὴ ὀξεῖα καὶ ἐπιτήδειος πρὸς θρῆνον ἡ καὶ τὴν πρώτην σύστασιν αὐτῆς φασι δρηνώδη τινὰ γενέσθαι. "Ολυμπον γὰρ πρῶτον 'Αριστόξενος ἐν τῷ πρώτφ περὶ μουσικῆς ἐπὶ τῷ Πύθωνί φησιν ἐπικήδειον αὐλῆσι Λυδιστί. εἰσὶ δ' οῦ "Ανθιππον τούτου τοῦ μέλους ἄρξαι φασί, Πίνδαρος δ' ἐν παιᾶσιν ἐπὶ τοῖς Νιόβης γάμοις φησὶ Λύδιον ἁρμονίαν πρῶτον ὑπ' 'Ανθίππου διδαχθῆναι. ἄλλοι δὲ Τόρηβον πρῶτον τῆ ἁρμονία χρήσασθαι, καθάπερ Διονύσιος ὁ "Ιαμβος ἱσιορεϊ.

Hier ist als Parallelstelle Pollux 4, 78 herbeizuziehen: "xal άρμονία μεν αύλητική Δωριστί και Φρυνιστί και Λύδιος και Ίωνική και σύντονος Λυδιστί ην "Ανθιππος έξεῦρεν." Aus dieser Stelle geht die Verschiedenheit der Lydischen und Syntonolydischen Tonart hervor; ist die Lydische die Octavengattung c d e f g a h c, so kann nicht auch die Syntonolydische in derselben Octavengattung e-c bestehen. Eine directe Angabe über die Συντονολυδιστί lässt sich nur aus Aristides entnehmen, s. § 28. Eine indirecte Angabe liegt in den zu Anfang der Plutarchischen Stelle vorkommenden Worten: ὀξεῖα καὶ ἐπιτήδειος πρὸς ϑρῆνον; die letzten Worte stammen aus Plato, das Wort ὀξεῖα aber kommt in der Platonischen Darstellung nicht vor. Dass die Syntonolydisti eine Harmonie von hoher Tonlage ist (denn etwas anderes kann mit όξετα nicht gesagt sein), scheint aus dem Commentare des Aristoxenus zu stammen, auf den Plutarch sich hier wiederholt be-Die Λύδιος άρμονία, von welcher Pollux die σύντονος Avdicti unterscheidet, reicht von der dynamischen Parhypate meson f bis zur Trite hyperbolaion f. Mit Rücksicht auf die griechische Tonstimmung würde für diese Lydische Octave die Bezeichnung όξεῖα schwerlich zutreffend sein: die Syntonolydisti muss als noξετα" einen höheren Anfangs- und Schlussklang als die Lydisti haben. Darauf weist auch die Benennung "syntonos Lydisti" d. i. "die hohe Lydisti". Wenn unserer Plutarchischen Stelle zufolge Aristoxenus einen auletischen Nomos auf Pytho in der Avδιστί componirt hat, so ist unter dieser Αυδιστί nicht die Λίδιος άρμονία in c, sondern die όξεῖα καὶ πρὸς θρῆνον ἐπιτήδειος σύντονος Αυδιστί zu verstehen. Der in unserer Stelle erwähnte Anthippos scheint mit dem bei Plutarch de mus. c. 4 genannten alten Hymnussänger Anthes aus dem Böotischen Anthedon dieselbe mythische Persönlichkeit zu sein.

#### Μιξολυδιστί.

Καὶ ἡ μιξολύδιος δὲ παθητική τίς ἐστι τραγφόίαις ἀρμό ζουσα. ᾿Αριστόξενος δέ φησι Σαπφὰ πρώτην εὔρασθαι τὴν μιξο λυδιστί, παρ᾽ ἦς τοὺς τραγφόοποιοὺς μαθείν λαβόντας γοῦ αὐτοὺς συζεῦξαι τῷ δωριστί, ἐπεὶ η μὲν τὸ μεγαλοπρεκὲς κα ἀξιωματικὸν ἀποδίδωσιν, ἡ δὲ τὸ παθητικόν, μέμικται δὲ δι τούτων τραγφδία. ἐν δὲ τοῖς Ιστορικοῖς τῆς ἀρμονικῆς (ὑπο μνήμασι) Πυθοκλείδην φησὶ τὸν αὐλητὴν εὑρετὴν αὐτῆς γεγον ναι, αὐθις δὲ Λαμπροκλέα τὸν ᾿Αθηναῖον συνιδόντα, ὅτι σὰ ἐνταῦθα ἔχει τὴν διάζευξιν, ὅπου σχεδὸν ἄπαντες φοντο, ἀλ. ἐπὶ τὸ ὀξύ, τοιοῦτον αὐτῆς ἀπεργάσασθαι τὸ σχῆμα οἰον τὸ ἀπ παραμέσης ἐπὶ ὑπάτην ὑπάτων.

Diese Stelle haben wir weiter unten eingehend zu erörtern

# Χαλαρά oder (ἐπ)ανεμείνη Λυδιστί.

'Αλλὰ μὴν καὶ την ἐπανειμένην Λυδιστί, ἤπε**ρ ἐναντία τỷ** Μιξολυδιστί, παραπλησίαν οὖσαν τῷ Ἰάδι, ὑπὸ Δάμωνος εἰφτ σθαί φασι τοῦ 'Αθηναίου.

Ἐπανειμένη Λυδιστί ist dieselbe Harmonie, welche von Plato γαλαρά Λυδιστί, von Aristoteles άνειμένη Λυδιστί genannt wird. Sie ist unserer Plutarchischen Stelle zufolge Evavria zn Mitλυδιστί, παραπλησία τη Ίάδι. Schwerlich bezieht sich dies auf etwas anderes, als auf die Angabe l'latos: "Donvodeis aopovia Μιξολυδιστί και Συντονολυδιστί" ... ,μαλακαί και συμποτικαί τώ άρμονιῶν ἡ Ἰαστὶ καὶ Λυδιστί, αΐτινες χαλαραὶ καλούνται." Di γαλαρά Αυδιστί ist als μαλακή und συμποτική άρμονία der θρην ωδης Μιξολυδιστί (dem Ethos nach) entgegengesetzt, der zalasi 'Iαστί dagegen verwandt. Wir müssen uns bezüglich der hier i Rede stehenden Gegensätzlichkeit oder Verwandtschaft direct die Worte der Platonischen Republik, welche Plutarch erläuter halten; wir werden uns nicht gestatten dürfen, die Gegensite lichkeit der Mixolydischen und der lastischen Harmonie mit Böch auf die Reihenfolge der in jeder dieser Octaven enthaltenen Inter valle zu beziehen.

Von Wichtigkeit ist es, dass die Plutarchische Stelle des Athenischen Meister Damon, welchen Sokrates in der Platosischen Republik über musik-theoretische Angelegenheiten Aus kunft geben lassen will, als Erfinder der χαλαφά oder ἐκανειμέν Αυδιστί bezeichnet. Es kann also diese Tonart erst etwa in Zeitalter Platos praktisch in Anwendung gekommen sein.

### Δωριστί.

Τούτων ση των άρμονιων, της μέν θρηνωδικής τινος ούσης, ίς δ' έκλελυμένης, είκότως ὁ Πλάτων παραιτησάμενος αὐτὰς ν Δωριστί ώς πολεμικοίς ανδράσι και σώφροσιν άρμόζουσαν leτο· οὐ μὰ Δί' ἀγνοήσας, ὡς 'Αριστόξενός φησιν ἐν τῷ δευνω των μουσικών, ότι και έν έκείναις τι χρήσιμον ήν πρίς λιτειών φυλακήν πάνυ γὰο προςέσχε τῆ μουσική ἐπιστήμη ιάτων ακουστής γενόμενος Δράκοντος τοῦ 'Αθηναίου και Mείλου τοῦ Ακραγαντίνου. άλλ' έπεί, ώς προείπομεν, πολύ τὸ ινόν έστιν έν τη Δωριστί, ταύτην προύτίμησεν. ούκ ήγνόει δέ, . πολλά δώρια παρθένια 'Αλκμανι καλ Πινδάρω καλ Σιμονίδη λ Βακχυλίδη πεποίηται, άλλα μην και ετι προςόδια και παιανες, ὶ μέντοι ὅτι καὶ τραγικοὶ οἶκτοί ποτε ἐπὶ τοῦ Δωρίου τρόπου ελωδήθησαν καί τινα έρωτικά. έξήρκει δ' αὐτῷ τὰ εἰς τὸν οην καὶ 'Αθηνᾶν καὶ τὰ σπονδεῖα' ἐπιφόροσαι γὰρ ταῦτα ίκανὰ ιδρός σώφρονος ψυχήν. και περί τοῦ Λυδίου δ' οὐκ ἡγνόει ιὶ περὶ τῆς Ἰάδος ἐπιστάτο γὰρ ὅτι ἡ τραγωδία ταύτη τῆ μελοοιία κέχοηται.

"Da von diesen vier Harmonien die erste und die zweite zu ehmüthig, die dritte zu ausgelassen ist, so hat sie Plato verorfen und die Dorische vorgezogen als die für kampfesmuthige nd gesittete Männer geeignete, obwohl es ihm, wie Aristoxenus n zweiten Buche seiner musischen Commentare sagt, sicherlich icht unbekannt war, dass auch in jenen Harmonien manches egt, was dem Gedeihen der Staaten förderlich ist; war ja doch lato, der den Athener Drako und den Akragantiner Metellus ehört hatte, in der musischen Kunst wohl bewandert. 'eil, wie gesagt, in der Dorischen Harmonie ein besonders würdeoller Charakter liegt, so hat er diese vorgezogen. Wohl wusste r, dass viele Dorische Parthenien von Alkman, Pindar, Simoides und Bakchylides componirt sind, und dass auch Prosodien ad Päane und früher auch sogar Klagegesänge der Bühne und estimmte erotische Compositionen in Dorischer Harmonie getzt sind. Doch genügten ihm die Compositionen auf Ares und thene und die Spondeia."

"Auch in Bezug auf die Lydische und Iastische Harmonie ir er nicht unerfahren, denn er wusste, dass sich die Tragödie rselben bedient."

Wissen wir, dass die anderweitig unbekannten Notizen, die s im Vorausgehenden über die Harmonien der Platonischen Republik gegeben werden, aus Aristoxenus geschöpft sind, so werden wir nicht umhin können auch die werthvollen Bemerkungen, welchen der die Awoisti commentirende Abschnitt enthält, auf Aristoxenus zurückzuführen, zumal Aristoxenus gerade in dieser Partie ausdrücklich genannt ist. In der Awoisti sind die Parthenien Alkmans, Pindars, des Simonides und Bakchy lides, sind Prosodien und Päane componirt. Dann sagt Ariston xenus, dass auch einst die τραγικοί οίκτοι und έρωτικά in Dorischer Melopöie gesetzt wurden. In der oben herbeigezogenen Stelle des Aristoteles hiess es, die August sei den tragischen Monodien fremd, für welche vielmehr die Tnodwordt geeignet sei: die Ἰποδωριστί sei die Tonart der tragischen Bühnenhelden. Wenn nun eine aus Aristoxenus geschöpfte Stelle die τραγικοί οίκτοι im Δώριος τρόπος gesetzt werden lässt, so scheint unter diesem Δώριος τρόπος nicht die Doristi in e, sondern die Hypodoristi (Aiolisti) in a verstanden werden zu müssen: in der Erläuterung der in Platos Republik vorkommenden Harmonien scheint Aristoxenus gerade wie Plato die Doristi im weiteren Sinne als Octavenklasse, welche sowohl die eigentliche Doristi als auch die Hypodoristi oder Aiolisti umfasst, verstanden zu haben.

# § 28.

# Fortsetzung.

# Aristides über die Harmonien der Platonischen Republik.

Nachdem Aristides die oben § 7.8 ausgeführte Darstellung der Tetrachordeintheilungen skizzirt hat, fährt derselbe fort p. 21 Meib. (wir geben die betreffenden Worte nach der neuesten Ausgabe von Albert Jahn):

Γίνονται δε καὶ ἄλλαι τετραχορδικαὶ διαιρέσεις, αίς καὶ οἰ πάνυ παλαιότατοι πρὸς τὰς άρμονίας κέχρηνται. ἐνίστε μεν οὐν αὐται τέλειον ὀκτάχορδον ἐπλήρουν, ἔσθ' ὅπη δὲ καὶ μετζον ἔξετόνου σύστημα, πολλάκις δὲ καὶ ἔλαττον οὐδὲ γὰρ πάντας καρ ελάμβανον ἀεὶ τοὺς φθόγγους: τὴν δὲ αἰτίαν ὕστερον λέξομεν.

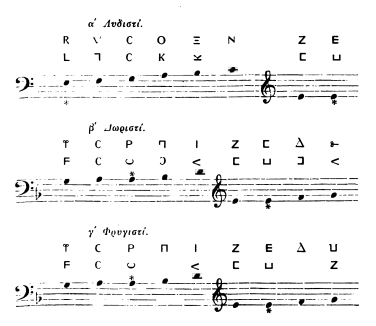
τὸ μὲν οὖν Αύδιον σύστημα συνετίθεσαν ἐκ διέσεως καὶ διτόνου καὶ τόνου καὶ διέσεως καὶ διέσεως καὶ δίτονου καὶ διέσεως (καὶ τοῦτο μὲν ἦν τέλειον σύστημα).

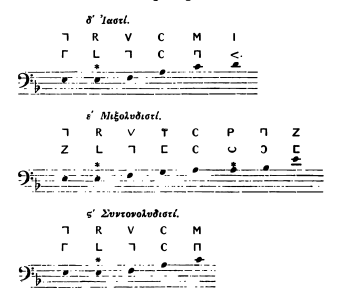
τὸ δὲ Δώριον ἐκ τόνου καὶ διέσεως καὶ διέσεως καὶ διτόνου (τν δὲ τοῦτο τόνο τοῦ διὰ πασῶν ὑπερέχον).

- τὸ δὲ Φυύριον ἐκ τόνου καὶ διέσεως καὶ διέσεως καὶ διτόνου καὶ τόνου καὶ διέσεως καὶ διέσεως καὶ τόνου (ἦν δὲ καὶ τοῦτο τέλειον διὰ πασῶν),
- τὸ δὲ Ἰάστιον συνετίθεσαν ἐκ διέσεως καὶ διέσεως καὶ διτόνου καὶ τοιημιτονίου καὶ τόνου (ἦν δὲ τοῦτο τοῦ διὰ πασῶν ἐλλεῖπον τόν $\varphi$ ),
- τὸ δὲ Μιξολύδιον ἐκ δύο διέσεων κατὰ τὸ έξῆς κειμένων καὶ τόνου καὶ τόνου καὶ διέσεως καὶ διέσεως καὶ τοιῶν τόνων ἦν δὲ καὶ τοῦτο τέλειον σύστημα. τὸ δὲ λεγόμενον σύντονον Λύδιον ἦν δίεσις καὶ δίεσις καὶ δίτονον καὶ τριημιτόνιον. δίεσιν δὲ νῦν ἐπὶ πάντων ἀκουστέον τὴν ἐναρμόνιον.

Σαφηνείας δὲ ενεκεν καὶ διάγοαμμα τῶν συστημάτων ὑπογεγοάφθω. τούτων δὴ καὶ ὁ θεῖος Πλάτων ἐν τῷ Πολιτεία μνημονεύει, λέγων θοηνώδεις μὲν εἶναι τήν τε Μιζολυδιστὶ καὶ τὴν Συντονολυδιστί, συμποτικὰς δὲ καὶ λίαν ἀνειμένας τήν τε Ἰαστὶ καὶ Λυδιστί

καὶ μετὰ ταῦτα ἐπιφέρει λέγων κινδυνεύει σοι Δωριστὶ λελεϊφθαι καὶ Φρυγιστί τοιαύτας γὰρ ἐποιοῦντο τῶν ἁρμονιῶν τὰς ἐκθέσεις, πρὸς τὰ προκείμενα τῶν ἡθῶν τὰς τῶν φθόγγων ποιότητας ἀρμοττόμενοι. περὶ μὲν οὖν τούτων ὕστερον ἀκριβέστερον ἐροῦμεν.





Wir befinden uns im Einklange mit Friedrich Bellermanns Tonarten und Musiknoten der Griechen S. 66, wenn wir unterhalb einer jeden der sechs Notenscalen des Aristides (mit Anwendung der oben S. 57 vorgeschlagenen Bezeichnung des der Enharmonik eigenthümlichen Klanges) die modernen Notenwerthe angeben.

In der die sechs Scalen einleitenden Vorbemerkung heisst es, dass es sich um die Harmonien der Platonischen Politeia handele, um die θρηνωδεῖς Μιξολυδιστί und Συντονολυδιστί, um die συμποτικαὶ καὶ λίαν ἀνειμέναι Ἰαστὶ καὶ Λυδιστί, um die Δωριστί und Φριγιστί. Wir ersehen daraus, dass in den Notentabellen bei der Λυδιστί die χαλαρὰ oder ἀνειμένη Λυδιστί verstanden werden soll; unter der Ἰαστί ist in gleicher Weise die χαλαρὰ oder ἀνειμένη Ἰαστί zu verstehen.

Die Transpositionsscala oder der Tonos, in welchem die sechs Harmoniescalen nach der Ueberlieferung des Aristides dargestellt sind, sind für a' Avdiori der nach Aristoxenus sogenannte Tonos Hypolydios (von Polymnastus "Tonos Hypodorios" genannt); die fünf übrigen Harmoniescalen sind im Tonos Lydios ausgeführt. Es ist oben § 14 S. 118 nachgewiesen, dass beide Tonoi, von denen der erstere unserer Transpositionsscala ohne Vorzeichnung, der zweite Tonos unserer Transpositionsscala mit Einem b entspricht, bereits dem Plato geläufig sein mussten.

Aristides überliefert die Noten von sechs Harmoniescalen r Platonischen Republik für das enharmonische Tongeschlecht ch Tetrachordeintheilungen ,,αίς και οι πάνυ παλαιότατοι πρὸς ; άομονίας κέγρηνται". Es sind nicht die enharmonischen alen derjenigen Form, welche wir bei Alypius finden, in denen stete Intervallenfolge: Diesis, Diesis, Ditonos, Tonos für das narmonische Pentachord eingehalten wird, d. i. die von Aristonus statuirte Diairesis des enharmonischen Pentachordes (vgl. en S. 54), sondern eine voraxistoxenische, wie dies auch Arides mit den Worten διαιρέσεις αίς και οι πάνυ παλαιότατοι ος τας άρμονίας πέγρηνται andeutet. Die Aristideischen Scalen issen in der Zeit zwischen Plato und Aristoxenus aufgestellt Damit werden wir zu den Vorgängern des Aristoxenus führt, den von diesem sogenannten alten Harmonikern. von Ichen uns der Anfang der ersten Aristoxenischen Harmonik richtet, dass von ihnen διαγράμματα (Notentabellen) in lediglich harmonischem Tongeschlechte für das Megethos eines διὰ πασῶν føestellt seien. In seiner ersten Harmonik verweist Aristoxenus ederholt auf eine besondere der Harmonik vorausgehende Schrift, welcher er die δόξαι άρμονικῶν des Näheren besprochen habe. er anders als diese Aristoxenische Schrift über die δόξαι άρνικῶν könnte die Quelle sein, auf welche in letzter Instanz, nn auch nicht unmittelbar, die von Aristides überlieferten harmonischen Harmoniescalen zurückgehen. Ich sage "nicht mittelbar" im Hinblick auf diejenigen, welche der Ansicht sind, istides gehöre erst dem dritten oder vierten nachchristlichen irhunderte an, in welchem die umfangreiche Aristoxenische teratur bereits zum grössten Theile untergegangen sei. Auch · zur Zeit Hadrians lebende Dionysios von Halikarnass wird in nen fünf Büchern, die er über die musikalischen Partien in itos Politeia zusammenstellte, die Aristoxenischen δόξαι άρμονι- $\nu$  nicht unberücksichtigt gelassen haben, und derartige Schriften chte es in der Kaiserzeit noch mehrere geben, aus denen die seinandersetzungen über die Harmonien der Platonischen Poliı von Aristoxenus bis zu Aristides gelangt sind.

Gestehen wir offen, von der Intervallfolge auf den von Ariles überlieferten enharmonischen Scalen haben wir kein Verndniss. Von der chalara Lydisti können wir nicht einmalt Sicherheit die beiden Grenzklänge bestimmen, geben aber in dem verehrten Forscher Fr. Bellermann Recht, dass nur

die Octave von f bis f gemeint sein kann. Unter dieser Voraussetzung sind die oberen Schlussklänge der sechs Platonischen Harmoniescalen:



Für die Ἰαστί will die Aristideische Benennung mit den sonst aus den Quellen gewonnenen Thatsachen nicht stimmen. Denn es hat sich ergeben, dass die Ἰαστί mit der Ὑποφουμστί, also (ohne Vorzeichnung geschrieben) mit der Scala in g identisch ist. Hier bei Aristides wird der Scala in g (ohne Vorzeichen) der Name Συντονολυδιστί zuertheilt. Es ist nicht anders möglich, als dass hier in den Aristideischen Bezeichnungen ein handschriftliches Versehen vorliegt. Die beiden Ueberschriften Ἰαστί und Συντονολυδιστί müssen ihren Platz vertauscht haben: man setze die eine an die Stelle der anderen; dann werden die Platonischen Harmonien folgende sein:





Thatsache ist es, dass sowohl nach Böckh wie nach Bellermann die Aristideische Zuschrift 'Iaori' an einer falschen Stelle stehen muss; deshalb ist Bellermann in seinen Musiknoten und Tonarten der Griechen S. 66 ff. mit der Deutung der lastischen und Syntonolydischen Scala, welche in der Aristideischen Stelle gegeben wird, nicht einverstauden. Denn nach ihr kommt die Ueberschrift Iaorl auf die Scala in a, die Ueberschrift Συντονολυδιστί auf die Scala in g (die moderne Notenbezeichnung a und g von einer Scala ohne Vorzeichnung verstanden). In der Musik des griechischen Alterthums S. 301 machte ich geltend: "Wir wissen aber anderweitig aufs bestimmteste, dass der Terminus Iasti oder Hypophrygisti vielmehr der Harmonie in g zukommen muss. So wie wir uns von dieser sicheren Thatsache bezüglich der 'Iasti' bei der Vertheilung der Aristideischen Ueberschriften auf die Notenscalen bestimmen lassen, dann ergibt sich mit Nothwendigkeit, dass in der Darstellung des Aristides die beiden Namen 'Iasti' und 'Syntonolydisti' mit einander zu vertauschen sind. Wie die Harmonie in g die Ueberschrift 'Iasti' für sich in Anspruch nimmt, so muss die Ueberschrift 'Syntonolydisti' auf die Harmonie in a kommen. Wer sich die Mühe geben will, das Facsimile der betreffenden Stelle der Aristides-Handschriften bei Bellermann und Albert Jahn anzusehen, der wird leicht zugeben, dass für eine solche Annahme einer Umstellung die Beschaffenheit der Codices Berechtigung gibt. Ich halte diese meine Umstellung für unabweisbar. Wenn es bei Bellermann im Schlusssatze auf S. 68 heisst: 'Für das Ionische und Syntonolydische, deren Schlussklänge nicht ausdrücklich überliefert sind, wird also durch die Aristideische Stelle durchaus nichts gewonnen', so bin ich gerade der entgegengesetzten Ansicht: eben durch die Aristideische Stelle steht die Thatsache fest, dass die Syntonolydisti in der Octave a-a besteht, eine Thatsache, über welche wir keine andere directe Quellenangabe besitzen."

Es lässt sich die kritische Erörterung der betreffenden Stelle des Aristides kürzlich folgendermassen fassen: Die Zuschrift lasti steht jedenfalls neben einer Scala, welche nicht die Iasti ist. Von den übrigen Harmonienamen steht aber Avdisti, Augisti, Augisti, Miţolvdisti an richtiger Stelle; keine von diesem vier Harmonien kann die Iastische sein. Da bleibt nur eine einzige übrig, die Syntonolydisti, welche hier für die Kritik im Frage kommen kann, da uns ja deren Schlusston anderweitignicht bekannt ist. Wenn in den Aristideischen Handschriften, widoch nicht anders möglich ist, der Name Iasti durch ein Versehendes Librarius an diese Stelle gekommen ist, so bleibt keine ander Harmonienscala als die Syntonolydisti übrig, mit welcher die Vertauschung vor sich gegangen ist. Wir werden hierfür als bald noch einen inneren Grund geltend zu machen haben.

Mit den πάνυ παλαιότατοι sind die von Aristoxenus so genannten άρμονικοί (οί πρὸ ἡμῶν) gemeint, welche διαγράμματα (Notentabellen) der Octaven für das enharmonische Tongeschlecht ausgeführt hatten, und zwar (nach dem Procimion der dritten Aristoxenischen Harmonik) die einen Harmoniker für fünf, die andere für sechs Tonoi (Transpositionsscalen). Statt τόνος Τκολύδιος sagten sie allgemein τόνος Τκοδώριος. Für diese fünf oder sechs Tonoi waren die Octavenscalen von den Harmonikern notirt. Was wir davon bei Aristides finden, sind Reste der für den τόνος Τκοδώριος und den τόνος Λύδιος aufgestellten Scalen. Es ist vergeblich, der inneren Einrichtung der von Aristides excerpirten Octavenscalen nachzuspüren. In dem Folgenden gebes wir für den τόνος Τκοδώριος und τόνος Λύδιος die oberen Grenzklänge der sechs Octaven:



Die dynamischen Klänge von der Nete diezeugmenon abirts bis zur Parhypate meson sind auch bei den Aristoxeneern e oberen Grenztöne der sieben Octavengattungen. Die Trite ezeugmenon ist bei den Aristoxeneern der oberste Grenzton r Λυδιστί; bei Plato wird nur die χαλαρά Λυδιστί (und die υντονολυδιστί) genannt, aber nicht die Αυδιστί schlechthin, elche weder mit der χαλαρά noch mit der σύντονος Λυδιστί entisch ist. Deshalb kommt die eigentliche Avdisti auch nicht dem Excerpte des Aristides vor. Bei Aristides werden nur chs Octavengattungen genannt: zuerst die von Plato für legin erklärte Δωριστί und Φρυγιστί; dann die beiden δρηνώδεις μονίαι, die Μιξολυδιστί und Συντονολυδιστί; endlich die beiden λαραὶ άρμονίαι, die χαλαρὰ Ἰαστί und die χαλαρὰ Λυδιστί. ese Reihenfolge der sechs Harmonien hat einen guten Sinn: musste die ursprüngliche in der dem Aristides vorliegenden ielle gewesen sein.

Ausser diesem inneren gibt es auch noch einen äusseren und für die Richtigkeit der Umstellung, gleichsam eine Probe, elche "angestellt werden" muss. Für das Wort χαλαρὰ nämh gebraucht Aristoteles ἀνειμένη. Der Name ἀνειμένα Ἰαστί mmt auch bei Pratinas vor. Ist unsere Umstellung eine richge, dann muss bei Aristides die Ἰαστί (d. i. χαλαρὰ Ἰαστί) — der Transpositionsscala ohne Vorzeichen — denselben Anfangser Schlussklang haben wie denjenigen, welcher dieser Harmonie ch Pratinas zukommt. Nach dem Fragmente des Pratinas ist n folgenden Schlusstönen die Rede:



Haben wir bei Aristides die Umstellung vorgenommen, dann dieser mit Pratinas völlig in Einklang, dann stimmen die beiden zigen Quellenangaben, welche wir über die  $\chi \alpha \lambda \alpha \rho \dot{\alpha}$  oder  $\dot{\alpha} \nu \epsilon \iota \nu \eta$  besitzen; wie aber die Handschrift des Aristides überliefert, differiren die Quellen um einen Ganzton.

Wir entnehmen daraus, dass Platos χαλαφὰ Ἰαστί mit der pophrygischen Octavengattung der Späteren identisch ist, dass

ebenso die σύντονος Ἰαστί mit der Μιξολυδιστί sich deckt, un dass der Συντονολυδιστί oder, wie der Name bei Pollux laute der σύντονος Λυδιστί dieselben Grenzklänge wie der Λίολίς ode Ὑποδωριστί zukommen. Es ergeben sich also folgende Nomen claturen der in Rede stehenden Octavengattungen:

| Transpositionsscala<br>ohne Vor-   mit<br>zeichen   einem b |    | · Platos Harmonien.                                               |  |  |
|-------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------------------------|--|--|
| in                                                          | in |                                                                   |  |  |
| h                                                           | e  | Μιξολυδιστί.                                                      |  |  |
| a                                                           | d  | Συντονολυδιστί, σύντονος 'Ιαστί; Aloλιστί, 'Τποδωριστί; Λοκριστί. |  |  |
| g                                                           | e  | χαλαρὰ (άνειμένη) Ίαστί.                                          |  |  |
| f                                                           | ь  | χαλαρὰ (ἀνειμένη) Λυδιστί.                                        |  |  |
|                                                             | a  | ⊿ωριστί.                                                          |  |  |
| d                                                           | g  | Φουγιστί.                                                         |  |  |

Wir haben diese Anfangsklänge der Platonischen Harmonien in dem von Ptolemäus überlieferten System der thetischer Onomasie im Tonos Lydios ihre Stelle zu geben, indem wir zu gleich die von Plato unmittelbar nach der Erörterung der Harmonien angegebenen "vier Harmonien-Klassen" als oberste Katgorien der verschiedenen Harmonien festhalten.

| thetiso | he              | thetise | he             | thetis | che                    |
|---------|-----------------|---------|----------------|--------|------------------------|
| Нура    | te              | Mes     | e              | Tri    | te                     |
| d       | Φουγιστί        | g       | χαλαρὰ Ίαστί   | h      | σύντονος Ίαστί, Μιξολυ |
| c       | Αυδιστί         | f       | χαλαφὰ Λυδιστί | a      | σύντονος Αυδιστί       |
| e       | <b>Jω</b> ριστί | a       | Λίολιστί       | c      | Βοιωτιστί              |
| a       | Λοχριστί        |         |                |        |                        |

Der Vollständigkeit wegen ist in dieser Tabelle der nischen Harmonien auch die von Plato nicht erwähnte A an ihre richtige Stelle eingeschaltet; denn ich bin durch Ansicht Heinrich Bellermanns, der in seinem Contrapunkt S. 79 Folgendes sagt: Die Nebentonart der Octave in & Lokrische, welche nach Euklid, Bakchius und Gaude Umfang der Hypodorischen Octavengattung hat (vgl. obe sich offenbar aber durch eine andere Tetrachord-Einthe die Eintheilung in Quart oder Quint unterscheidet:

a h c d e f g a
: :
Lokrische Lokrische
Dominante Tonica

ich der Ueberlieferung des Heraclides Ponticus, welcher von kristi bekauptet, sie habe ihr besonderes Ethos, sei also · in demselben Umfange sich haltenden Aiolisti bezüglich harakters verschieden, war die Lokrische Tonart in der eriode des Pindar und Simonides mit Vorliebe angewandt, aber später zur Seite gelassen. Zur Zeit des Heraclides ie bereits antiquirt gewesen sein, wahrscheinlich auch zur atos, welcher der Aoxoiotí nirgends Erwähnung thut. if S. 80 des Heinrich Bellermannschen Contrapunktes heisst un ist noch der Böotischen Octave Erwähnung zu thun, elcher uns aber nicht überliefert ist, welcher Octaven-; sie angehört. Vom Scholiasten zu des Aristophanes wird sie als eine der Dorischen, Phrygischen, Lydiı. s. w. ebenbürtige bezeichnet; und Suidas berichtet sogar, der habe einen νόμος Βοιώτιος componirt. Hiernach muss gute, sogar auf Dorischen Tetrachorden beruhende Tonvesen sein, so dass wir sie wohl als die noch nicht beplagale Form der Aeolischen ansehen können." Der ver-Forscher hat jedenfalls das Richtige getroffen, wenn er ιωτιστί in die Dorische Harmonieklasse setzt. Aber die-Octave, welche er für die Böotische ansieht, die Octave , ist vielmehr die "plagale" Form in H. Bellermanns Sinne, entliche Awoisti in engerer Bedeutung. Mit e beginnt die ie Neten-Species (Quinten-Form), mit a die Mesen-Species n-Form). Für die Dorische Harmonienklasse bleibt nur die Species in c übrig, und die nothwendig zur Dorischen Harklasse zu rechnende Boiwiori kann keine andere als eben ische Triten-Species in c sein. Denn es gibt nur drei Species cischen A moll-Tonart, eine mit vollkommenem Ganzschluss onischen Prime a, zwei mit unvollkommenem Ganzschluss in inte e und in der Terze c, eine vierte Species ist unmöglich.

§ 29.

# Die 'Αρμονίαι σύντονοι und χαλαραί nach Herrn C. v. Jan.

e in dem Vorliegenden dargestellte Auffassung der Plaen Harmonien hatte ich zum grössten Theil auch schon ESTPHAL, Theorie der griech. Harmonik u. Melopoie.

in der ersten Auflage der Harmonik gegeben und in der zweiten Auflage wiederholt. Die Auffassung beruht wesentlich auf meine Erklärung der von Aristides überlieferten enharmonischen Scaler-Platos. Eben diese Erklärung des Aristides gehört zu den weniger Stellen meiner 1883 herausgegebenen Musik der Griechen, welchin der Recension des Herrn C. v. Jan (Berliner philologisch Wochenschrift 1883 Nr. 43. 50) einigermassen gebilligt wurde "Dankenswerth" - so sagt er - "ist ferner die Ausdauer, mas welcher Hr. W. immer wieder auf die schwierigen Scalen des Aristides Quintilianus zurückkommt. Dieselben sollen ja nach Aristides nicht etwa von einem Commentator Platos herstammen. sondern schon die Musik der πάνυ παλαιότατοι reprüsentiren. Nun sind zwar die Räthsel dieser Scalen auch jetzt nach W.s. erneuter Behandlung noch nicht in überzeugender Weise gelöst, aber es beginnt doch bereits ein Schimmer von Licht sich auch über diese dunkelste Stelle der musikalischen Tradition zu verbreiten."

Ob er meine Umstellung der Worte Συντονολυδιστί und Ἰαστί für richtig anerkennt oder ob er sie missbilligt, darüber sagt Herr C. v. Jan nichts. Vermnthlich schien ihm dies irrelevant, nachdem es ihm, wie er mehrmals nachdrücklich hervorhebt, auch ohne die Ueberlieferung des Aristides gelungen war. von dem Kunde zu erhalten, was Plato unter der Συντονολυδιστί und der χαλαφὰ Ἰαστί verstanden wissen will.

"Hinweg also" — sagt er — "mit diesem beharrlich weiter gesponnenen Systeme von Irrlehren, das die Tonarten eintheilt in solche mit dem unmöglichen Schluss auf der Terze und solche mit dem immer noch zweifelhaften Schlusse\*) auf der Quinte

<sup>\*)</sup> Wann wird Herr C. von Jan einschen, dass er, so lange er solche Behauptungen dem Herrn Ziegler nachspricht, eine grobe Unwissenheitssände sich zu Schulden kommen lässt? C. von Jan trägt doch sonst seine Vertrautheit mit alten Choralbüchern zur Schau. Hatte er als Leiter des Gesangusterrichtes denn nicht aus den Compendien der Musiktheorie gelernt, dass nebes den vollkommenen Hauptschlüssen (in der Prime) auch die unvollkommenen Hauptschlüssen (in der Quinte) in unseren älteren kirchlichen Gesängen häufig genug vorkommen, und dass auch noch das heutige deutsche Lied, z. B. die Lieder Schuberts, Schumanns, Reineckes, an solchen Schlüssen gar nicht arm sind; dass der Terzenschluss unter Beethovess Claviersonaten in Op. 109 E dur Adagio, unter den Fugen des wohltemperirten Clavieres in II, 15 angewandt ist. Und C. von Jan begeht auch noch — wie soll ich's nennen? — die Unvorsichtigkeit in der allgemeinen musikali-

oder Unterquarte." Darum gibt er eine neue Auffassung der Platonischen Harmonien, durch welche, wie er versichert, "sich nun auch die 'ἐπανειμένη Λυδιστί, ἥπερ ἐναντία τῆ Μιξολυδιστί, παραπλησία οὖσα τῆ Ἰάδι', deren Erklärung früher so unendliche Schwierigkeiten machte, ganz einfach von selbst ergibt."

Folgendes sind nach Herrn v. Jan die wahren Tonarten:



schen Zeitschrift 1878 Nr. 47 zu erklären: "Referent hat bereits mehrfach, unter anderem auch in dieser Zeitung 1872 Sp. 730, gegen jene Lehre protestirt" mit der Anmerkung: "Soweit es möglich war, wurden Gutachten sämmtlicher Suchverständiger in Deutschland über diese Frage eingeholt. Deutlich haben ihre Missbilligung der Westphalschen Theorie zu erkennen gegeben die Herren Autenrieth in Zweibrücken, Bellermann in Berlin, Deiters in Posen, Hübner-Trams und Ferdinand Schultz in Charlottenburg, Krüger in Göttingen, Taubert in Torgau und der Herausgeber dieser Zeitung. Viele Herren, die befragt wurden, trauten sich die Competenz zu einem Urtheilsspruch nicht zu, vertheidigt hat den Westphalschen Terzenschluss Niemand. Herr Oscar Paul in Leipzig hat geantwortet: ... 'W. hat mir gegenüber erklärt, dass er meine Forschungen für die einzig richtigen halte. Welche Meinung er von meinen Forschungen hegt, können Sie aus der Vorrede des mir gewidmeten Werkes: Elemente des musikalischen Rhythmus (Jena 1872) deutlich ersehen. Da Westphal meine Entwickelungen, welche von den seinigen ganz verschieden sind, als die richtigen anerkennt, so erscheint mir jeder Protest ungerechtfertigt.' Möglich also, dass Westphal jetzt selbst geneigt ist, seine Terzen-Theorie aufzugeben. Gegen die Metrik von 1867 aber, sowie gegen den neuerstandenen belgischen Bundesgenossen muss der Protest aufrecht erhalten werden. Auch Herr Deiters meint: 'Es ist nöthig, die Grundlosigkeit und Willkür dieser Westphalschen Hypothesen darzulegen." Ich weiss bestimmt, dass in der ganzen Reihe der von C. von Jan namhaft gemachten "Sachverständigen" auch nicht ein einziger ist, der nicht energisch gegen die Zumuthung protestiren würde, dass ihm die musikalische Thatsache der vollkommenen und unvollkommenen Schlüsse unbekannt sei. Unter die Kategorie dieser unvollkommenen Ganzschlüsse fallen aber auch die Tonschlüsse der alten Mixolydisti und Syntonolydisti. Oder . haben diese Herren dem Herrn C. von Jan nur darin beigestimmt, dass die alte Musik die Terzschlüsse deshalb nicht gekannt haben könne, weil "die Man schreibe nach C. v. Jan die E dur-Octav (mit vier Kreuzen), so hat man Platos Syntonolydisti, man schreibe die Es dur-Octav (mit drei b), so hat man Platos chalara Lydisti. Ferner setze man vor E dur nicht vier, sondern drei Kreuze, wodurch die Scala den Ton d statt dis erhält, dann hat man die Syntonoiasti; man setzevor Es dur nicht drei, sondern vier b, wodurch die Scala den Ton des statt d erhält, so hat man die chalara Iasti.

So ist die Interpretation der Tonarten, "welche früher so unendliche Schwierigkeiten machte", kurz und bündig genug!

Das "hochgespannte Lydisch" steht nach C. v. Jan einen Halbton höher als das "nachgelassene Lydisch", das "hochgespannte Ionisch" einen Halbton höher als das "nachgelassene Ionisch". Nach Pratinas, dem einzigen, welcher die beiden lasti einander gegenüberstellt, differiren sie um eine grosse Terze, bei H. Bellermanns Auffassung der Stelle um ein noch grösseres Intervall.

Der Unterschied der beiderseitigen parallelen Scalen besteht nach C. v. Jan nicht in einer verschiedenen Ordnung der Ganzund Halbtonintervalle, wie dies sonst bei den άφμονίαι oder Octavengattungen der Fall ist, sondern in der Verschiedenheit der Transpositionsscalen, worin die Octave ausgeführt wird. Es sind nicht verschiedene Harmonien, sondern verschiedene Tonoi einer und derselben Harmonie.

Plato zwar spricht von der σύντονος Λυδιστί, von den Λυδιστί καὶ Ἰαστί, αῖτινες χαλαφαὶ καλοῦνται, als verschiedenen ἀρμονίαι. Auch Aristoteles macht es ebenso. Das bestätigt C. v. Jan: "Die Scalen, welche uns in der griechischen Notenschrift als Dorische, Lydische ... entgegentreten und nur der Tonhöhe nach von einander verschieden sind, sind es nicht, welche Plato in der angeführten Stelle der Republik meint. Er denkt vielmehr an die verschiedenen Octaven, welche ähnlich unsern Dur, Moll, Kirchendorisch sich wirklich nur durch verschiedene Zusammensetzung aus ganzen und halben Tönen unterscheiden."

Aber die Συντονολυδιστί, χαλαφὰ Λυδιστί und χαλαφὰ Ἰαστί sind nach C. v. Jan nicht Octavengattungen in diesem Sinne; Plato drückt sich so aus, als ob auch sie es wären; er gebrancht

Terz dem gesammten Alterthume stets als eine Dissonanz gegolten habe?"
Ueber diesen Punkt werden sich die folgenden Blätter die richtige Auskandzu geben erlauben.

auch für sie den Namen άρμονίαι. Aristoteles nicht minder. Beide müssen nach v. Jan sich nicht richtig ausgedrückt haben! Auch der Erklärer Plutarch hat nach ihm die Sache nicht verstanden, wenn er sagt: Οί δὲ νῦν τὰ σεμνὰ τῆς μουσικῆς παραιτησάμενοι άντι της άνδοώδους και θεσπεσίας και θεοίς φιλης κατεαγυΐαν και κωτίλην είς τὰ θέατρα είςάγουσι...! "Die Neueren bringen eine matte und süsständelnde Musik ins Theater. Deshalb ist Plato im dritten Buche seiner Politeia über eine solche Musik von Unwillen erfüllt. Die (Syntono)lydische Harmonie verwirft er wegen ihrer hohen Tonlage und weil sie für den Threnos passend sei." Auch Aristides in der Erklärung der Platonischen Harmonien kann, falls v. Jans Deutungen richtig sind, die Sache nicht verstanden haben, wenn er unter diesen Harmonien die Octavengattungen der συστήματα τοῦ διὰ πασῶν ("ά καὶ ἀρχὰς οί παλαιοὶ τῶν ἦθῶν ἐκάλουν") versteht und in einer und derselben Transpositionsscala in dem Tonos Lydios (Transpositionsscala mit Einem b) die Schlusstöne der Platonischen άρμονίαι folgendermassen angibt:



Herr C. v. Jan sagt in der Recension meiner Musik des griech. Alterth.: "Nun sind zwar die Räthsel dieser Scalen auch jetzt nach W.s erneuter Behandlung noch nicht in überzeugender Weise gelöst, aber es beginnt bereits ein Schimmer von Licht sich auch über diese dunkelste Seite der musikalischen Tradition zu verbreiten."

Herrn C. v. Jan sind solche Seiten der musikalischen Tradition zu dunkel. Er glaubt sich mit den Berichten der Musiker nicht befassen zu brauchen, um das Dunkel zu erhellen. Es scheint ihm garnicht der Mühe werth sich darüber zu erklären, ob und weshalb ihm meine für die Scalen des Aristides vorgenommene Umstellung der Worte 'Iaori' und Eurovolvdiori' richtig oder verfehlt erscheint. Kümmern ihn doch die von Aristides zur Interpretation der Platonischen Harmonien gegebenen

Notenscalen nicht im mindesten. Aristides legt für fünf der Platonischen Harmonien ein und die nämliche Transpositionsscala, den Tonos Lydios (Vorzeichnung mit Einem Þ), zu Grunde und setzt die Unterschiede der Platonischen Scalen lediglich in die Verschiedenheit der durch bestimmte Ordnung der ganzen und halben Töne sich manifestirenden Octavengattungen, in die Verschiedenheit der συστήματα τοῦ διὰ πασῶν, welche das frühere Griechenthum als "ἀρχαὶ τῶν ἡθῶν" d. i. "Hauptbedingungen für die Unterschiede des ethischen Charakters der verschiedenen Melopöien" auffasste.

Von allen quellenmässigen Ueberlieserungen absehend, glaubt C. v. Jan die von Plato gegebenen Unterschiede des Wehmüthigen, des Weichlichen u. s. w. besser als die Alten, ja als Plato selber erklären zu können, wenn er ein und dieselbe Octavengattung in verschiedenen Transpositionsscalen annimmt, z. B. unsere gewöhnliche Dur-Scala das einemal mit zu, das anderemal mit p bezeichnet. Mit soll dies die Convectes Schrechen Sc

Es gab eine Zeit, wo die modernen Musik-Aesthetiker von einer verschiedenen Stimmung redeten, in welche das Gemüth des Hörers durch den Unterschied z.B. der Edur- und der Es dur-Tonart versetzt werde\*). Dass die Edur-Tonart eine wehmüthige,

<sup>\*)</sup> In der philologischen Wochenschr. vom 27. Oct. 1888 sagt C. v. Jan: "Ueber die χαλαφαί einerseits und σύντονοι unter den Tonarten anderer"seits hat Ref. in Fleckeisens Jahrbb. 1867 S. 815 eine Ansicht aufgestellt, die sich mehr und mehr bestätigt." Als Erläuterung hatte er hinzugefügt: "Plato will die chalara Lydisti und die chalara Isti aus dem Grunde beim Unterricht der Jugend vermieden wissen, weil sie ευρποτικαί seien. Das heisst nach Aristoteles nicht etwa, dass sie ausgelasses schwärmerisch wären, sondern dass sie schlaff sind, oder wie Plato selbst sagt, weichlich. Wenn eben der Sänger entweder zu alt war, um zu der nach der hohen μέση a oder ais gestimmten Lyra bequem singen zu können, oder wenn von reichlichem Weingenuss die Kehlen für den Augenblick schlaff geworden war, dann war wohl oft der Gesang zur Lyra nur unter der Bedingung möglich, dass die am meisten gebrauchte μέση in der tießen Stimmung as und mit ihr υπάτη und τήτη in es standen. Um der Zukunß

frauenhafte, die Es dur-Tonart eine schlaffe, weinselige sein könne, wie dies aus C. v. Jans Interpretation folgen müsste, daran wird wohl noch kein Musiktheoretiker gedacht haben.

## § 30.

## Theorie der Harmonien Platos.

Auch der nicht philologisch gebildete Musiktheoretiker ersieht sofort, dass es mit den Ergebnissen, welche Herr C. v. Jan über die Harmonien Platos gefunden haben will, nichts ist. Um zu einem wirklichen Resultate zu gelangen, muss man einen anderen Weg als C. v. Jan gehen, den mühevollen Weg hingebenden Quellenstudiums, welches jede Notiz der alten Schriftsteller sorgsam zu Rathe hält, nach der Methode philologischer Kritik behandelt, und alle diese vereinzelten Notizen, nachdem sie kritisch erläutert sind, zu einem Gesammtbilde vereinen.\*) Dieses wird dann kein anderes sein können, als das in dem Musikalischen Wochenblatte 1883 Nr. 44 in dem Aufsatze "Beziehungen zwischen moderner Musik und moderner Kunst von R. Westphal und B. Sokolowsky" im Umrisse entworfene.

Die Darstellung der Harmonien in der Platonischen Republik behandelt dieselben nach den oben angegebenen drei Kategorien, denen wir nach den vorausgehenden Untersuchungen die einzelnen Octaven-Scalen hinzufügen.

Den von Plato gebrauchten Bezeichnungen fügen wir aus Ptolemäus 2, 15 die von den Anfangsklängen der Octave ausgehenden Termini technici, durch Platos Ueberlieferung erweitert, hinzu.

#### A.

### ΑΠΟ ΤΗΣ ΤΗΙ ΘΕΣΕΙ ΤΡΙΤΗΣ.

@ρηνώδεις άρμονίαι, Tonarten der Wehmuth:

1. Μιξολυδιστί

#### h c d e f g a h

willen, meint der praktische Aristoteles, sei es darum gut, den Knaben auch diese Stimmung der Lyra zu zeigen."

\*) In seiner gewaltigen Rede am 28. Januar sagte Fürst Bismarck: "Als ich noch Deichhauptmann war, gebrauchte ich das Sprichwort: "wer nicht will diken de mot wiken', d. i. wer nicht arbeiten will, muss weichen." Es liegt nahe diese Worte auch auf denjenigen anzuwenden, welcher ohne sich der Mühe des Quellenstudiums unterziehen zu wollen-die alte griechische Musik durch Harioliren wieder finden zu können glaubt. Ein solcher hat sich des Rechtes begeben, in diesen Dingen fernerhin stimmberechtigt zu sein.

oder mit Einem b

c f g a b c d e

2. Συντονολυδιστί

a h c d e f g a

oder mit Einem b

f

3. καὶ τοιαῦταί τινες, welche zunächst noch unbestimmt gelassen werden müssen.

B.

## ΑΙΙΟ ΤΗΣ ΤΗΙ ΘΕΣΕΙ ΜΕΣΗΣ.

Μαλακαί και συμποτικαί τῶν ἁφμονιῶν, die weichlichen und weinseligen Tonarten:

1. χαλαρὰ Ἰαστί

d

g a h c d e f g oder mit Einem b c d e f g a b c 2. χαλαφὰ Λυδιστί f g a h c d e f oder mit Einem b

Aber nicht zu den μαλακαί τῶν ἀρμονιῶν, sondern zu den für die Politeia gestatteten Tonarten gehört die von Plato unter dem Namen der Δωριστί mit inbegriffenen

'Υποδωριστί oder Αἰολιστί

a h c d e f g a oder mit Einem b d e f g a b c d

Г.

## ΑΠΟ ΤΗΣ ΤΗΙ ΘΕΣΕΙ ΝΗΤΗΣ ('ΤΠΑΤΗΣ).

Zulässig für die öffentliche Erziehung des Platonischen Staates sollen nur die beiden folgenden Harmonien sein:

 Δωριστί als die Harmonie der Energie und mänlichen Gesinnung. Es ist oben S. 145 nachgewiesen, dass von Plato darunter zwei Octavengattungen verstanden sind; die als Δἰολιστί bekannte Mesen-Species, und eigentliche Δωριστί, deren Octave folgende ist:

oder mit Einem b a b c dd e f g a 2. Povyioti als Harmonie des gottergebenen Gemüthes

d e f g a h c d

oder mit Einem b

g a b c d e f g

Aristoteles in seiner Kritik der Platonischen Harmonie verlangt, dass der Φουγιστί die Λυδιστί als eine für Erziehung und Jugendbildung besonders geeignete Harmonie coordinirt werde.

3. Αυδιστί

Im Speciellen bemerken wir über die

Triten-Tonarten.

Die beiden von Plato namhaft gemachten Kategorien sind die Μιξολυδιστί und die Συντονολυδιστί. Unter Voraussetzung einer Transpositionsscala ohne Vorzeichen werden das folgende Octaven sein:



Unter Voraussetzung einer Transpositionsscala mit Einem (Tonos Lydios):



Die Musikbeispiele des von F. Bellermann herausgegebenen Anonymus de Musica sind sämmtlich im Tonos Lydios, also in der Transpositionsscala mit Einem behalten\*). Hier findet sich im § 97 ein aus drei iambischen Tetrapodien bestehendes Musikbeispiel mit schliessendem e (Bellermann, welcher in die Scala ohne Vorzeichen transponirt, muss ihm füglich den Schlusston h

<sup>\*)</sup> Der nämliche Tonos, in welchem bei Aristides die Mixolydische und Syntonolydische Harmonie gehalten sind (s. oben S. 201. 202) und in welchem sie auch schon zur Zeit Platos (S. 118), ja des Polymnastus (S. 117) ausgeführt wurden.

geben). Im § 104 befindet sich ein kleines Musikbeispiel, welches (bei der Vorzeichnung mit einem  $^{\flat}$ ) in d schliesst, ebenfalls aus drei tetrapodischen Kola in dreizeitigen Versfüssen bestehend. Meine Musik des griechischen Alterthumes S. 337. 338 bezeichnet das erste als "Mixolydisches Iambikon", das zweite als "Syntonolydisches Trochaikon".



Die metrische Beschaffenheit der drei tetrapodischen Kolsist folgende:

Der Hauptaccent ruht in jeder Dipodie auf der Schlusssilbe, wie auch schon Bellermann angezeigt hat. Das rhythmische Zeichen über der Anfangsnote des ersten Kolons soll den Chronos alogos andeuten, für welches sonst das Zeichen sich findet.

Wohl wird mancher sein, welcher dieser kleinen Melodie das Wohlklingende und Gefällige absprechen und sie für monoton wie keine andere erklären wird. Er wird ferner auch dies sagen, dass der Anonymus nur zu rhythmischem Zwecke die Noten in dieser Weise zusammengestellt habe: dieselben Noten sollten das eine Mal § 100 einen Rhythmos tetrasemos, das andere Mal § 97 einen Rhythmos hexasemos bilden, wie dies durch die rhythmischen Ueberschriften angezeigt sei. Man kann dies alles zugeben und doch zugleich die Behauptung aufrecht erhalten: der Musiker, welcher diese rhythmischen Beispiele niederschrieb, hat während dessen schwerlich die Rhythmopöie von der Melopöie emancipiren können: sein rhythmisches Beispiel muste zugleich ein Stück Melos sein, wie auch sonst im Leben der

musischen Kunst Melos und Rhythmus stets vereint war. Der Anonymos oder der Musiker, aus welchem derselbe die Musikbeispiele excerpirt hat, kann aber ein Melos nicht anders als in einer der griechischen Harmonien denken, wie auch bei uns ein jedes Musikbeispiel fast ohne besondere Absicht des Componirenden entweder der Durtonart oder der Molltonart angehören wird. Unser griechischer Musiker würde, um ein Beispiel des  $\pi o \nu s$   $\epsilon \xi \acute{a} \sigma \eta \mu o s$  seinen Schülern vorzuführen, das zu diesem Ende gemachte Musikbeispiel nicht mit der Note  $\bar{\Gamma}$  geschlossen haben, wenn nicht auch sonst ein solcher Schluss in der griechischen Melopöie üblich gewesen wäre. Musste sich doch der Rhythmus am leichtesten durch ein fassliches Melos dem Lernenden einprägen!

Alle Beispiele des Anonymus stehen in der Transpositionsscala mit Einem b (im Tonos Lydios). Bellermann bemerkt zu diesen Beispielen: "Ceterum haec diagrammata ad explicandas rhythmicas rationes potius, quam ad veras melodias tradendas scripta esse crediderim, id quod item e sectionibus 97 et 100 colligendum videtur. Vix enim melodias vocare hos ita cumulatos sonos quisquam poterit." Dass die Partie des Anonymus vom § 83 an ein wesentlich rhythmisches Interesse hat und dass der Rücksicht auf den Rhythmus das Herbeiziehen der Musikbeispiele zu verdanken ist, lässt sich nicht bezweifeln. Aber wenn auch der oberste Gesichtspunkt ein rhythmischer war, so konnte der Musiker, von welchem unser Traktat herrührt, nicht vermeiden, solche Beispiele zu wählen, welche irgend einer bestimmten Octavengattung angehörten. Transponiren wir das Musikbeispiel des § 95 mit Fr. Bellermann in die Scala ohne Vorzeichnung:



so sieht ein jeder Philologe, selbst der nicht musikalisch gebildete, dass es in derjenigen Octavengattung abschliesst, welche bei Aristides, Pseudo-Euklid, Gaudentius den Namen Mixolydisch

Mag das Musikbeispiel melodisch so unbedeutend wie möglich sein, für die Theorie der griechischen Octavengattungen hat es die höchste Bedeutung. Bellermann bemerkt, dass die Scala in h als Kirchenton niemals vorkomme "nusquam adhibitam reperies in ecclesiae nostrae carminibus". Sie sei etwas durchaus Unmusikalisches, ebenso wie die Scala in f. "Consentaneum est, has duas, quae nostris sensibus displicent, ne veteribus quidem probatas esse, qui, quum nulli systematis sono intervalla diatessaron et diapente simul deesse vellent, certe primarium eius sonum, ad quem, quasi ad fundamentum, melodiam semper reduci necesse est, neutro eorum carere passi sunt" Bellermann weiss, wie oft in den Musikquellen der praktische Gebrauch der Mixolydischen Melodie erwähnt wird. Nichts desto weniger glaubt er bei Aristoxenus eine Stelle gefunden zu haben, welche die Mixolydische Octave für ekmelisch erkläre, die mithin jeder praktischen Anwendung widerstrebe. Bellermann meint den § 70. 71 der zweiten Aristoxenischen Harmonik, worin es heisst, dass stets der erste mit dem vierten Klange der Tonleiter eine Quarte, mit dem fünften Klange eine Quinte bilden müsse. Bellermann hat die Stelle des Aristoxenus gründlich missverstanden. Vielmehr ist nach Aristoxenus eine jede der von ihm statuirten sieben Octavengattungen, unter denen er dem Mixolydischen die erste Stelle anweist, emmelisch. Er erklärt dies ausdrücklich in dem Prooimion der ersten Harmonik § 18, wo er sich darüber ausspricht, dass es nach der nicht genugsam überdachten Theorie des Eratokles mehr als sieben Octaven-Systeme geben würde, welche nicht emmelisch seien. Hiermit erklärt A. jene sieben Octavengattungen, darunter auch die Mixolydische, ausdrücklich für emmelisch.

Friedrich Bellermann sagt: die Mixolydische Octavengattung (Octavengattung in h) hat den Ton h zur Tonica; wegen der falschen Quinte h f ist dies eine durchaus unmusikalische Octave, kann daher in der griechischen Musik nicht angewandt sein. Die richtige Logik wäre folgende gewesen: Die Octavengattung in h (Mixolydische Octav) ist bei den Griechen eine emmelische Tonart; wenn dies eine authentische Tonart wäre (mit dem Anfangtone h als Tonica), dann wäre die Mixolydisti nicht emmelisch. Da sie aber nach Aristoxenus emmelisch war, so darf sie nicht als authentische Tonart in h aufgefasst werden.

Heinrich Bellermann, Friedrichs Sohn, entsagt der Ansicht

Das Beispiel führt die Ueberschrift κῶλον ἑξάσημον. Der Herausgeber Fr. Bellermann, welcher aus fünf Handschriften die Lesarten bringt, bemerkt dazu p. 98: "Hoc κῶλον ἑξάσημον multis in locis superscriptas singulis notis habet lineolas et puncta, quae quos locos in codicibus obtineant indicavi. Quemadmodum vero in rhythmos ἐξασήμους disponendi soni huius melodiae sint, enucleare mihi non contigit." Indem ich die über den Noten stehenden Linien und sonstige rhythmische Zeichen, welche Bellermann in den Anmerkungen mittheilt, sorgsam beachtete, habe ich die ganze Melodie in ihre κῶλα ἐξάσημα zu theilen versucht und unter Herstellung des Tonos Lydios, in welchem sie geschrieben ist (Bellermann hat sie in die Scala ohne Vorzeichen transponirt), dürfte meine Herstellung den Anspruch machen, das Richtige getroffen zu haben.

C. v. Jan ist durchaus nicht gewillt, die Syntonolydische Melodie des Anonymus anzuerkennen. Er sagt in den Neuen Jahrbüchern für Philol. und Pädag. 1864 (in seiner Recension meiner ersten Auflage der griech. Harmonik):

"Ganz entschieden irrig ist die Hypothese von einem Schlusse der Melodie in der Terz, welcher das Eigenthümliche des Syntonolydischen gewesen sein soll. Die grosse sowohl wie die kleine Terz gilt im Alterthume für eine Dissonanz; an der einzigen Stelle, wo der grossen Terz eine Art Mittelstellung zwischen Consonanz und Dissonanz eingeräumt wird (Gaud. 11), ist sie mit dem abscheulichen Tritonos zusammen genannt. Wenn nun aber in einem Musikbeispiele des Anonymus die Melodie auf der Terz zu schliessen scheint, so muss dies Stück, wenn wir uns nicht etwa in Annahme der Tonart irren, entweder unvollständig überliefert sein, oder aus einer Zeit stammen, die den Gebrauch des klassischen Alterthumes gänzlich aufgegeben hatte."

In Chrysanders Allgemeiner musikalischen Zeitung 1878 Nr. 47 sagt Carl v. Jan (die Tonarten der alten Griechen): "Referent hat bereits mehrfach, unter andern auch in dieser Zeitung Jahrgang 1872 Sp. 730 gegen jene Lehre energisch protestirt und dagegen geltend gemacht, dass die Terz dem gesammten Alterthum stets als eine Dissonanz gegolten hat, dass jene Handvoll Noten in Bellermanns Anonymus § 104, einem Conglomerat aus ganz später Zeit, dagegen unmöglich etwas be-

einen weiblichen als einen männlichen Charakter haben u deshalb in seinem Staate nicht zugelassen werden sollen, a wohl er, wie Plutarchs Commentar sagt, wohl wusste, dass a schmerzvolle Mixolydische Tonart in den Tragödien Anwendu findet. Man kann der vom Anonymus überlieferten Mixolydisch Instrumentalmelodie ohne weiteres die Worte des Pfulling Liedes unterlegen:



In dieser Weise gesungen, wird die kleine nur drei Kola un fassende Mixolydische Melodie, deren Kenntniss wir dem Annymus verdanken, nicht viel monotoner erscheinen, als das gleit grosse Volkslied aus Pfullingen. Grössere Kunst und Mannifaltigkeit mögen auch die alten Mixolydischen Lieder der Sappl nicht gehabt haben.

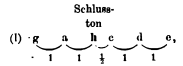
Auf die bereits oben S. 198 angeführte Stelle des Pluta chischen Musikdialoges, welche Platos Mixolydisti bespricht, hab wir jetzt näher einzugehen. Die Stelle besagt:

"Auch die Mixolydische Harmonie hat etwas Schmerzvoll und eignet sich deshalb für die Tragödien. Aristozenus sas dass die Mixolydische Tonart durch Sappho erfunden sei, wwelcher sie die Tragiker entlehnt und mit der Dorischen versi hätten, da diese einen grossartigen und würdevollen, jene eis wehmüthigen Charakter habe, beide Gegensätze aber in der Tigödie vereint seien. In seinen geschichtlichen Commentaren d Harmonik dagegen sagt Aristoxenus, dass der Aulete Pythokleid ihr Erfinder sei, weiterhin aber (Aύσις δὲ lesen die Handschrift was meine Plutarch-Ausgabe in αὐθις δὲ emendirt hat) ha dann wieder der Athener Lamprokles gefunden, dass die Min lydische Scala nicht an derjenigen Stelle die Diazeuxis hat,

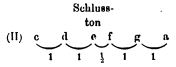
dies fast alle annahmen, sondern vielmehr im höchsten Intervalle der Scala, und demzufolge habe er die Mixolydische Scala in ihrer jetzt üblichen Form von der Paramese bis zur Hypate hypaton, construirt." Was den diazeuktischen Ganzton betrifft, so haben denselben die sieben Octavengattungen an den folgenden Stellen:

| Hypodor.    | a $\Delta$ | h |   | c |   | d |   | e | _ | f | _ | g |   | h  |
|-------------|------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|
| Hypophryg.  | g          | a | Δ | h |   | С |   | d |   | e |   | f | - | g  |
| Hypolyd.    | f          | g | _ | a | Δ | ĥ |   | c |   | d |   | è |   | f  |
| Dorisch     | e          | f |   | g |   | a | Δ | ĥ |   | С | _ | d |   | e  |
| Phrygisch   | d          | e |   | f |   | g |   | a | Δ | h |   | С | • | તે |
| Lydisch     | c          | d |   | e |   | f |   | g |   | a | Δ | h | _ | c  |
| Mixolydisch | h          | С |   | d | _ | è |   | f |   | g |   | a | Δ | h  |

Die Stelle des diazeuktischen Ganztones ist in den vorstehenden Scalen jedesmal durch A angezeigt. In der Mixolydischen Octavengattung liegt das diazeuktische Intervall a h an letzter und höchster Stelle. Meine Geschichte der alten und mittelalterlichen Musik S. 174 fügt hinzu: Dies "Schema" der Mixolydischen Scala rührf nun, wie Plutarch berichtet, von dem Athener Lamprokles her, oder, um genauer den Inhalt der Stelle wiederzugeben, es ist durch ihn zur allgemeinen Anerkennung gekommen; denn früher glaubten fast Alle, dass das diazeuktische Intervall der Mixolydischen Scala sich an einer andern Stelle befinde. Es kann also nach dieser Meinung der Früheren die Mixolydische nicht die Skala h c d e f g a h gewesen sein, denn in dieser bildet die Diazeuxis stets das höchste Intervall, man mag sie auf eine Transpositionsstufe transponiren, auf welche man will; es muss das, was man früher als Mixolydische Octavengattung bezeichnete, mit einer der sechs übrigen Octavengattungen zusammengefallen sein, nämlich mit einer solchen, wo die Diazeuxis nicht das höchste Intervall war, sondern in der Mitte oder irgendwo weiter nach der Tiefe zu lag. Mit welcher andern Octavengattung mochte aber die Mixolydische vor Lamprokles identificirt werden? Es kann dies schwerlich eine andere sein als die Dorische in e. Es werden in der früheren Zeit ebensowenig bei den Mixolydischen Melodien wie bei den Lydischen, Phrygischen und Dorischen die sümmtlichen sieben Töne der Scala gebraucht worden sein. Nimmt man an, dass die Mixolydischen Melodien der Sappho in folgenden Tönen ausgeführt seien:



so ist dies genau dieselbe Scala wie folgende Dorische:



d. h. (I) und (II) sind verschiedene Transpositionsstufen einer und derselben Tonscala: die erstere ohne Vorzeichnung, die zweite mit Einem b.

Bei dieser Beschränkung auf die sechs genannten Töne konnte man auf dem heptachordischen Systeme Synemmenon unter Festhaltung der dynamischen Mese (e) als des Schlusstones der Melodie nicht bloss die Dorischen, sondern auch die Mixolydischen Melodien ausführen:

## Dorischer Schluss : (h) c d e f g a (b) c d e f g a : Mixolydischer Schluss.

Die Tonarten aber waren trotz des gleichen Melodienschlusses dennoch verschieden genug; denn die sich mit dem Schlusstes verbindenden Töne der Begleitung waren nicht dieselben, oder mit anderen Worten, die Tonica war für beide Tonarten eine andere. Das Dorische steht also zu dem alten nur auf 6 Tone beschränkten Mixolydisch in demselben Verhältnisse wie das Acclische zum Lokrischen; denn auch hier ist der Ton a der gemeinsame Schlusston der beiderseitigen Melodien, während der das Wesen der Tonart bestimmende harmonische Grundton verschieden ist. In derselben Weise, wie die Octavengattung in azugleich die Dorische und Lokrische Tonart bildete, ebenso glande man in der früheren Zeit der "Oligochordie", dass die Octavengattung in e nicht bloss die Dorische, sondern auch die Mixelydische sei, — man konnte dies aber nur deshalb annehmen, weil man in den Mixolydischen Compositionen die auf den Melodie-

Schlusston nach der Höhe zu folgende fünfte Tonstufe oder die ihr nach der Tiefe zu vorausgehende vierte Tonstufe (d. h. den Ton b) ausliess.

Als man aber im weiteren Fortschritt der Musik jene zuerst ausgelassene Tonstufe hinzunahm, da sah man, dass dies nicht der Ton h, sondern der Ton b war.

Die volle Mixolydische Scala war also nicht mit der Dorischen identisch, sondern diese hatte das diazeuktische Intervall a h in der Mitte, während es in der vollen Mixolydischen Scala an letzter und höchster Stelle lag. Es war die volle Mixolydische Scala dieselbe, welche durch das Heptachord-Synemmenon dargestellt wurde; man konnte daher sagen, dass Terpander die volle Mixolydische Scala aufgestellt habe, πτὸν μιξολύδιον τόνον ὅλον προςεξευρῆσθαι λέγεται" Plut. mus. 28.

Sappho ist, wie Aristoxenus berichtet, die Erfinderin der Mixolydischen Scala, aber diese Scala war damals noch eine unvollständige. Die vollständige Scala hat, wie derselbe Gewährsmann sagt, der Athener Lamprokles zur allgemeinen Anerkennung gebracht. Lamprokles ist der Schüler des Pythokleides, von welchem Aristoxenus in einem anderen seiner Werke laut der Angabe Plutarchs gesagt, dass er der Erfinder der Mixolydischen Tonart sei. Wir werden in diesen scheinbar verschiedenen Berichten des Aristoxenus keinen Widerspruch mehr finden. Sappho ist die Erfinderin der Mixolydischen Tonart; Pythokleides stellte zuerst die vollständige Mixolydische Scala auf, welche man später allgemein recipirte, während man früher die Scala mit der Dorischen identificirte; und derjenige, welcher diese vollständige Mixolydische Scala (mit der Diazeuxis an höchster Stelle) zur allgemeinen Anerkennung brachte, ist Pythokleides' Schüler Lamprokles. Denn dass Lamprokles bei der Aufstellung der Mixolydischen Scala nicht etwas. Neues thut, geht aus den Worten hervor: Öze ove ένταῦθα έχει τὴν διάζευξιν ὅπου σχεδὸν ἄπαντες ἄοντο; fast Alle, aber nicht schlechthin Alle, hatten bis auf Lamprokles eine verkehrte Meinung von der Form der Mixolydischen Scala; das

Richtige war schon vor ihm erkannt worden, aber nur wenigen zugänglich. Die Combination, dass es eben Lamprokles' Lehrer, Pythokleides, war, welcher diese richtige Form erkannt hatte, liegt auf der Hand. Sappho erfindet die Tonart, Pythokleides entdeckt die vollständige Scala, und Lamprokles, der Schüler dieses Theoretikers, bringt die Beschaffenheit der vollen Mixolydischen Scala zur allgemeinen Anerkennung. Wir verstehen jetzt, was es heisst Plut. 28: Τέρπανδρον . . . και τὸν μιξυλύδιον τόνον ὅλον προςεξευρῆσθαι λέγεται; schon Terpander habe die vollständige Mixolydische Scala hinzuerfunden. Die durch das Heptachord des Synemmenon-Systems gegebene Tonreihe

h c d e f g a

enthält zwar nur die sieben Töne der Mixolydischen Scala (es fehlt die höhere Octave), aber sie ist insofern eine vollständige Reihe, als auf ihr derjenige Ton, der ihre Verschiedenheit von der Dorischen Scala bedingt und von dem wir anzunehmen haben, dass Sappho ihn unbenützt liess, enthalten ist, nämlich der fünste Ton vom melodischen Schlusston der Mixolydischen Scala an gerechnet. Hätte nicht im Bewusstsein der alten Musiktheoretiker der Gegensatz einer in der von uns angegebenen Weise unvollständigen und vollständigen Mixolydischen Scala bestanden, so würde es keinen Sinn gehabt haben, wenn sie dem Terpander in jener heptachordischen Scala von h bis a die "vollständige" Mixolydische Scala vindicirt hätten\*).

<sup>\*)</sup> Aus meiner "Geschichte der mittelalterlichen Musik, 1865, F. E. C. Leuckart" S. 199 sei folgendes angeführt: "Zur Ausführung der Octavesgattungen haben die 'ganz Alten' dasjenige Dodekachord genommen, welches man schon vor Platos Zeit den Tonos Lydios nannte: der höchste Ton, mit dem sie hier beginnen, ist die Nete diezeugmenon, von ihm aus wird eine Dorische Octavengattung nach der Tiefe zu gefährt; in gleicher Weise wird von der dynamischen Paranete diezengmenon abwärts eine Phrygische, von der Paramesos an eine Mixolydische, von der Mese an eine Syntonolydische, von der Lichanos meson an eine lastische Octavengattung ausgeführt. Die Syntonolydische Octavengattung hatte nech einen Ton tiefer (bis d) abwärts geführt werden müssen. Dies ist nicht geschehen. Es kann das keinen anderen Grund haben, als diesen, das 🛎 'ganz Alten' in der zu Grunde gelegten Scala den Ton d (cs warde dies der dynamische Proslambanomenos des Tonos Lydios sein) noch nicht nahmen: die Scala ging damals über die Hypate hypaten noch nicht himse. Aus demselben Grunde musste auch in der lastischen Octavengattung der vorletzte Ton, nämlich der Ton d, ausgelassen werden; bis zum letzten und tiefsten Tone e hätte man die lastische Octavengattung auch auf den Dodeln-

So lässt sich nun auch die Benennung Mixolydisti erklären: man fasste diese Tonart früher als eine Doristi auf, doch als Doristi besonderer Art, als eine Mischung der Doristi mit der Lydisti. Die eigentliche Doristi hatte den Klang a (die thetische Mese) zur Tonica; die ganze Scala aber, welche man als eine Mischung der Lydisti mit der Doristi auffasste, hatte zur Tonica den Klang e, d. i. die thetische Trite. Hierbei vergleiche man nun die über die Lydios Harmonia handelnde Stelle des Plutarchischen Musikdialoges Cap. 15: "Aristoxenus im ersten Buche über die Musik sagt, dass zuerst Olympos das auletische Klagelied auf Pytho in der Lydisti gehalten habe." Diese Lydisti des alten Olympos war aber, wie wir gesehen, die Syntonolydisti, d. i. die Lydische Trite-Form, welche auf der grossen Dur-Terz abschliesst. Eine frühere Form der Lydisti als diese Terzen-Form gab es nicht. Eine Mischung der Doristi mit dem Lydischen ist eine Dorische Octave, welche die Eigenthümlichkeit der Syntonolydisti hat.

Aus der Stelle des Pratinas hat sich oben ergeben, dass

chorde nicht zu Ende führen können; denn tiefer als bis zum dynamischen Proslambanomenos ging der Lydische Dodekachord nicht abwärts."

Es wird durch diese Auseinandersetzung zu einer völlig sicheren Thatsache, dass es zur Zeit der "ganz Alten" zwar die drei Töne hypaton, aber noch keinen Proslambanomenos gab, und zwar war dies eine Zeit, in welcher sowohl die Instrumental- wie die Vocal-Noten bereits erfunden waren.

Nach Plutarch de psychogon. in Tim. p. 1029 B. Francof war der Proslambanomenos dem Plato noch unbekannt. Der Timäus-Erklärer, welcher diese Notiz überliefert hat, denkt an die Commentatoren der Platonischen Harmonien, welche ein unvollständiges Dodekachord, dem der Proslambanomenos fehlte, vor Augen hatten. Plato selber aber statuirt seiner im Timäus gegebenen Darstellung zufolge in den τριπλάσιοι διαστάσεις drei vollständige Dodekachorde vom Proslambanomenos bis zur Nete diezeugmenon. Jene Commentatoren der von Plato in der Republik behandelten Harmonien stehen also bezüglich des von ihnen zu Grunde gelegten Ton-Systemes auf einem älteren Standpunkte als Plato selber. Dass die Athenischen Musiker Pythokleides und Lamprokles an der Aufstellung des dynamischen Tousystemes gearbeitet haben, hat sich oben auf S. 225 gezeigt. Wie weit ein jeder von ihnen im Ausbaue des dynamischen Systemes gekommen ist, wissen wir nicht. Offenbar hatte einer von ihnen den Proslambanomenos zum Hypaton-Tetrachorde noch nicht hinzugefügt, dieser war es, an welchen sich jene Commentatoren der Platonischen Harmonien anschlossen. Wären wir genauer mit der Geschichte der älteren Stoa bekannt, so würden wir auch jene Periode, in welcher sich die Theorie der Musik-Systeme entwickelte, deutlich überschauen.



b. Antikes Dorisch, Schluss auf der th. Hypate (Nete).

Acolischer Kirchenton mit unvollkommenem Ganzschluss in der tonischen Quinte. Choral von Anton Lotti, Schlussvers, Krauss und Weeber 2, S. 12:



Aeolischer Kirchenton mit unvollkommenem Dur-Ganzschlussin der tonischen Quinte. Orgelpräludium von H. Bellerman, Sering S. 101:



c. Antikes Boeotisch (?), Schluss auf der th. Trite.

Acolischer Kirchenton mit unvollkommenem Dur-Schluss auf der tonischen Terz. Choral von Orlandus Lassus, Krauss und Weeber 3, 1:



Phrygische Harmonieklasse.

a. Antike Hypophrygisti oder (aneimene) Iasti, Schluss auf der th. Mese.

Mixolydischer Kirchenton mit vollkommenem Ganzschluss. Orgelpräludium von J. G. Herzog, bei Sering S. 88:



b. Phrygisti, Schluss auf der thetischen Hypate (Nete).

Mixolydischer Kirchenton mit unvollkommenem Kirchenschluss auf der tonischen Quinte. Aus dem Weihnachtsliede, 1587, von Leonh. Schröter, bei Krauss und Weeber 3, 5 Schlussvers:



c. Syntonos lasti oder Mixolydisti, Schluss auf der thetischen Trite.

Mixolydischer Kirchenton mit unvollkommenem Ganzschluss auf der tonischen Terze. Jacobus Gallus "Ecce quomodo moritur", bei Krauss und Weeber 2, 5 Schlussvers:



## Lydische Harmonieklasse.

a. Hypolydisti (chalara Lydisti), Schluss auf der thetischen Mesc.

Lydischer Kirchenton mit vollkommenem Ganzschlusse. Orgelpräludium von F. W. Sering, a. a. O. S. 107:



b. Syntonolydisti, Schluss auf der thetischen Trite.

Lydischer Kirchenton mit unvollkommenem Ganzschlusse auf der tonischen Terz. Orgelpräludium von J. G. Herzog, bei Sering a. a. O. S. 108, die letzten Takte:



## 31. Platos vier είδη άφμονιῶν, dargestellt an den christl. Kirchentönen. 239

So hat auch die christlich-moderne Musik sich in der Syntonolydischen Tonart der alten Griechen versucht. Aber eine so schöne Melodie, wie das Syntonolydische Trochaikon beim Anonymus § 104 hat unsere moderne Musik schwerlich aufzuweisen!

## Lokrische Harmonieklasse.

a. Hypolokrisch(?), Schluss auf der thetischen Mese.

Das Vorkommen einer solchen Tonart bei den Griechen ist durchaus unsicher. In der christlich-modernen Musik führt dieselbe die Benennung "Dorischer Kirchenton mit vollkommenem Ganzschluss". Als Beispiel derselben geben wir ein Orgelpräludium von J. G. Herzog, bei Sering a. a. O. S. 93:



b. Syntonolokrisch (?), Schluss auf der thetischen Trite.

Es ist von Plato nicht ausdrücklich gesagt, aber überaus wahrscheinlich, dass neben der Mixolydisti und Syntonolydisti unter den "anderen Harmonien der Art" die auf der Trite schliessenden Moll-Melodien gemeint sind, die Tritenspecies des Dorischen und des Lokrischen Moll. Der letzteren würde der Dorische Kirchenton mit unvollkommenem Schlusse auf der tonischen Terz entsprechen. Als Beispiel diene das Orgelpräludium von P. A. Homilius, bei Sering a. a. O. S. 92:



c. Lokristi, Schluss auf der thetischen Nete (Hypate).

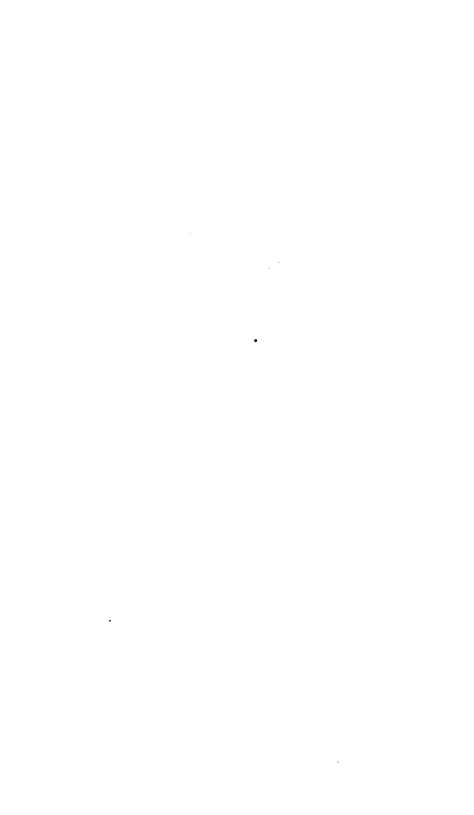
Dorischer Kirchenton mit unvollkommenem Ganzschlusse in der Quintenlage. Psalm aus den 17. Jahrh., bei Krauss u. Weeber 2, 10 Schlussvers: "Und einen neuen gewissen Geist, Herr, gib mir!"

Wess es mir gellage, bei Beiterich Bellermann Shripen auf S. 211 genannten Sachverstäutigen das Interesse für die Parallele autieden den gelechtschen Hammenteachlitzung in der thetischen Mose, Trite und Hygate einerseite und den wellt kenneenen und une dikenmenen Osmochlieren der Kirchentine anderrorite in der Weise das Intercese zu erwecken, dass eie sich houseste broom subships, die nof dieser Hittern sarmehte fiblion se vervelletiselizen und zu berichtigen, so witrde meine fahrelangs Arbeit an der griechischen Harmonik in veilstem Masse belohat gein.

Marktrag par intercallenishes. N. 63. Die Beseicherzugen "ungemischte Tetrachorfeistheilung: bereigen weller in den von erhaltenen Parties der ersten unch fin regites Barnacck des Aristoneous von. Wohl abor must Ptolomiton "All' Latie, but or role receives, sie Assentanting Conscionary, fundame rue ... Ki av aptouren dangegig tur apsysiv yavder II. Mine alle rise not fraggarder. Tguig 60 not groupersont, patterns us nal specialise and narrostor. The 68 lacents of or not destroyment. True also makes and & corriers. Es id seit Sieberbeit nonmehmen, dens Ptolomica bie the sistematherings Harmonik ver Angen hat. Dan mindighe uste at dieser Stelle das Piederstes lesen wir auch in dem von Perphysius protected Commenters: The place deapt & 'Aperilmon ... atturne Angenie sile dunde stude Et. Der Avedruck dund uten pertie teropoporeri deregicos wird webl der Arintonsalache acte. In select Bhathre's stell Aristoneses des mand anima die sintel anima reportive, Hitte er in der Farmonik dasselben Termini für die pfru en brought, down wirds or prive party and prive dath anterschieden haben Die betreffende Aristonanische Stelle sus der niebanthalissen Han

yearsh browner such had Reatles de institutions wearing fo. 16 wer. 10st below on . Plant briter assembles have entired differential falous? ren) permixterem concern car, was callen enarmoni, tree auton chromatici..., deno vero aliquae diatonici mollie atque incitati." In dia hard-chriftlich tiledisferten Worten permitteran praerum ann bare estschieden ein Tratfehler. Doch zeigen dieselben immerhin, dum him in den Westen des Aristonerisches Originals von einer Muchaum die Reds war. Der ungefüngliche Werthart in der Unbersoten me d

the rear deptides on persistence marrant m



|  | • |  |   |
|--|---|--|---|
|  |   |  |   |
|  |   |  | - |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  |   |
|  |   |  | , |
|  |   |  |   |
|  |   |  | - |